



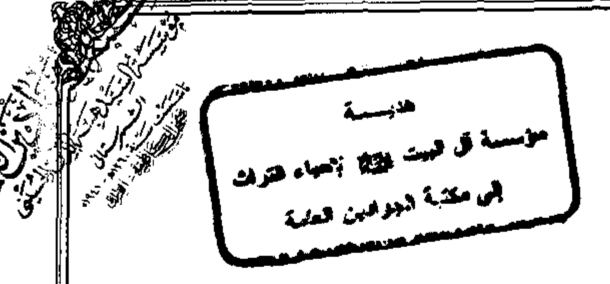
النفيني النبي النبي النبيالة



المجَّلُدُ السِّيَادُ الْمُ

مِنْ شِيوَمْ النَّهُمُّالُ الداجِرْسِيومُ أَلْهُجُرُفِّ الداجِرْسِيومُ أَلْهُجُرُفِ

> مقی نیک بازی در الکلای بیز الای کار در الای کار در الکلای بیز الای بیز الای بیز الای بیز الای بیز الای کار می کار می کار می



# جميع حقوق الطبع مسجله و محفوظه للناشر

الكتاب التفسير الكاشف (ج ٦) المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف العلامه محمد جواد مغنية الله الناشر الناشر الناشر النالتة ٢٦٦ هـ ٥٠٠٠م. النالثة ٢٦٦ هـ ٥٠٠٠م. المطبعه ستار المطبعه ستار عدد النسخ المطبعة ستار عدد النسخ النسخة ال

الترقيم الدولي للمجموعة: ٩-٥٨٥ - ٤٦٥ - ٤٦٥

ISBN: 964 - 465 - 085 - 9

الترقيم الدولي (ج ٦): ١ - ٠٩٢ - ٥٦٥ - ٩٦٤

ISBN: 964 - 465 - 092 - 1

# بييؤثرة التنقيل

مكية وآياتها ٩٣ .

# بني النوال من التحييم

## هدى وبشرى للمؤمنين الآية ١ ــ ٥ :

ظُسَ يَلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابٍ مُبِينِ \* هُدَى وَ بُشْرَىٰ لِلْمُوْمِنِينَ \* اللَّهِ مَا يُؤْتُونَ النَّكَاةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ يُؤْتُونَ \* النَّذِينَ يُقِيمُونَ الطَّدِينَ يُقِيمُونَ \* الطَّدِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ زَيَّنًا لَهُمْ أَعْمَالُهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ \* أُولَئِكَ النَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ زَيَّنًا لَهُمْ أَعْمَالُهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ \* أُولَئِكَ اللَّذِينَ لَكُمْ شُوْهُ الْعَذَابِ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ \*

#### اللغة :

العمى للبصر ، والعمه للبصيرة .

#### الإعراب :

تلك آيات مبتدأ وخبر . وهدى وبشرى مصدر في موضع الحال من القرآن أي هادياً ومبشراً، والعامل بالحال معنى الاشارة . وهم بالآخرة هم يوقنون الجملة حال ، وهم الثانية تأكيد لهم الأولى .

#### المعنى :

( َطَسَ ) تقدم الكلام عن مثله في أول سورة البقرة ( تلك آيات القرآن وكتاب مبين ) . تلك إشارة إلى هذه السورة ، والقرآن والكتاب بمعنى واحد ، والاختلاف بينها بالوصف لا بالذات ، وبالعرض لا بالجوهر ، فهو قرآن لأنه مقروء ، وهو كتاب لأنه مكتوب، وهو مبين لأنه واضح ، وهو أيضاً (هدى وبشرى للمؤمنين) يرشد من طلب الهداية إلى الحق ، ويبشره بالجنة ان آمن به وعمل ( الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم يوقنون ) . ليس الإيمان بشيء عند الله إلا إذا ظهرت آثاره ومقتضياته للعيان ، ومن أهمها الصلاة والزكاة . وبالاختصار ليس الإيمان الحق فكرة في الرأس ، ولا كلاماً يدور على اللسان ، وأما هو سلوك وعمل .

وتسأل : ان مقيمي الصلاة ومؤدي الزكاة هم الموقنون بالآخرة ، فما هـــو الوجه لقوله تعالى : « وهم بالآخرة هم يوقنون » ؟.

الجواب: المراد أنهم يؤمنون بالآخرة إيماناً لا ريب فيه ، تماماً كمن قد رآها .

( إن الذين لا يؤمنون بالآخرة زينا لهم أعمالهم فهم يعمهون ) . عميت قلوبهم عن أعمالهم وما فيها من فساد وضلال ، فاقترفوهما دون خوف من حساب وعقاب .

وتسأل : أسند سبحانه هنا التزيين الى نفسه حيث قال : ( زينا لهم أعمالهم ) وفي الآية ٦٣ من سورة النحل أسند التزيين إلى الشيطان حيث قال : ( فزيس لهم الشيطان أعمالهم ) . فما هو وجه الجمع بين الآيتين ؟.

الجواب: أسند التزيين في آية سورة النحل إلى الشيطان بالنظر إلى أنه هو الذي يغري ويوسوس ، وأسنده اليه تعالى هذا بالنظر إلى أن سنة الله ومشيئته قضت بأن يعمى عن سوء أعماله من لا يؤمن باليوم الآخر ، تماماً كما قضت مشيئته تعالى بالموت والهلاك على من يسلك الطريق المؤدية اليه ، وبتعبير ثان ان من لا يؤمن بالآخرة يفعل الحرام ، وهو يرى انه حلال ، لأن الله جعل عدم الايمان سبباً للجهل بالحرام . وإذا قال قائل : إن هذا شيء طبيعي قلنا في جوابه:

( أولئك الذين لهم سوء العذاب وهم في الآخرة هم الأخسرون ) . خسروا الدنيا لأنهم فارقوها ، وخسروا في الآخرة الثواب ، وحل بهم العقاب ، وذلك هو الحسران المبين .

# موسى الآية ٦ -- ١٤ :

وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْآنَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ \* إِذْ قَالَ مُوسَى لِأَهْلِهِ إِنِّي آنَسْتُ نَاراً سَآتِهِ كُمْ مِنْهَا جَغَبَرِ أَوْ آتِيكُمْ بِشِهَابٍ قَبَس لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ \* فَلَمَّا تَجَاءَهَا نُودِيَ أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّـارِ وَمَنْ حَوْلَمَـا وَسُبِحَانَ اللهِ رَبِّ ٱلْعَالِمَانَ \* يَا مُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ \* وَأَلْقَ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَأَلَى مُدْبِراً وَلَمْ يُعَقِّبُ يَا مُوسَى لَا تَخَفُ إِنِّي لاَ يَخَافُ لَدَيَّ ٱلْمُرْسَلُونَ \* إِلَّا مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسْنَاً بَعْدَ سُوهِ فَإِنِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ \* وَأَدْخِلُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوءٍ فِي تِسْعِ آيَاتِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ إِنَّهُـــمْ كَانُوا قَوْمَا. فَاسِقِينَ ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا اهذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ وَجَحَدُوا بَهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَــةُ ٱلْمُفْسِدِينَ \*

#### اللغة:

تُلَقَى القرآن تُعطاه . وآنست أبصرت . وشهاب شعلـة . وقبس قطعــة من نار . وتصطلون تستدفئون . ولم يُعقّب لم يرجع . ومبصرة واضحة .

#### الإعراب:

إذ في محل نصب باذكر المحدوف. وأن بورك (ان) بمعنى أي مفسرة للنداء. وسبحان منصوب على المصدر . ورب العالمان بدل من الله . وضمير انه للشأن . وانا الله مبتدأ وخبر ، والجملة خبر ان . وجملة تهتز حال من عصاك . ومدبرا حال من الضمير المستر في ولتى . وبيضاء حال من يدك . وإلى فرعون متعلق عال مخدوف أي مرسلا إلى فرعون . ومبصرة حال من آباتنا . وظلم مفعول من أجله لجحدوا . وكيف خبر كان ، وعاقبة اسمها .

#### المعنى :

( وانك لتُكفّى القرآن من لدن حكيم عليم ) . الحطاب لرسول الله (ص) ، والمعنى ان الله هو الذي أعطاك القرآن يا محمد ، وما هو من عنسدك كما يزعم الجاحدون (إذ قال موسى لأهله إني آنست ناراً سآتيكم منها بخبر أو آتيكم بشهاب قبس لعلكم تصطلون ) . تقدم مثله مع التفسير في الآية ١٠ من سورة طه .

( فلما جاءها نودي ان بورك من في النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين). المراد بالنار هنا النور ، ومن فيها قدرة الله ، ومن حولها موسى ، والمعسنى ان الذي رأيته يا موسى وظننته ناراً هو نور مبارك أوجده الله بقدرته ، وأنت الذي تقف من حول هذا النور مبارك أيضاً ، لأني قد اخترتك لرسالتي تبشر وتنذر وتنشر البركة في الأرض .. هذا ما فهمناه من الآية بعد التتبع والتأمل ، فإن كان هو المراد فذاك ، وإلا فإنه صحيح في ذاته .

( يا موسى إنه أنا الله العزيز الحكيم ) . كشف سبحانه ان الذي يناديه ويخاطبه

هو رب العزة ليسمع ويطيع ( والتي عصائه فلما رآها تهتز كأنها جان ولتي مدبراً ولم يعقب يا موسى لا تخف اني لا نحاف لدي المرسلون ) . المراد بالجان هنا الحية بدليل قوله تعالى : « فألقاها فإذا هي حية تسعى – ٢٠ طه ١٠ وقوله : و فألقى عصاه فإذا هي ثعبان مبين – ١٠٦ الأعراف ١٠ .. ان موسى إنسان ، ومن طبيعة الانسان الحوف .. ومن الذي لا نحاف إذا تحول القميص الذي عسلى بدنه إلى حيوان مفترس ، والحاتم الذي في اصبعه الى عقرب ، والعصا التي في بده الى ثبيان ؟. خاف موسى لأنه إنسان يأكل الطعام وعمثي في الأسواق ، فأمنه الله سبحانه ، وقال له : أنت رسولي ، وجميع رسلي في أمان وسلام . فأمنه الله سبحانه ، وقال له : أنت رسولي ، وجميع رسلي في أمان وسلام . خوف عليهم لأنهم لا يظلمون أنفسهم ولا غيرهم ، وأنما الذي يجب أن نحاف خوف عليهم لأنهم لا يظلمون أنفسهم ولا غيرهم ، وأنما الذي بجب أن نحاف من تاب بعد ظلمه وأصلح فإن الله يتوب عليه ، ويشمله بعفوه ورحمته ( وأدخل من تاب بعد ظلمه وأصلح فإن الله يتوب عليه ، ويشمله بعفوه ورحمته ( وأدخل يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء ) تقدم مثله في الآية ١٠٨ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٠٥ والآية ٢٢ من سورة طه والآية ٣٣ من سورة الشعراء . ( في تسع آيات الى فرعون وقومه انهم كانوا قوماً فاسقين ) . تقدم في الآية الم الآية الم الآية الآية الم الآية و الآية الأوراق و الآية و الآ

( فلما جاء بهم آياتنا مبصرة قالوا هذا سحر مبين ) . مبصرة أي يبصر الانسان الحق إذا رأى تلك الآيات التسع التي جاء بها موسى ، وقد أبصر فرعون وقومه الحق حين رأوا هذه الآيات ، ولكنهم كابروا وعائدوا ، وكذبوا على الله وعلى أنفسهم في قولهم : انها سحر مبين ، ولذا قال تعالى : ( وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً ) . أيقنت قلوبهم وعقولهم بصدق موسى وآياته ، ولكنهم أنكروها بالسنتهم خوفاً على منافعهم وحرصاً على مناصبهم ، وهذا هو المسراد بقوله تعالى : « ظلماً وعلواً » . ( فانظر كيف كان عاقبة المفسدين ) في الأرض بالكفر والظلم والفساد .

من سورة الإسراء .

سلهان الآية ١٥ - ١٩:

وَلَقَدُ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْهَانَ عِلْماً وَقَالَا الْحَمْدُ بِنْهِ الّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِنْ عِبَادِهِ الْمُوْمِنِينَ \* وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ دَاوُدَ وَقَالَ بَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمْنَا مَنْ عِبَادِهِ الْمُوْمِنِينَ \* وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ دَاوُدَ وَقَالَ بَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمْنَا مَنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَصْلُ الْمُبِينُ \* وَحُشِرَ لِسُلَيْهَانَ حُنُودُهُ مِنَ الْجُنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُسَمَ مُعُوزُعُونَ \* حَتَّى إِذَا لِسُلَيْهَانَ حُنُودُهُ مِنَ الْجُنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُسَمَ مُعُوزُعُونَ \* حَتَّى إِذَا السَّلَيْنَ خُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ \* فَتَبَسَّمَ صَاحِكًا مِن قَوْلِهَا لاَيْمُلُ اذْخُلُوا مَسَاكِنَ مُنْ فَوْلِهَا لِنَّهُلُ النَّمْلُ اذْخُلُوا مَسَاكِنَ مُن قَوْلِهَا لاَيْمُلُ النَّمْلُ اذْخُلُوا مَسَاكِنَ مُن قَوْلِهَا لاَيْمُلُ الْمُعْرَونَ \* فَتَبَسَّمَ صَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَالدَيْ وَقَالَ رَبِّ أُوزِعِنِي أَنْ أَشْكُرَ يَعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيْ وَعَلَى وَالدَيْ وَقَالَ رَبِّ أُوزِعِنِي أَنْ أَشْكُرَ يَعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيْ وَعَلَى وَالدَيْ وَقَالَ رَبِّ أُوزِعِنِي أَنْ أَشْكُرَ يَعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَالِدَيْ وَقَالَ مَا لِمُا لِمُ اللّهُ عَلَى وَالدَيْ فِي عَبَادِكَ الصَّالِحِينَ \*

#### اللغة :

الوازع المانع، ويوزعون يمنعون من الفوضى ويسيرون سيراً منظماً . وأوزعـي الممني .

#### الإعراب:

لا يحطمنكم في موضع الجزم جواباً للأمر وهو ادخلوا . وضاحكاً حال مؤكيدة .

#### المعنى:

( ولقد آتينا داود وسليمان علماً ) يهتديان به إلى طاعة الله ومنفعة الناس ، ولم

بتطاولا به على عباد الله وعياله، أو يخترعا به أسلحة الفناء والدمار ليستعبدا الضعفاء، ويسيطرا على أقواتهم ومقد راتهم، بل أطاعا الله في أمره وبهيه، وشكراه على نعمة العلم التي لا يعادلها شيء ( وقالا الحمد لله الذي فضلنا على كثير من عباده المؤمنين ) . المراد بالفضيلة هنا فضيلة العلم النافع ، وبالكثير من المؤمنين من لم يكن في مكانتها من العلم .. وفيه إيماء إلى أن في المؤمنين من هو أفضل من داود وسلمان .. وهذا هو الواقع ، بل أن الأفضل أكثر بكثير من المفضول بالنسبة اليها .. ومها يكن فإن الفضل عند الله لا يقاس بالعلم ، ولا بتسخير الرياح ، ولا بإلانة الحديد ، ولا بشيء إلا يمنفعة الناس وصلاحهم بجهة من الجهات .

( وورث سليان داود ) . داود من نسل يعقوب بن إسحق بن ابراهم ، وخصه وقد كرمه الله بالنبوة ، وأنزل عليه الزبور ، وجعله خليفة في الأرض ، وخصه بأجمل الأصوات ، وألان له الحديد ، وهو ثاني ملك لدولة اليهود ، ويُطلق عليه لقب الملك داود ، أما الملك الأول فهو طالوت كما في الآية ٢٤٧ من سورة البقرة : « ان الله بعث لكم طالوت ملكاً » . وكان ابنه سليان نبياً أيضاً ، وخصه الله بكثير من النعم ، منها وراثة الملك عن أبيه ، ويقول التاريخ : ان ملكها امتد سبعين سنة . وكان ذلك من حوالى ثلاثة آلاف سنة ، وبعد موت ملكها امتد سبعين سنة . وكان ذلك من حوالى ثلاثة آلاف سنة ، وبعد موت سليان انقسم اليهود الى دولتين متحاربتين : دولة اسرائيل ، ودولة يهوذا ، ولما جاء نختصر قضى عليها ، ولم تقم لليهود بعدثذ قائمة حستى تعاون الاستعار الانكلو أمريكي على إنشاء قاعدة عسكرية تحفظ مصالحه في الشرق الأوسط ، فأنشأوها باسم دولة اسرائيل على أرض فلسطين سنة ١٩٤٨ .

ويقول اليهود عن ملكهم داود : انه كان يخطف النساء ، ويقتل أزواجهن، وان ابنه سليمان كان من الجبابرة الطغاة ، والمسرفين المبذرين .

وقال بعض المفسرين : المراد بقوله تعالى : ( وورث سليان داود ) ان سليان ورث العلم فقط عن أبيه .. والصحيح ان الآية تعني وراثة الملك ، كما حسدت ذلك بالفعل ، أما العلم فلا يكون بالوراثة بل بالجد والاجتهاد ، أو بالوحي من الله .. وحديث: نحن معاشر الأنبياء لا نورث، محل خلاف بين المسلمين ، فأثبتته طائفة ، ونفته أخرى .

( وقال \_ سليان \_ يا أيها الناس علم منطق الطير ) . أقر الإسلام فكرة المعجزة الحارقة على أيدي الأنبياء ، ومن أنكرها فليس بمسلم ، لأن هذا الانكار تكذيب لله ورسوله ، وبالمعجزة وحدها نفسر معرفة سليان بلغة بعض الطيور . إن الله سبحانه خص كل نبي بنوع خاص من المعجزات ، فكان نصيب سليان تسخير الربح له وبعض الجن ، ومعرفته بلغة بعض الطيور والحشرات كالنمل ( وأوتينا من كل شيء ان هذا لهو الفضل المبين ) . المراد بكل هنا الكثرة دون الشمول والاستغراق ، تماماً كما تقول : فلان يملك كل شيء كنايسة عن كثرة أملاكه وتنوعها . وتدل الآية على ان للطيور ادراكاً ولغة تتفاهم بها ، ويؤكد ذلك قوله تعالى : « وما من دابة في الأرض ولا طائر يطسير بجناحيه إلا أمم أمثالكم \_ ٣٨ الأنعام » .

( وحُشر لسليمان جنوده من الجن والانس والطير فهم يوزعون). و (من) هنا للتبعيض ، أي بعض الجن والانس والطير .. وقلنا مراراً : اننا نؤمن بوجود الجن لأن القرآن يثبته والعقل لا ينفيه ، وقد كان لسليمان جيش من الجن والانس والطير ، وكان لكل صنف من هذه الأصناف الثلاثة قادة ومراقبون بحافظون على النظام في السير وغيره ، وهذا هو معنى يوزعون .

## العظات والعبر في نملة سليان :

رحتى إذا أتوا على واد النمل قالت نملة يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليان وجنوده وهم لا يشعرون ) . اختلف المفسرون في مكان هذا الوادي ، فمن قائل : انه في الطائف ، وقائل هو بالشام ، ومها يكن فإن الآية تدل على ان للنمل ادراكا ولغة ونظاماً ، وهذا ما أثبته العلم ، أما معرفة سليان بلغة النمل فلا تفسير لها إلا بالمعجزة الحارقة .

وتسأل : كيف سمع سليان كلام النملة ، وبينه وبينها من البعـد ما الله أعلم به ، مع ان أحدنا لو أدخل النملة إلى أذنه لا يسمع لها صوتاً ؟.

( فتبسم ضاحكاً من قولها وقسال رب أوزعني أن أشكر نعمتك التي أنعمت علي وعلى والدي وان أعمل صالحاً ترضاه وادخلني برحمتك في عبادك الصالحين). حين طلب سليان من ربه أن بهبه ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده أراد بالملك تسخير الرياح والجن والطير ونحوه ، لأن التمكين في الأرض قد منحه الله إلى كثيرين ، ولما أتى سليان على وادي النمل ، وحملت له الريح قول النملة وفهم معناه أدرك بأن هذا مما لا يكون لأحد من بعده ، فاغتبط بهذه النعمة ، وأدى حقها بالشكر بأن هذه النعمة من الله هو نوع من الشكر ، وأعظم أنواعه هو عمل الحير لوجه الحير .

وكما دلت الآية على ان لسليان دولته وجنوده ، وان الله سبحانه قد ألهمه العلم بلغة النملة ومنطقها فقد دلت أيضاً على ان للنملة دولتها ورعيتها ، وان الله قد ألهمها العلم ببعض الآدميين وأسمائهم ، وإلا فن أين لها العلم بأن هذا القادم العظيم عوكبه وجنوده هو سليان بن داود ؟ . انها عظيمة في عالمها تماماً كسليان في عالمه، وأنها تعدل في الرعية ، وترفق بها ، وتسهر على مصالحها ، وتؤدي حق الولاية كاملة ، كما يفعل سليان وغيره من ولاة الحق والعدل .

ومن تأمل وتدبر حادث النملة مع سليمان ينتهي إلى العبر والعظات التالية :

١ — ان النظام والتقدير يعم ويشمل جميع الكائنات من أصغر صغير كالنملة
 إلى أكبر كبير كالمجر ات : ولا تفسير لهذا النظام الدقيق ، والتدبير العجيب إلا
 بوجود قادر عليم : « وخلق كل شيء فقدره تقديراً — ٢ الفرقان » .

٢ ـ ان المشاركة الوجدانية والشعور بالمسؤولية نحو الآخرين لا يختص بالانسان ، بل يعم ويشمل الحيوانات والطيور والحشرات .. فهذه الذرة التي لا تكاد ترى بالعين حين أحست بالحطر على جماعتها ، وأبناء جنسها وقفت تحذرهم وتقول : ( ادخلوا مساكنكم لا يحطمنسكم سليان وجنوده ) . وقد أورد أهل الاختصاص العديد من الشواهد على هذه الحقيقة من حياة الحيوان .

٣ ــ ان الله سبحانه إذا أنعم على عبد من عباده بنعمة كالعـــلم أو السلطان وغيره فعليه أن يشكر الله ويتواضع له وللناس ، ولا يأخذه الحيــلاء والعـُـجب ، ويتطاول بنعمة الله على الآخرين ، وأن يكون على يقين بأن هذه النعمة قد أنعم

الله عثلها وبخير منها على أضعف الكائنات ، وان الانسان ليس هو الكائن المدلل الذي خصه الله بفضله ورحمته دون الحلق أجمعين .. وقد أثبتت الكشوف العلمية ان هناك أكواناً أعظم من هذا الكون الذي نراه ، وانه لا أحد يستطيع معرفة حقيقتها إلا خالق الكائنات ، وان الانسان بالنسبة اليها ليس شيئاً مذكوراً .. ويومى ولك ذلك قوله تعالى : « لحلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكثر الناس لا يعلمون - ٧٠ غافر » .

وعلى هذا فإن الآيات التي تقول : « تؤتي الملك من تشاء » .. « ويختص برحمته من يشاء » .. « وان من أمة إلا خلا فيها نذير — ٧٤ فاطر » . إن هذه الآيات وأمثالها تعم وتشمل الانسان وغير الانسان .. وتجسدر الاشارة إلى أن الله سبحانه قد أطلق كلمة الأمة على غير البشر كما في الآية ٣٨ من سورة الأنعام : « الا أمم أمثالكم » .

# ماني لا أرى الهدهد الآية ٢٠ ـ ٢٦ :

وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَالِيَ لَا أَرَى الْهُدُهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَانِيِينَ \* لَأَعَذَّبَنَهُ عَدَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِينِي بِسُلْطَانِ مُبِينِ \* فَمَكَثَ عَسِيرَ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِينِي بِسُلْطَانِ مُبِينِ \* فَمَكَثَ عَسِيرَ بَعِيدِ فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ نُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَا بِنَبَا يَقِينِ \* إِنِي بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ نُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَا بِنَبَا يَقِينِ \* إِنِي وَجَدْتُ أَمْرَأَةً مَمْ لِكُمُهُمْ وَأُوتِيَتَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَ لِمَا عَرْشُ عَظِيمٌ \* وَجَدْتُ أَمْرَأَةً مَمْ لِكُمُهُمْ وَأُوتِيَتَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَ لِمَا عَرْشُ عَظِيمٌ \* وَجَدْتُ أَمْرَأَةً مَمْ لِكُمْ مَنْ دُونِ اللهِ وَزَيَّنَ هَمُ الشَّيْطَانُ وَجَدْتُهُا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللهِ وَزَيِّنَ هَمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ \* أَلَّا يَسْجُدُوا لِللهِ اللَّهُ لَا إِلَّهُ لِلَّا يَسْجُدُوا لِللهِ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* الْخَذِي وَاللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* الْخَذِي اللهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو رَبُ الْقَرْشِ الْعَظِيمِ \*

#### اللغة:

تفقد تعهد ، هذا هو المتبادر إلى الأذهان ، وتقتضيه العنايسة بأمور الملك ، وقيل : معنى تفقد فقده عند غيبته . وسبأ اسم رجل تُنسب اليه قبائل باليمن . والفرق بين النبأ والحبر ان النبأ للخبر الذي له شأن، والحبر لكل خبر حتى النافه . والحبء المخبوء .

#### الإعراب:

ما لي مبتدأ وخبر . وام هنا منقطعة بمعنى بل والهمزة . والآ بالنشديد كلمتان ان ولا، والمصدر مفعول من أجله لزيتن أو لصدهم أي زيتن لهم الشيطان أعمالهم لعدم السجود ، أو صدهم عن السبيل لذلك .

## المعنى :

( وتفقد الطير فقال ما لي لا أرى الهدهد أم كان من الغائبين لأعذبنه عذاباً شديداً أو لأذعنه أو ليأتيني بسلطان مبين ) . كان لسليان أصناف من الطيور تأثمر بأمره ، وهي مطلقة غير مسجونة في قفص وشبهه ، وفي ذات يوم تعهيد الطيور ، كما يتعهد القائد جنوده ، فلم بجد الهدهد من بينها ، ولم بكن قد أذن له بالغياب ، فتهدده – على مسمع من الطيور – بالعذاب كالسجن ونحوه ، أو بالإعدام إذا لم يدل بحجة واضحة تبرر غيابه .

( فكث غير بعيد فقال أحطت بما لم تحط به ) . لم بمض أمد قصير على شهديد سليان حتى جاء الهدهد ، وقال له : اكتشفت شيئاً هاماً لا تعرفه أنت على سعة علمك ( وجئتك من سبأ بنبأ يقين اني وجدت امرأة تملكهم واوتيت من كل شيء ولها عرش عظيم ) . المراد بسبا القوم الذين ينتسبون إلى سبأ بن بشجب بن يعرب بن قحطان ، والمرأة هي بلقيس بنت شراحيل ، وكان من الملوك ، وورثت ابنته بلقيس السلطان منه ، وكانت تملك جميع مظاهر الثراء

والترف في زمانها، وكانت تجلس على سرير ضخم وثمين مرصع بقلوب المساكين ، ومطلي بعرقهم ودماثهم .. وطريف قول بعض المفسرين : انـــه كان مسقوفاً ، وان مساحته ثمانون ذراعاً مربعاً ، وأيضاً علوه ثمانون .

( وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل فهم لا يهتدون ) . وتسأل : ان الطيور والحيوانات والحشرات تعرف بغريزتها مأكلها ومشربها وما يضرها وينفعها ، ويعرف الذكر منها الأنثى من نوعها ، تعرف ذلك وما إليه لأنه من مقومات وجودها ، وحافظ لحياتها واستمرار بقائها ، اما ان تميز بين الذكر والأنثى من الآدمين ، وتعرف ان اسم هذه القبيلة سبأ وتلك ثمود – مثلا وان هؤلاء القوم يؤمنون بالله ، وأولئك يكفرون به ، أما هذا وما إليه فلا يتصل عياتها من قريب أو بعيد كي تعرفه بالفطرة والغريزة .. اذن فمن أين جاء العلم للهدهد باسم القبيلة ، وبالمرأة التي تملكهم ، وبأنهم يعبدون الشمس ، مع أنسا نحن الآدمين لا نميز بمجرد النظر الذكر من الأنثى في أكثر أنواع الطيور ، وفي جميع الحشرات والأسماك ؟.

الجواب: ان الآية أثبتت هذه الأوصاف لهدهد سليمان فقط ، وثبوتها له لا يستدعي ثبوتها لكل طبر أو لكل هدهد تماماً كما لا تستدعي معرفة فلان باللغة الانكليزية أن يعرفها كل الناس .. أما معرفة هدهد سليمان بما أخبره به فلا تفسير له عندنا إلا بمشيئة الله .

(ألا يسجدوا لله الذي يخرج الحبء في السموات والأرض ويعلم ما تخفون وما تعلنون). المراد بالحبء هنا خيرات الكون، والله سبحانه يخرجها لعسباده بالأسباب الطبيعية كالنبات يخرجه من الأرض بسبب المطر، والتوالد بسبب التلقيح، أو بالوسائل العلمية كالمعادن وما اليها يخرجها الله بأيدي العلماء وأدواتهم الفنية، وقد عبر سبحانه عن هذه الوسائل والأسباب بأيدي الله حيث قال: «أو لم يروا انا خلقنا لهم مما عملت أيدينا انعاماً فهم لها مالكون — ٧١ يس». (الله لا إله الا هو رب العرش العظيم) الذي لا يقاس عملكه ملك، ولا بعظمته عظمة.

# اذهب بكتابي هذا الآية ٧٧ – ٣٥:

قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ \* إِذْهَبْ بِكِتَابِي هِـذَا فَالْقِهُ إِلَيْهِمْ مُمْ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ \* قَالَتْ يَا أَيّها ٱلْمَلَا أَلْمَلَا أَلْمَلُونِ فِي الرَّحِيمِ \* أَلَّا تَعْلُوا عَلَى وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ \* قَالَتْ يَا أَيْما ٱلْمَلَا أَلْمَلَا أَفْتُونِي فِي الرَّحِيمِ \* أَلَّا تَعْلُوا عَلَى وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ \* قَالُوا نَحْنُ أُولُوا مُصَوِي مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّى تَشْهَدُونِ \* قَالُوا نَحْنُ أُولُوا مُصَوِي مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّى تَشْهَدُونِ \* قَالُوا فَحْنُ أُولُوا مُصَوِي وَالْمُولُولِ وَأَلْولَا مُعْنُ أُولُوا مُصَلِيقًا أَذِلَا كَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَوْلُوا مُولِمُونَ \* وَإِلَّى مُرْسِلَةٌ إِلَيْهُمْ بِهَدِيّةِ فَنَاظِرَةٌ مِ مَرْجِعُ ٱلْمُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَلَا مُؤْلِقًا أَوْلُوا مُنْ مُولِكُولًا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

#### اللغة

تولّ تنع ً . ماذا يرجعون ماذا يدور بينهم . والملأ أشراف القوم . ومسلمين منقادين . أفتوني أشيروا علي ً . وتشهدون تحضرون .

## الإعراب :

ماذا يجوز أن تكون كلمة واحدة للاستفهام ، ومحلها النصب ببرجعون ، وان تكون كلمتين ما للاستفهام مبتدأ وذا بمعنى الذي خبر، وجملة يرجعون صلة الموصول. ألا بالتشديد كلمتسان أن المفسرة لكتاب ولا الناهية . ومسلمين حال من وأو اثتوني . أمراً مفعول قاطعة . وتشهدون منصوب بأن بعد حتى ، والنون للوقاية لأن الأصل تشهدوني .

#### المعنى :

(قال سننظر أصدقت أم كنت من الكاذبين). أخبر الهدهد سليان عن قوم سبأ، فقال له: سنختبر مقالتك لنعرف مكانها من الصدق (اذهب بكتابي هذا فألقه إليهم ثم تول عنهم فانظر ماذا يرجعون). كتب سليان إلى القوم يدعوهم الى طاعته، وأعطى الكتاب للهدهد، وقال له: أوصله إليهم بطريق من الطرق، وتنح عنهم إلى مكان تراقبهم منه، وتسمع ما يقولون وما يتفقون عليه، وترجع إلى تخبرهم.

(قالت يا أيها الملاً اني القي إلي كتاب كريم انسه من سليان وانه بسم الله الرحمن الرحيم الا تعلوا علي وانتوني مسلمين ) . حمل الهدهد الكتاب الى القوم ، وألقاه في مكان من قصر الملكة ، بحيث ترى الكتاب ، ولا تعلم من جاء به ، كما تشعر كلمة ألقي بصيغة المجهول ، ثم تنحى الهدهد إلى مكان قريب يسجل حركات القوم وأقوالهم ، تماماً كالموظف في الاستخبارات، ولما رأت الملكة الكتاب وعلمت ما فيه جمعت الوزراء والمستشارين ، وعرضته عليهم ، ووصفته بالكريم لأن صاحبه عظيم الجاه والسلطان .. والبسملة جزء من كتاب سليان الذي اقتصر فيه على الدعوة إلى الطاعة من غير مقدمات وزيادة كلام .. وهذا هو شأن الأنبياء في رسائلهم ، يقتصرون فيها على الهدف المطلوب ، وكان الرسول الأعظم (ص) يقتصر في رسائله إلى الملوك على قوله : « اسلم تسلم » بعد البسملة والحمد .

(قالت يا أيها الملأ افتوني في أمري ما كنت قاطعة أمراً حتى تشهدون). أشيروا علي ، فلا أبنت بشيء حتى استظهر برأيكم ، وفيه إيماء إلى أن ديمقراطية الحيكم لها جذور في التاريخ البعيد ، ثم تطورت بمرور الزمن إلى ما هي عليه الآن. (قالوا نحن اولو قوة واولو بأس شديد والأمر اليك فانظري ماذا تأمرين). قالوا هذا على طريقة الساسة في الاعلان عن قوتهم وحزمهم وصلابتهم ، وفي الاحتفاظ أيضاً مخط الرجعة حيث ألقوا بالمسؤولية كلها على عاتق الملكة حتى إذا ساءت العاقبة كانوا منها في حلى .

#### هل الفساد طبيعة في الملوك ؟

(قالت ان الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة وكذلك يفعلون). تطلق القرية على المدينة وعلى بلدة ريفيسة ، وشرح بعض المفسرين الجدد هذه الآية بقوله: « فهي تعرف ان من طبيعة الملوك اذا دخلوا قريسة أشاعوا فيهسا الفساد ، وحطموا الرؤساء وجعلوهم أذلة ، وهذا هو دأبهم الذي يفعلونه » .

والحق ان الفساد ينتشر في الأرض ممقدار ما للمجرمين من قوة ، ويتضاعف كلما تضاعفت مقدرتهم عليسه ملوكاً كانوا أو غير ملوك ، وإنما خصت الآيسة الملوك بالذكر لأنهم أقوى وأقدر من غيرهم .. إن شخصية المجرم تختفي وراء ضعفه ، وتظهر مع قوته .. فن الحطأ أن نحدد شخصية الضعيف من خسلال تصرفاته .. فقد اشتهر البعض في زماننا بالتقى والصلاح قبل أن يتولى الرئاسة ، ولما أخذ نصيبه منها التصقت به تهم لا تمحوها الآيام .. نسأل الله الهداية لنا وله .

وبهذا يتبين معنا ان صفة الفساد لا تختص بالملوك ، ولا هي من طبيعتهم ، وإلا أستحال وجود العدل والصلاح فيهم ، وأنما هي من طبيعة القوي المجرم ، سواء أجاءت قوته من المال أو الجسم أو العقل أو من منصب زمني أو ديني : ولا رادع للمجرم القوي إلا الدين . قال الإمام علي (ع) : « قد يرى الحول القلب وجه الحيلة ، ودونه مانع من أمر الله ونهيه ، فيدعها رأي العين بعسد القدرة عليها ، وينتهز فرصتها من لا حريجة له في الدين » . الحول القلب هو البصير بتحويل الأمور وتقلبها ، والحريجة التحرز من الإثم .

( واني مرسلة اليهم بهديسة فناظرة بم يرجع المرسلون ) . أرجسع الوزراء والمستشارون الى الملكية أمر السلم والحرب ، وقبل أن تبت بشيء رأت أن ترسل الى سليان هدية ، فيها كل غال وثمين ، ثم تنظر هل يقبلها أو يرفضها ؟ فإن قبلها فهو طالب دنيا ، لا طالب دين ، يمكن مصانعته بالمال ، وان رفض الهدية وأصر على أن نأتيه مسلمين فهو من أصحاب المبادىء والرسالات الذين لا يساومون

على عقيدتهم ، ويضحّون من أجلها بكـل عزيز ، ومثلهم لا تجوز محاربتهم ، وتصعب مقاومتهم .

## عرش بلقيس الآية ٣٦ ـ ٤٠ :

فَلَمَّا جَاء سُلَيْهِانَ قَالَ أَيُمدُّونَ بِهِالِ فَمَا آثَانِيَ اللهُ خَيْرٌ بِمَّا آثَاكُمْ بَلْ

أَنْتُمْ بِهَدِيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ \* ارْجِعْ إلَيْهِمْ فَلَنَا تِيَنَّهُمْ بِجُنُودِ لاَ قِبَلَ لَهُمْ بِهَا

وَلَنُخْوِجَنَّهُمْ مِنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صَاغِرُونَ \* قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلاَ أَيُّكُمْ يَا يَنِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَاتُونِي مُسْلِمِينَ \* قَالَ عِفْوِيتٌ مِنَ الْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ عَبْلَ أَنْ يَاتُونِي مُسْلِمِينَ \* قَالَ عِفْوِيتٌ مِنَ الْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ عَبْلَ أَنْ يَوْقُويٌ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عِنْدَهُ عَلَى اللهِ عَنْدَهُ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عِنْدَهُ عَلَى اللهِ عَنْدَهُ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عِنْدَهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عِنْدَهُ عَلَى اللهُ مَنْ مَنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عِنْدَهُ عَلَى اللهِ عَنْدَهُ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقُويٌ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عَنْدَهُ مِنْ مَقَامِكُ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌ أَمِينٌ \* قَالَ الذِي عَنْدَهُ مَا أَنْ اللهِ عَلَيْهِ لَقُومُ مِنْ مَقَامِكُ وَإِنْ اللهِ لَهِ عَلَيْهِ لَوْمِنْ كَوْرَ فَإِنْ وَلَوْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَلَيْهُ اللهُ مُنْ اللهِ اللهُ مُنْ كَالُونَ وَاللهُ وَلَى اللهُ اللهُ مَلْ وَلَيْ لِيَبْلُونِ فِي الْشَهُولُ وَلَى اللهُ مَا مُنْ كُولُ أَنْ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### اللغة :

لا قبل لهم لا طاقة لهم . والعرش سرير الملك. العفريت الداهية الماكر .

#### الإعراب:

فلم جاء فاعل ( جاء ) محذوف يدل عليه قول الملكة : وإني مرسلة إليهم ،

والتقدير فلما جاء الرسول ُ سليمان . فما آتاني (ما) مبتدأ وخير خبر . وأذلة حال من ضمير الغائب في لنخرجنهم ، وجملة هم صاغرون حال .

## المعنى :

( فلما جاء -- الرسول -- سلمان قال اتمدونن بمال فما آتاني الله خير مما آتاكم بل أنتم بهديتكم تفرحون ) . حمل وفد الملكة الهدية إلى سلمان ، وفيها كل نفيس وتمين ، ولما رآها قال للذين جاءوا بها : دعوتكم إلى الله ، فأتيتموني بالمال ، وعندي منه الشيء الكثير كما رأيتم ، بل أنعم الله علي بما هو أعظم من المال ، أنعم علي بالنبوة والعلم ، وتسخير الرياح والجن والطلب . أتقيسونني بأنفسكم في عبادة المال وتعظيمه ؟

ويذكرنا هذا بقريش حين فاوضوا رسول الله (ص) ، وقالوا له : ان كنت تريد بهذا الأمر مالاً جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً ، وان كنت تريد ملكاً ملكناك علينا . ولما استياسوا منه لجأوا إلى عمه أبي طسالب ليقنع ابن أخيه بالملك والمال ، وإلا فالبطش والحرب . فقال رسول الله (ص) مقالته الشائعة الذائعة : والله يا عماه لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في شماني على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته .

(ارجع إليهم فلنأتينهم بجنسود لا قبل لهم بها ولنخرجنهم منها أذلة وهم صاغرون). الحطاب في ارجع لرئيس الوفد الذين جاءوا بالهدية، والمعنى ارجع أنت ومن معك بما جثم به، وبلغ قومك اني سأغزوهم بجيش من الانس والجن والطير لا طاقة لهم ولا لغيرهم بمقاومته والصمود له. وكان الهدهد قد نقل لسليان قول الملكة لقومها: (ان الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة). فأكد سليان ذلك بقوله للرسول: (ولنخرجنهم منها من بلادهم أذلة وهم صاغرون).

( قال يا أيها الملأ أيكم يأنيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين ). لما رجع الوفد من عند سليان إلى الملكة ، وأخبرها بما سمع ورأى لم تر َ بداً من السمع والطاعة،

فتوجهت اليه مع حاشيتها ، وتركت عرشها العظيم بحفظه الجنود والحراس ، وحين علم سليان بقدوم بلقيس أحب أن يرسا آية تدل على نبوته وعظمته ، وان نكون هذه الآية والمعجزة أخذ عرشها اللي هو مظهر عزها وملكها ، فسأل من كان بين يديه : أيكم يأتيني به ؟

(قال عفريت من الجن أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك واني عليه لقوي أمين ). سخر الله سبحانه لسليان الربح تجري بأمره، وهذه معجزة ، وأيضاً خصه الله ريب ، وسخر له الطهير يأتمر بأمره ، وهذه أيضاً معجزة ، وأيضاً خصه الله ببعض الجنود من الإنس والجن يأتون بعجائب الأعمال بالنسبة إلى عصرهم، وكانوا يرافقون جند سليان يستعين بهم للتغلب على العدو تماماً كالفنيين وأهل الاختصاص الذبن يحتاج اليهم الجيش المحارب في هذا العصر ، ويومى الى ذلك طلب سليان منهم أن ينقلوا اليه عرش بلقيس في لحظات، وهو يعلم ما بينه وبين مكان العرش من البعد ، فقال له بعض الجن ؛ أنا آتيك به سالماً كما هو ، وأنت في مجلسك من البعد ، فقال له بعض الجن ؛ أنا آتيك به سالماً كما هو ، وأنت في مجلسك هذا و (قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد اليك طرفلك ) فكان النصر لهذا حيث استطاع بسلطان ما عنده من العلم أن يأتي بالعرش المطلوب في لحظة لا في لحظات .

هذا ما دل عليه ظاهر الآية ، أما النساؤل : من هو هذا الذي عنده علم من الكتاب ؟. هل هو من الملائكة أو الخضر أو عبد صالح من الإنس اسمه آصف ابن برخيا ، وانه كان يعلم اسم الله الأعظم ؟. وأي نوع من العلم استخدمه في نقل العرش هل هو اسم الله الأعظم أو غيره،أما هذا التساؤل وما البه من التساؤلات الكثيرة فجوابها عند ربسي ، لأن الآية لم تصرح ، والحديث الصحيح لم يثبت ، فن أين يأتي العلم باسم من نقل هذا السرير ، وبنوع العلم الذي كان عنسده ؟ وأقرب الاحتمالات انه لم يكن من الجن لأن النصر كان له على عفريت من الجن كا صرحت الآية السابقة ، وانه نقل العرش بمعجزة خارقة حيث أتى به قبل أن يرتد الطرف .. والمعجزة كما تظهر على أيدي الأنبياء فإنها تظهر أيضاً على أيدي يصطفيهم الأنبياء بأمر الله تعالى .

ومحل العبرة والعظة في هذا الحادث ان بلقيس صاحبة الملك والنعيم قد خضعت

صاغرة لسليمان ، واستلبها عرشها العظيم في طرفة عين ، وهو مظهر ججدها وعظمتها .

( فلما رآه مستقرآ عنده قال هذا من فضل ربي ليبلوني أأشكر أم أكفر ) . المراد بالكفر هنا كفران النعم ، لا الكفر بالله ، وسلمان لا يجحد نعمة ربه ، ومحال أن يجحدها لأنه نبي معصوم ، ولكن قال ذلك تمهيداً لقوله: (ومن شكر فإنما يشكر لنفسه ومن كفر فإن ربي غني كسريم ) . وفي معناه لا ان أحسنم احسنم لأنفسكم وان أسأتم فلها -- ٧ الإسراء ،

## نكروا لها عرشها الآية ٤١ – ٤٤ :

قَالَ نَكُرُوا لَهَا عَرْشَهَا نَنْظُرُ أَتَهُتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لاَ يَهْتَدُونَ \* فَامَّا جَاءَتُ فِيلَ أَهْكَذَا عَرْشُكِ قَالَتْ كَأْنَهُ هُوَ وَأُوتِينَا ٱلْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ \* وَصَدَّهَا مَا كَانَتْ تَغْبُدُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِنْ قَوْمٍ كَافِرِينَ \* قِيلَ لَهَا أَدُّخِلِي الصَّرْحَ فَأَمَّا رَأْتُهُ حَسِبَتْهُ لَجَّةً وَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُمَرَّدٌ مِنْ قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْهَانَ لِلهِ رَبِّ ٱلْعَالِمَينَ \*

#### اللغة :

تنكير الشيء تغييره من حال إلى حال . والصرح كل بناء عال . واللجـــة معظم الماء . والممرَّد المملس . والفوارير الزجاج .

#### الإعراب :

نظر مجزوم بجواب نكروا . وما كانت ( ما ) فاعل صدَّها . ورب العالمين بدل من كلمة الجلالة .

#### العي :

(قال نكروا لها عرشها ننظر أتهتدي أم تكون من الذين لا يهتدون). قال سليان لبعض رجاله: غيروا شيئاً من عرش بلقيس لنرى هل تدرك انه هو أو يخفى عليها ؟. (قلما جاءت قبل أهكذا عرشك) نكروا لها عرشها وسألوها عنه (قالت كأنه هو) لم تنف ولم تثبت. لم تنف لأن وجه الشبه قوي ، ولم تثبت لأنها تركت عرشها في القصر ، ودونه الجنود والحراس. هذا ، إلى أن الساسة والحكام يحتفظون بخط الرجعة في أكثر كلامهم وأجوبتهم.

( وأوتينا العلم من قبلها وكنا مسلمين ) . هذا من كلام سليان وقومه، ومعناه الهم عرفوا الحق ، وآمنوا به قبل بلقيس ( وصدها ما كانت تعبد من دون الله الها كانت من قوم كافرين ) . أي ان الذي منع بلقيس عن معرفة الحق والايمان به هو شركها وعبادتها الشمس من دون الله .

(قيل لها ادخلي الصرح فلما رأته حسبته لجة وكشفت عن ساقيها قال انه صرح ممرد من قوارير). المراد بالصرح هنا القصر ، واللجة كثرة الماء ، والممرد المملّس ، والقوارير الزجاج ، ويدل ظاهر الآية أنه كان لسلمان قصر من زجاج شفاف ، وان الماء كان يجري من تحته ، وان بلقيس لما دخلت القصر لم تتبين الزجاج من شدة صفائه، ولذا كشفت عن ساقيها لتخوض الماء ، فقال لها سلمان: هذا زجاج صاف ، والماء يجري من تحته (قالت رب اني ظلمت نفسي وأسلمت مع سلمان لله رب العالمين ). ظلمت نفسها بالكفر ، ثم تابت وأسلمت، وحسن إسلامها .

## صالح الآية ٥٥ -- ٥٣ :

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ
يَخْتَصِمُونَ \* قَسَالَ يَا قَوْمِ لِمَ تَسْتَغْجِلُونَ بِالسَّيِّنَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ لَوْلَا
تَسْتَغْفِرُونَ اللهَ لَعَلَّكُمْ ثُرَّحُونَ \* قَالُوا ٱطَّيْرُنَا بِكَ وَبَمِنْ مَعَكَ قَسَالَ
طَائِرُكُمْ عِنْدَ اللهِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ \* وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْعَةُ رَهُطُهُ فَاللّهُ ثُمَّ لَنْقُولَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ \* قَسَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللهِ لَنُبيِّتَنَهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَ لِوَلِيّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ \* وَمَكَرُوا مَكُونًا مَكُوا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ \* فَيلْكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ \* وَمَكَرُوا مَكُوا وَمُمْ لَا يَشْعُرُونَ \* فَيلْكَ بُيُونَهُمْ خَاوِيَةً بَيسَالُوا مَكُونًا مَكُولًا وَكُمْ لَا يَشْعُرُونَ \* وَأَنْجَلْكُ بُيُونَهُمْ خَاوِيَةً بَيسَالُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَكَانُوا إِنَّا فَا ذَلْكَ لَا يَقُومُ مَ يَعْلَمُونَ \* وَأَنْجَيْنَا الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَكَانُوا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً لِقُومٍ مَا يُعْلَمُونَ \* وَأَنْجَيْنَا الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا وَكَانُوا فَيْلُونَ \* وَأَنْجَهُمْ أَنْهُ وَلَى لَا لَكُولُولَ \* وَأَنْهُونَ \* وَأَنْجَالًا الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَمَا فَى فَاللّهُ وَلَالًا اللّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَمَا فَيْ فَالْمُونَ \* وَأَنْجِينَا الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا وَكَانُوا وَمَا فَي فَالْمُولُ فَلْ فَيْعُولُونَ \* وَالْحَالُولُولُ اللّهُ وَلَا لَا يَعْلَى فَاللّهُ مُولِولًا وَلَالُولُ اللّهُ وَلِي فَاللّهُ وَلَالْمُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا مُعْلِلُكُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْوا وَالْوَا وَالْمُولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُؤْلُولُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُوا وَلَا الللّهُ وَالْمُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُو

#### اللغة :

المراد بالسيئة هنا العذاب ، وبالحسنة الرحمة . اطيرنا تشاءمنــــا . والرهط من ثلاثة رجال الى تسعة . وخاوية خالية .

#### الإعراب:

صالحاً بدل من ( أخاهم ) . وإذا للمفاجأة وما بعدها مبتدأ وخبر . وتقاسموا فعل أمر أي قال بعضهم لبعض : احلفوا . وكيف خبر كان وعاقبسة اسمها . والمصدر من انباً دمرناهم بدل من عاقبة .

#### المعنى :

( ولقد أرسلنا الى ثمود أخاهم صالحاً ان اعبدوا الله ) . تقدم في الآية ٧٣ من سورة الأعراف والآية ٦١ من سورة هود (فإذا هم فريقان يختصمون) فريق آمن بالحق ، وفريق كذّب به ، لأنه يصطدم مسع منافعهم وأغراضهم ، ومن هنا وقع الخصام بين الفريقين ، ولولاها لقال الفريق الثاني للاول : لكم دينسكم ولي دين ،

(قال يا قوم لم تستعجلون بالسيئة قبل الحسنة لولا تستغفرون الله لعلكم ترحمون). أنذر صالح المكذبين بالعذاب ان أصروا على الضلال والعناد، فقالوا ساخرين: اثننا بما تعدنا ان كنت من الصادقين كما في الآية ٧٧ من سورة الأعراف، فقال لهم بعطف ولين: علام تستعجلون نقمة الله، وهو سبحانه لم يعاجلكم بها، وأمهلكم طويلاً لترجعوا عن غيكم .. فخير لكم أن تتوبوا اليه، وتطلبوا منه الرحمة، وهو كريم وغفور رحيم يقبل منكم التوبة، ويشملكم بعفوه ورحمته.

(قالوا اطبرنا بك وعن معك) . التطير التشاؤم .. بعد أن دعاهم صالبح إلى الله ، وأعرضوا عن دعوته أصابهم المرض والجدب ، فتشاءموا به ، وبدعوته وعن امن به وبها . (قال طائركم عند الله ). ان البذي نزل بسكم من البلاء هو بارادة الله التي تنتهي اليها جميع الأسباب ، وتقدم نظيره في الآية ١٣١ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٨٤ . وكان النبي (ص) بحب الفأل لأن فيه الأمل والثقة بالله ، ويكره الطيرة لأن فيها التوقع للبلاء ، وفي الحديث : اذا تطيرت فامض، وإذا حسدت فلا تبغ ، واذا ظننت فلا تحقق ( بل أنتم قوم تُفتنون ) مُختبرون بالسراء والضراء لتظهر أفعاله التي تستحقون بها الثواب والعقاب .

( وكان في المدينة تسعة رهط يفسدون في الأرض ولا يصلحون ) . كانوا من المترفين يتطاولون على الناس بثرائهم ، ويتخذون منه أداة للاستبداد والافساد في الأرض ، ويقاومون كل مصلح ومحب للخير ، ولم يكن فيهم جهة تُذم وجهة تُحدح ، بــل كل ما فيهم قبيــح ومذموم ، وهذا هو المراد بقوله تعالى : ولا يصلحون . ( قالوا تقاسموا بالله لنبيتنه وأهله ثم لنقولن لوليه ما شهدنا مهلك أهله وإنا لصادقون ) . ضمير تقاسموا يعود للتسعة المفسدين ، وضمير لنبيتنه وأهله أهله وإنا لصادقون ) .

ووليه يعود لصالح ، والمعنى ان هؤلاء التسعة قال بعضهم لبعض : احلفوا بالله ان نباغت صالحاً وأهله ليلاً ونقتلهم جميعاً ، ثم نقول لأرحامه وأولياء دمه : ما قتلناهم ، ولا نعرف من قتلهم ، ونحن صادقون فيما نقول .

( ومكروا مكراً ومكرنا مكراً وهم لا يشعرون ) . أما مكر التسعة فهو تدبيرهم ان يباغتوا صالحاً بياتاً ، ويقتلوه وأهله دون أن يشعر أحد بذلك ، وأما مكره تعالى فهو انه تعالى عجل بأخذهم وهلاكهم قبل أن يصلوا إلى صالح من حبث لا يشعرون . انظر تفسير الآية ، وه من سورة آل عمران ج ٢ ص ٨٦ فقرة : ١ الله خير المساكرين ، ( فانظر كيف كان عاقبة مكرهم أنا دمرناهم وقومهم أجمعين ) . أرادوا أن يهلكوا صالحاً فأهلكهم الله ، وفي ذلك عسرة وعظة لمن يبيت الاساءة للآخرين ( فتلك بيسوتهم خاوية عما ظلموا ) أنفسهم . لأن الله حدرهم وأمهلهم ، فأصروا على الفساد والضلال ( ان في ذلك لآية لقوم يعلمون ) المراد بالعلم هنا المقرون بالعمل والاعتبار ، أما العلم المجرد عن العمل فإن الجهل خير منه لأنه وبال على صاحبه ( وأنجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون ) . هذا على عادة القرآن الكريم إذا ذكر الظالمين وعقامهم ذكر المتقين وثوامهم ، والقصد الترهيب والترغيب .

## لوط الآية ٤٥ \_ ٥٨ :

وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ ﴿ أَيْنَكُمْ لَتَأْتُونَ اللّهِ الرَّجَالَ شَهُوةً مِنْ دُونِ النّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ الرَّجَالَ شَهُوةً مِنْ قُونِ النّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قُومٌ تَجْهَلُونَ ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَدَيْتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسُ فَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَدَرُ نَاهَا مِنْ قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسُ يَتَطَهّرُونَ ﴿ فَأَنْجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ قَدّرْنَاهَا مِنَ الْغَابِرِينَ ﴿ وَأَمْطَونَا عَلَيْهُمْ مَطَوا فَسَاء مَطَرُ الْمُنذَرِينَ ﴿ وَأَمْطَونَا اللّهُ الْمُنذَرِينَ ﴾ وَأَمْطَونَا فَسَاء مَطَرُ المُنذَرِينَ ﴿ وَاللّهُ الْمُنذَرِينَ ﴾ وَأَمْطَونَا فَسَاء مَطَرًا فَسَاء مَطَرُ المُنذَرِينَ ﴾

#### حكاية الخبر بالمعنى :

تقدم نظير هذه الآيات في سورة الأعراف الآية ٨٠ – ٨٤ ج٣ ص ٣٥٢ – ٣٥٤ . ولا فرق إلا في بعض التعابير ، ففي سورة الأعراف حكى الله سبحانه عن لوط انه قال لقومه : « أتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين ». وحكى عنه هنا انه قال لهم : « أتأتون الفاحشة وأنستم تبصرون » وكلاهما ذم وتوبيخ . وقال هناك : « بل أنتم قوم مسرفون » وقال هنا : « بل أنتم قوم غيم علون » وكل من الإسراف والجهالة تجاوز للحد . وقال تعالى هنا : « فأمطرنا عليهم مطراً فانظر كيف عليهم مطراً فانظر كيف كان عاقبة المجرمين » أي أنظر سوء عاقبتهم .

ومثله كثير في كتاب الله ، فهو يحكي كلام الأنبياء وغيرهم بلفظ آخـــر في آية ثانية ، وبثالث في آية ثالثة،وفيه دلالة على ان للانسان ان ينقل كلام الآخرين بنصه الحرفي وبمعناه أيضاً دون لفظه على شريطة أن لا يقلم أو لا يطعم .

الجزع العشرون

#### الجزء العشرون

سلام على عباده الذين اصطفى الآية ٥٩ - ٦٤ :

قُل الْحَمْدُ بِنَّهِ وَسَلاَمٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى آللهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ \* أُمَّنْ خَلَقَ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَـكُمْ مِنَ السَّعَاءِ مَـاءَ فَأَنْبَتْمَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴿ أَمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَاراً وَتَجَعَلَ خِلاَلَهَا أَنْهَـــاراً وَتَجَعَلَ لَمَا رَوَاسِيَ وَتَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزاً أَإِلَهُ مَعَ اللهِ بَـــلْ أَكْثَرُ هُمْ لاَ يَعْلَمُونَ \* أَمَّنْ يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوء وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهُ مَــعَ اللهِ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ \* أَمَّنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَنْ يُرْسِلُ الرَّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ أَإِلَهُ مَعَ اللهِ تَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* أَمَّنْ يَبْــدَأَ الْخَلْقَ ثُمٌّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَا نَكُمْ إنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \*

#### اللغة :

ذات بهجة أي ذات منظر حسن يبتهج به من يراه . والمراد بيعدلون هنا يحيدون عن الحق لأنهم جعلوا لله عديلاً ومثيلاً ، وخلالها بين أماكنها. والرواسي الجبال .

#### الإعراب :

آلة الأصل أألة والهمزة للاستفهام والله خير مبتدأ وخير . وأما كلمتان أم المنقطعة العاطفة المتصلة وما يمعنى الذي أي أم الذي يشركون . وأمن كلمتان أم المنقطعة عمى بل والهمزة ومن اسم موصول ، وهي في محل رفع بالابتداء والحبر محذوف أي بل الذي خلق السموات والأرض خير . وكذا ما بعدها من نظائرها . والمصدر من أن تنبتوا اسم كان . وإله مبتدأ والحبر محذوف أي أله تثبتون مسع الله . وقليلاً صفة لمفعول مطلق محذوف وما زائدة إعراباً أي تذكرون تذكراً قليلاً .

#### الصلاة والسلام على المتقين :

(قل الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى). بعد أن ذكر سبحانه بعض الأنبياء وما خصهم به من الآيات والمعجزات أمر نبيه الكريم أن يحمد الله على ما خصه به من النعم ، وان يسلم على جميع الأنبياء الذين اصطفاهم لرسالته ، وقرن السلام عليهم بالحمد له تنبيها الى منزلتهم وتعظيماً لشأنهم ، وكل من اتقى الله وعمل بسنة رسول الله (ص) يجوز السلام والصلاة عليه حياً وميتاً، نبياً أو غير نبي ، وبالحصوص إذا كان من أهل بيت محمد (ص) وجاهد من أجل الاسلام وانتشار دعوته وعلو كلمته ، قال نعالى : « هو الذي يصلي عليكم وملائكته – ٤٣ الأحزاب » . وفي صحيح البخاري وغسيره ، قالوا : كيف نصلي عليك يا رسول الله ؟ فقال : قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل يحمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل ابراهيم إنك

وقد جرت عادة المسلمين من عهد الرسول الأعظم (ص) أن يفتتحوا كتبهم وخطبهم بالبسملة والحمد والصلاة على محمد وعلى من اسنن بسنته من أهل بيت وصحابت ، ومصدر ذلك هذه الآية الكريمة : قل الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى .

﴿ آلله خير أمَّا يشركون ﴾ . المراد بهذه الآية وما بعدها توبيخ المشركين والرد

عليهم بصيغة الاستفهام وبأسئلة لا جواب لها إلا الاذعان والتسليم ، وهي : ١ – ( آلله خير أمّا يشركون ) ؟ أيهما خير وأعظم ، الله جلت كلمته أم الأوثان وما اليها مما تعبدون ؟

الجواب : الله ، ما في ذلك ريب حتى عند المشركين ، لأنهم لا ينكـــرون وجود الحالق ، وانما يدعون معه إلها آخر .

٧ – (أمّن خلق السموات والأرض) بنظامها وترتيبها الدقيق العجيب الذي يدل على ارادة عليم حكيم ( وأنزل لكم من الساء ماء فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ) ينزل المطر من الساء بأسبابه الطبيعية ، وأيضاً تنبت الأرض من كل زوج بهيج بالأسباب الطبيعية ، وبما أن الله سبحانه هو الذي خلق الطبيعة بكل ما فيها صح إسناد المطر والانبات وغيرهما اليه تعالى ( ما كان لكم أن تنبتوا شجرها ) بل ولا أن تعرفوا مصدر الحياة في النبات وغيره إلا إذا فسرتموه بوجود إله قادر يقول للشيء « كن فيكون » ومثله قوله تعالى : « أفرأيه ما تحرثون أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون – 14 الواقعة » . ( ألله مع الله ) تزعمون انه أعانه على خلق السموات والأرض ، وإنزال الغيث ، وإنبات الحدائق ؟ ( بسل هم قوم يعدلون ) عن الحق لأنهم يساوون بين الله وغيره .

 $^{9}$  — (أمّن جعل الأرض قراراً) أي مستقرة على ما هي عليه في شكلها وحجمها وعناصرها ومركزها ، وما الى ذلك مما لا يكون الا بتصميم من خبير عليم ( وجعل خلالها أنهاراً ) ينتفع بها الحلائق ( وجعل لها رواسي ) كيلا تميد بكم ( وجعل بين البحرين حاجزاً ) المراد بالبحرين الماء الماليح والماء العذب ، وبالحاجز انخفاض مكان الأول عن مكان الثاني ، ولو انعكس الأمر لفسد الماء العذب . أنظر ما قلناه في تفسير قوله تعالى : « وهو الذي مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح أجاج وجعل بينها برزخاً وحجراً محجوراً — • الفرقان » . ( أله مع الله ) شاركه في ذلك ( بل أكثرهم لا يعلمون ) أما غير الأكثر فإنهم يعلمون ، ولكنهم يكابرون ويعاندون خوفاً على مكاسبهم .

إن الله سبحانه عد المعون والتوفيق من يلجأ اليه ، ويتوكل عليه ، فيهيىء له الأسباب التي يبلغ بها

حاجته ، وتكشف عنه البأساء والضراء اذا سعى لها سعيها المألوف .. ومن قبع في مكانه ، وهو قادر على السعي ، فقد ظللم نفسه ( ويجعلكم خلفاء الأرض ) يخلف الجيل اللاحق الجيل السابق في ملك الأرض وعمارتها ( أله مع الله قليلاً ما تذكرون ) المراد بالتذكر هنا العمل بالدلائل ، والانتفاع بالنذر ، والاتعاظ بالعمر .

م ـ (أمن بهديسكم في ظلمات البَرَّ والبحر) بواسطة الجبال والكواكب والآلات ، وما الى ذلك مما يدخل في قوله تعالى : « وعلامات وبالنجسم هم بهتدون ـ ١٦ النحل » . ( ومن يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته ) . تقدم في الآية ٥٥ من سورة الأعراف والآية ٥٠ من سورة الفرقان (أإله مع الله، تعالى الله عما يشركون ) ويفترون بنسبة الشريك والولد اليه تعالى .

7 - (أمتن يبدأ الخلق ثم يعيده). يدل التدبير والإحكام في الخلق على أنه فيض من مدبر حكيم، ومتى ثبت ابتداء الخلق منه تعالى ثبت اعدادته إذا أخبر هو بذلك لأن الاعادة أهون من الابتداء على حد تعبير الآية ٢٧ من سورة الروم. (ومن يرزقكم من السهاء والأرض) بإنزال الغيث من الأولى، وإخراج النبات من الثانية (أإله مع الله قل هانوا برهانكم ان كنتم صادقين) في ان لله شريكاً أو ولداً.

والحلاصة إن الله سبحانه أورد العديد من الأدلة والبراهين على وجوده ووحدانيته، وأوضحها بكل أسلوب ، فليأت الجاحد أو المشرك بدليل واحد على جحوده أو شركه .. وهذا الأسلوب في جدال الخصوم ودعوتهم إلى حكم العقل دليل قاطع على ان الاسلام يرتكز على فطرة الله التي فطر الناس ، ومن أجل ذلك وصفه تعالى بالدين القيم .

# عالم الغيب والبعث الآية ٦٥ – ٧٥ :

قُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ بَلِ أَدَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِنْهَا بَلْ

فُمْ مِنْهَا عَمُونَ \* وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَيْذَا كُنّا ثُرَاباً وَآبَاوُنَا أَيْنَا اللّهُ مَنْ مَنْهَا عَمُونَ \* لَقَدْ وُعِدْنَا لِهٰذَا فَعْنُ وَآبَاوُنَا مِنْ قَبْلُ إِلّا لَهٰذَا إِلّا لَمُخْرَبُونَ \* قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ السَّاطِيرُ ٱلْأُولِينَ \* وَلَا تَحْدُنُ فَي صَنْيَقِ عِمّا يَمْ كُرُونَ \* اللّهُ جُرِمِينَ \* وَلَا تَحْدُنُ فِي صَنْيَقِ عِمّا يَمْ كُرُونَ \* وَلَا تَحْدُنُ فَي صَنْيَقِ عِمّا يَمْ كُرُونَ \* وَإِنّ رَبّكَ لَنُو فَضَلِ عَلَى النّاسِ وَلَا يَعْمُ لُونَ \* وَإِنّ رَبّكَ لَنُو فَضَلِ عَلَى النّاسِ وَلَكِنّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ \* وَإِنّ رَبّكَ لَيْفَمُ مَا تُكِنَّ صُدُورُهُمْ وَلَا يُعْلِينُونَ \* وَإِنْ رَبّكَ لَيْفَمُ مَا تُكِنْ صُدُورُهُمْ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّهَاهِ وَالْأَرْضِ إِلّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ \* وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّهَاهِ وَالْأَرْضِ إِلّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ \*

#### اللغة:

اد ارك تتـــابع وتلاحق . وعمون جمع عم ، وهو أعمى القلب والبصيرة . وأساطير خرافات . وردف فعل ماض بمعنى لحق وتبع . وتكن تستر وتخفي .

# الإعراب:

أيان ظرف زمان يتضمن معنى الاستفهام ، وهو مبني على الفتح في محل نصب بيبعثون . وادارك فعل ماض وأصله تدارك . وأثذا كلمتان همزة الاستفهام وإذا وهي متعلقة بفعل محذوف أي أنخرج من القبور إذا كنا تراباً . وهذا إشارة إلى الإخراج وهي مفعول ثان لو عدنا . والمصدر من أن يكون اسم عسى . واسم يكون ضمير الشأن ، وردف فعل ماض ، ولكم اللام زائدة إعراباً والاصل ردفكم أي لحقكم .

#### سورة النمل

# المعنى :

(قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله وما يشعرون أيان يبعثون). طلب الجاحدون من الرسول الأعظم (ص) ان محدد لهم أمد البعث، فقال له العلي الأعلى : قل لهم : لا أحد من الانس والجن والملائكة يعلم الغيب وأمد البعث الا الله ، وانهم محشرون من حيث لا يشعرون ( بل ادارك علمهم في الآخرة). ادارك تتابع ، والمعنى ان الأنبياء أخبروا المشركين بالآخرة ، فلم يصدقوا ، ولما بعثوا ورأوا الآخرة رأي العين علموا ان إخبار الأنبياء كان حقاً وصدقاً، فالتتابع المقصود هنا ان علم المشركين بالآخرة حصل بعد إخبار الأنبياء بها وبعد رؤيتها ( بل هم في شك منها ) أي كيف يسألون عن وقت الآخرة، وهم غير مؤمنين استحال أن يروها .

( وقال الذين كفروا أثذا كنا تراباً وآباؤنا أثنا لمخرجون لقد وعدنا هذا نحن وآباؤنا من هذا إلا أساطير الأولين ) . تقدم مثله في الآية ٥ من سورة الرعد والآية ٣٦ و ٨٤ من سورة المؤمنون .

( قل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين ) . هذا تهديد لمن كسندب بنبوة محمد (ص) أن يصيبهم من الهلاك ما أصاب غيرهم من الأمم السابقة الذين كذبوا أنبياءهم . وتقدم نظيره في الآية ١٣٧ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٩٩٠.

ر ولا تحزن عليهم ولا تكن في ضيق مما يمكرون ) . تقدم بنصه في الآيــة ١٢٧ من سورة النحل ج ٤ ص ٥٦٥ .

( ويقولون متى هذا الوعد ان كنم صادقين ) . حذر الرسول الأعظم (ص) قريشاً من عاقبة تكذيبهم وتمردهم، فقالوا له ساخرين: ومتى يكون ذلك؟ وكل نبي كان يسمع هذا الجواب الساخر من قومه اذا أنذرهم وحذرهم (قسل عسى أن يكون ردف لكم بعض الذي تستعجلون ) ربما كان العذاب وراءكم ، وأنتم لا تشعرون ، وفي هذا المعنى الآية ٥١ من سورة الإسراء: « ويقولون متى هو قل عسى أن يكون قريباً » .

( وان ربك لذو فضل على الناس ولكن أكثرهم لا يشكرون ) . انه تعالى يتفضل عليهم بالإمهال وتأخير العذاب ليتوبوا ويرجعوا عن غيهم ، وكان عليهم ان يشكروا الله على ذلك ، ولكنهم استعجلوا العذاب ساخرين مستهزئين ( وان ربك ليعلم ما تكن صدورهم وما يعلنون ) . أعلنوا الشرك بالله ، وأضمروا الكيد والشر لرسول الله ، والله يعلم ما يسرون وما يعلنون ، وانه مجازيهم لا محالة على هذا وذلك بما يستحقون ( وما من غائبة في الساء والأرض إلا في كتاب مبين ) . لا يغيب شيء عن علمه تعالى ، ما في ذلك ريب ، والقصد من هذا الإخبار تهديد الحونة والعملاء الذين يتسترون شوب النفاق والرياء .

# ان هذا القرآن يقص الآية ٧٦ – ٨٥ :

إِنَّ هٰذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَىٰ بِنِي إِسْرَائِيلَ أَكُثَرَ الَّذِي ثُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ \* وَهُوَ وَإِنَّهُ لَمُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ \* إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ بِحُكْمِهِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ \* فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ \* إِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ الْعَنِيرِ فَلَا تُسْمِعُ اللهُ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى اللهِ إِنَّكَ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَمَا أَنْتَ بِهَادِي اللهُ عَنْ صَلاَلَتِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَنْ يُولُونَ فِيرِينَ \* وَمَا أَنْتَ بِهَادِي اللهُ عَنْ صَلاَلَتِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَنْ يُولُونَ فِي اللهُ مِن اللهُونَ \* وَاللهُ مِن اللهُونَ \* وَاللهُ مَنْ كُلُّ أَمَّةٍ فَوْجاً مِّنْ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ \* وَيَوْمَ خَشُرُ مِنْ كُلُّ أَمَّةٍ فَوْجاً مِّنْ اللهُولَ \* وَيَوْمَ خَشُرُ مِنْ كُلُّ أَمَّةً فَوْجاً مِّنْ اللهُولَ \* اللهُ ال

#### سورة النمل

#### اللغة :

الفوج الجاعة . ويوزعون تمنعون .

#### الإعراب :

بهادي الباء زائدة وهادي خبر أنت على لغة تميم ، وخبر (ما) على لغة أهل الحجاز . والمصدر من ان الناس مجرور بالباء المحذوفة أي تكلمهم بكون الناس غير موقنين بآباتنا .

#### شعار اسرائيل سمعنا وعصينا:

(ان هذا القرآن يقص على بني اسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون). تحدث القرآن عن غرائب بني اسرائيل ، وكرر الحديث عنها وعنهم ، تحسدث عن خصائصهم وشعارهم ، وعما اختلفوا فيه على عهد موسى وبعده ، ويتلخص شعارهم الذي يدينون به ولا يحبدون عنه ، يتلخص بقولهم : « سمعنا وعصينا»، كما جاء في الآية ٩٤ من سورة البقرة والآية ٥٤ من سورة النساء . أي سمعنا من الله وأنبيائه وعصينا الله والأنبياء ، وقد التزموا هذا الشعار في عهد موسى نفسه حتى شكاهم إلى ربه ، ووصفهم بالفاسقين ، وهو يقول بحسرة ولوعة : «رب إني لا أملك إلا نفسي وأخي فافرق بيننا وبين القوم الفاسقين — ٢٥ المائدة » ، وفي آية ثانية وصفهم بالسفهاء : « قال رب لو شئت أهلكتهم من قبل وإياي المهكنا عما فعل السفهاء منا — ١٥٥ الأعراف » . وما زالوا على هذا الشعار والمبدأ إلى يومنا هذا ، ففي سنة ١٩٦٧ قررت هيشة الأمم المتحدة التي تحسل شعوب الأرض شرقها وغربها ، قررت انسحاب اسرائيل من القدس ، فما كان شعوب مندومها إلا أن قال : « الأمم المتحدة تنكة زبالة » كما نشرت الصحف .

أما الذي اختلفوا فيه فهو العمل بالتوراة على عهد موسى حتى رفع الله الجبل فوقهم وهددهم بالهلاك : « ورفعنا فوقكم الطور خمذوا ما آتيناكم بقوة واسمعسوا

قالوا سمعنا وعصينا – ٩٣ البقرة ، واختلفوا في الأنبياء الذين جاءوا بعد موسى ، ومنهم السيد المسيح (ع) ، ففريقاً كذبوا ، وفريقاً يقتلون كما في الآية ٨٧ من سورة البقرة . وأيضاً اختلفوا في نبوة محمد (ص) ، وما آمن به الا قليل . ولو كانوا طلاب حتى لاتفقوا على الأخذ بالقرآن الذي قامت الدلائل والبراهين على صدقه ( وانه لهدى ورحمة للمؤمنين ) . هدى لمن طلب الهداية ، ورحمة لمن عمل بأحكامه وتعاليمه .

( ان ربك يقضي بينهم بحكمه وهو العزيز العليم ) . يقضي يوم القيامة حيث ثرّاح الأباطيل وتضمحل العلل ، يحكم ويفصل الله بين بني اسرائيل وغيرهم فيا الختلفوا ويختلفون فيه من شؤون الدين والدنيا ( فتوكل على الله ) فمن التجأ اليه فهو في كهف حريز ، ومانع عزيز ( الله على الحق المبين ) والمحق لا يباني بما قيل ويقال عنه .

(الله لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء اذا ولوا مدبرين وما أنت بهادي العمي عن ضلالتهم). هذه الجمل تهدف الى شيء واحد، وهو ان هناك صفات تميت القلب، وتدفع بالانسان أن يصر على الكفر والنفاق والضلال، وتجعله والموتى سواء لا تجدي معه عظة ولا انذار، ومن أهم هذه الصفات الطمع والحرص على المكاسب والمناصب. وقد تكرر هذا المعيى بأساليب شيى، منها قوله تعالى: و لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون – ١٧٩ الأعراف ». ج٣ ص ٢٤٠ أولئك كالأنعام بل هم أصل أولئك هم الغافلون – ١٧٩ الأعراف ». ج٣ ص ٢٤٠ كانوا لا يبصرون – ١٤ يونس ج ٤ ص ١٦٢ (ان تسمع الا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون). ان الذي يسمع منك ويطبعك يا محمد هو الذي يطلب الحق لوجه فهم مسلمون). ان الذي يسمع منك ويطبعك يا محمد هو الذي يطلب الحق لوجه فيولون عنك مدبرين.

١ من أغرب ما قرأت ما نقل عن كتاب التلمود ، وهو كتاب منزل كالتوراة عند اليهود أو الكثير منهم : « إن الله إذا نزل به مسألة معضلة استشار الحاخامات في حلها ، وإنه في ذات يوم رأى راياً خاطئاً ، فنبهه الى خطئه أحد الحاخامات ، فاعترف وأذعن » .

( واذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم ان الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون ) . وقع أي ثبت ولزم ، والمراد بالقول هنا ما وعد الله به من قيام الساعة ، وبالناس الكافرون ، أما الدابة فقد كثر الكلام فيها ، والله سبحانه لم يبيتن لنا ما هي . والحديث عن المعصوم في بيانها لم يثبت ، حتى ولو صح سنده لم نعمل به لأنه خسير واحد ، وهو حجة في الأحكام الفرعية ، لا في الموضوعات وأصول العقيدة ، والقول بغير علم حرام ، فلم يبق إلا الأخذ بظاهر الآية الذي يدل على ان الله سبحانه عندما بحشر الناس للحساب تحرج من الأرض علموقاً يعلن ان الله سبحانه عندما والمواضحة والبراهين القاطعة على وجود الله وحدانيته ، ونبوة رسله .

وتسأل : لماذا لم يبين سبحانه حقيقة هذه الدابة ، وترك الناس في حـيرة من أمرها ، حتى قال من قال فيها بالجهل والوهم ؟

الجواب : ان الغرض من ذكرها هو مجرد التشهير بالكافرين ، والهم بحشرون غداً أذلاء مفضوحين على رؤوس الاشهاد ، وهذا الغرض بحصل بمجرد الاشارة إلى الدابـة ، وان لم تُعرف باسمها وحقيقتها . فهذه الآية أشبه بقوله تعمالى : « يوم تبيض وجوه وتسود وجوه - ١٠٦ آل عمران » .

( ويوم نحشر من كل أمة فوجاً ممن يكذب بآياتنا ) . ممن يكذب (من) هنا بيانية ، وليست للتبعيض ، مثلها في قوله تعالى : « فاجتنبوا الرجس من الأوثان» أي كل الأوثان لا بعضها ، والمعنى ان في الأمم مصدقين بآيات الله ومكذبين بها ، والله سبحانه يحشر غداً للحساب والجزاء جميع المكذبين دون استثناء ، ومعلوم ان الله سبحانه يحشر المصدقين والمكذبين ، ولكن الغرض من ذكر المكذبين التهديد والوعيد ( فهم يوزعون ) تمنعهم الملائكة من الذهاب يمنة ويسرة ، وتسوقهم إلى الموقف سوق النعاج إلى الذبح .

رحتى إذا جاءوا قال أكذبتم بآياتي ولم تحيطوا بها علماً امّاذا كنتم تعملون). إذا وقف الجاحدون بين يدي الله غداً للحساب يقول لهم مونخاً ومقرعاً: لماذا كذبتم رسلي ، ولم تستجيبوا لدعوتهم ؟ وإذا كنتم جاهلين بصدقهم فلماذا أعرضتم عسن أدلتهم التي توجب العلم ، ولم تنظروا اليها نظرة من يطلب الحق ويبحث عنه

لوجه الحق ؟. وأي شيء أولى وأهم من ذلك ؟ وقد اتفق العلماء قولا واحداً على ان العقل يحكم بوجوب النظر إلى معجزة مدعي النبوة دفعاً للضرر المحتمل ، وقالوا: ان العقل لا يعذر الجاهل بما بجب عليه إذا كان قادراً على البحث وتحصيل المعرفة ، وفي الحديث: يقال للعبد يوم القبامة : هلا علمت ؟ فان قال : نعم قيل له : هلا عملت ؟ وان قال : ما علمت . قيل له : هلا تعلمت حتى تعمل (ووقع القول عليهم بما ظلموا) حل بهم غضب الله وعذابه بسبب كفرهم وتقصيرهم في البحث والسؤال ( فهم لا ينطقون ) لانقطاع حجتهم ، وأيضاً لدهشتهم من شدة الهول .

مُوْرِيَّيَ مَنْ الْمُسْتَقِيدُ لَهِ الْمُسْتَقِيدُ لَهُ الْمُسْتَقِيدُ الْمُسْتَقِيدُ الْمُسْتَقِيدُ الْمُسْتَقِيدُ الْمُسْتِقِيدُ الْمُسْتَقِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتَقِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتَعِلِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتَعِلِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتَعِلِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتَعِلِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتَعِلِيدُ الْمُسْتَعِلِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتِيدُ الْمُسْتِيلِ ال

تمر الجبال مر السحاب الآية ٨٦ - ٩٣ :

أَلَمْ يَرُواْ أَنَّا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِيَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآبَاتِ لِقَوْم يُوْمِنُونَ \* وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّودِ فَفَرْعَ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاء اللهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ \* وَتَرَى الْجِبَالَ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاء اللهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ \* وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدة وَهِي تَمُرُ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللهِ الَّذِي أَتَقَنَ كُلَّ شَيْءِ إِنَّهُ خَيِيرٌ بَهَا تَفْعَلُونَ \* مَنْ جَاء بِالْحَسَنَة فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَزَعِ يَوْمَيْدَ آمِنُونَ \* وَمَنْ جَاء بِالسَّيِّنَةِ فَكُبَّتُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّادِ هَلْ تُجْزَوْنَ لَا مَا كُنتُمْ مَعْمَلُونَ \* إِنَّا أَمِرْتُ أَنْ أَعُبُدَ رَبَّ هُدِي أَلْمُونِ \* وَمَنْ جَاء بِالسَّيِّنَةِ فَكُبَّتُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّادِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِنَّا مَا كُنتُمْ مَعْمَلُونَ \* إِنَّا أَمِرْتُ أَنْ أَعُبُدَ رَبَّ هُدِي هُمُ فَي النَّادِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِنَّا مَا كُنتُمْ مَعْمَلُونَ \* إِنَّا أَمِرْتُ أَنْ أَعُبُدَ رَبَّ هُوهُ مُنْ فَالًا أَنَا مِنْ أَنْهُونِ فَلَا أَنَا فَيْ أَنْ أَكُونَ مِنْ الْمُسْلِينَ \* وَأَنْ أَنْهُمْ أَيْهُ فَعُلُونَ فَلَا أَنَا مَنْ أَلْمُ اللَّهُ فَا أَنَا مَنْ أَنْ أَنْ فَا فَا فَقُلُ إِنَّا أَنَا مِنْ فَلَا فَقُلُ إِنَّا أَنَا مِنَ فَاللَا فَقُلُ إِنَّا أَنَا مِنَ فَاللَّا فَقُلُ إِنَّا أَنَا مِنْ فَاللَّا فَقُلُ إِنَّا أَنَا مِنْ فَاللَا فَقُلُ إِنْ أَنْ أَنْهُمُ مِنْ فَلَا أَنَا مِنَ فَلَا فَقُلُ إِنَّا أَنَا مِنْ فَيْ فَاللَا أَنَا مِنْ فَاللَّهُ وَلَا أَنَا مِنْ فَاللَّا فَقُلُ إِنْ أَنْهُ وَمُنْ طَلَا فَقُلُ إِنْ أَنْهُ الْمَالِينِ فَلَا أَنَا مِنْ فَاللَّالِهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ فَلَا أَنَا مِنْ فَلَا أَنَا مِنْ فَاللَا أَنَا مِنْ فَلُونُ فَا أَنَا مِنْ فَلَا أَنَا مِنْ فَاللَّا أَنَا أَنَا مِنَ الْمُنْ فَالِلْمُ الْمُؤْمِلُ وَاللَّا أَنَا مِنْ فَاللَّالِهُ الْمُؤْمِ فَلَا أَنَا مُنْ أَنْهُ أَلَا أَنَا مُنْ أَا أَنَا مُنْ أَنْ أَلَا أَنَا مُنْ أَلَا أَنَا مُنْ أَلَا أَنَا أَنَا أَنَا مَا أَنْ أَلَا أَنَا أَلَا أَنَا مُونَ اللْهُ أَلَا أَنَا مِنْ أَلَا أَنَا أَلَا أَنَا مُنْ أَلَا أَلَا أَلَا أَلَا أ

#### سورة النمل

ٱلْمُنْذِرِينَ★ وَقُلِ الْحَمْدُ لِلهِ سَيُرِيْكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَأَبُكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ★

#### اللغة : .

داخرين أذلاء صاغريني . والمراد بالبلدة هنا مكة .

#### الإعراب:

داخرين حال من فاعل أتوه . وصُنع منصوب على المصدرية أي صنع الله ذلك صنعاً . ويومئذ متعلق بآمنون والتنوين عوض عن جملة محذوفة أي يدوم اذ جاء بالحسنة . وجملة هل تجزون مفعول لقول محذوف أي يقال لهم : هل تجزون . والذي حرمها بدل من رب . والمصدر من ان اعبد مجرور بالباء المحذوفة ومثله ما بعده . وبغافل الباء زائدة اعراباً وغافل خبر لربك .

# المعي :

(ألم يروا انا جعلنا الليل ليسكنوا فيه والنهار مبصراً ان في ذلك لآيات لقوم يؤمنون). تقدم مع التفسر في الآية ٢٧ من سورة يونس جه ص١٧٧ ( ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومن في الأرض الا من شاء الله). ينفخ في الصور ايذاناً بقيام الساعة ، فتنخلع قلوب الخلائق من هذا النفخ خوفاً وهلعاً الا قلوب النبين والصديقين والشهداء والصالحين الذين استثناهم سبحانه بقوله : « الا من شاء الله و وأشارت اليهم الآية ٦٩ من سورة النساء : «ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً » .

وفي بعض التفاسير ان النفخات في الصور ثلاث: نفخة الفزع ، ونفخه موت الجميع ، ونفخة البعث ، ويدل على النفخة الأولى الآية التي نفسرها ، أما الثانية والثالثة فيدل عليها قوله تعالى : « ونُفخ في الصور فصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون - ٦٨ الزمر » . ( وكل أتوه داخرين ) أي ان الحائفين يُعشرون الى رجم صاغرين .

# الجبال وحركة الأرض :

( وترى الجبال جامدة وهي تمر مر السحاب ) . موضوع هذه الآيــة والتي قبلها واحد ، وهو الحديث عن يوم القيامة وأهواله ، وعليه يكون المعنى ان الله سبحانه يقتلع الجبال من أماكنها ويُسيترها في الفضاء تمامــاً كما تــبر السحاب ، ولكن يخيل للرائي الها ثابتة ، ذلك ان الجرم الكبير إذا سار في سمت واحد وخط مستقيم فلا تدرك الأبصار حركاته لضخامته وبُعد أطرافه ، وبالحصوص إذا كان الرائي بعيداً عنه .

وبهذا يتبين معنا خطأ من استدل بهذه الآية على ان القرآن قد أشار إلى حركة الأرض ، وهناك آيات كثيرة تؤكد ان المراد بمرور الجبال في هذه الآيسة هو تسيرها في الفضاء يوم القيامة ، من تلك الآيات قوله تعالى: « ويوم نسبر الجبال وترى الأرض بارزة وحشرناهم - ٤٧ الكهف » . وقوله : « وسُيرت الجبال فكانت سراباً - ٢٠ النبأ » . وقوله : « يوم تمور السماء - أي تضطرب - موراً وتسير الجبال سيراً - ٩ الطور » . وكلام القرآن واحد يشهد بعضه على بعض ، وينطق بعضه ببعض .

أجل ، ان أهل بيت النبي (ص) الذين عندهم علم الكتاب والسنة قد صرحوا محركة الأرض قبل « كوبرنيكوس » بحوالى الف عام ، قال الإمام علي (ع) في نهج البلاغة : « وبسط الأرض على الهواء ... وأرساها على قرار ... ورفعها بغير دعائم ... وعد ل حركتها بالراسيات » . وقال حفيده الإمام جعفر الصادق (ع): « ان تدل الأشياء على حدوثها من دوران الفلك بما فيه هي سبعة أفلاك : تحسرك الأرض الخ » .

( صنع الله الذي أتقن كل شيء ) من أكبر كبير إلى أصغر صغير ، وهذا الاتقان والترتيب والنظام من أقوى الشواهد على وجود الله ووحدانيته وعظيم قدرته ( انه خبير بما تفعلون ) . والذي خلق الانسان ، وأتقن صنعه يعلم ما يفعل من خير أو شر ، وما توسوس به نفسه : « ولقد خلقنا الانسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونفس أقرب اليه من حبل الوريد — ١٦ ق » .

( من جاء بالحسنة فله خبر منها وهم من فزع يومئذ آمنون ومن جاء بالسيئة فكُتبت وجوههم في النار هل تجزون إلا ما كنتم تعملون ) . وأوضح تفسير لقول الله هذا هو قوله : ه من جاء بالحسنة فله عشر أمثافا ومن جاء بالسيئة فلا بجزى إلا مثلها وهم لا يُظلمون -- ١٦٠ الأنعام ، ج ٣ ص ٢٩٠ .

(إنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة الذي حرمها وله كل شيء وأمرت أن أكون من المسلمين ) . المراد بالبلدة مكة المكرمة ، وخصها بالذكر مع انه رب العالمين لينبه قريشاً الى نعمته عليهم بسببها ، فلقد كانوا يستمدون سيادتهم على العرب من تعظيمها وجعلها حرماً آمناً بحرم فيه القتل والقتال ، والصيد وقطع الأشجار ، وما إلى ذلك مما يدل على شرفها ومكانتها ، ومع هذا عبدت قريش الأصنام ، ودنست بها الكعبة ، فأشركت بوب هذه البلدة المكرمة المعظمة الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف .. وقول الرسول الأعظم (ص) : (إنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة .. وأمرت أن أكون من المسلمين ) هو تعريض بقريش وعبادتها الأصنام ، وان الواجب عليها أن تترك عبادة الأصنام التي لا تقريش وعبادتها الأصنام ، وان الواجب عليها أن تترك عبادة الأصنام التي لا تقيد ، وقد تفضل على قريش بالكثير من عطائه والأمر ، وهو على كل شيء قدير ، وقد تفضل على قريش بالكثير من عطائه وآلائه .

( وان أتلو القرآن ) . المراد بتلاوة القرآن هنا الدعوة إلى الاعان به ، والسر على منهجه ( فمن اهتدى فإنما مهتدي لنفسه ومن ضل فقل انما أنا من المنذرين). دعا الرسول الأعظم (ص) الى الهدى ، فمن سمع وأطاع فقد أحسن لنفسه ، وسلك بها سبيل الخير والنجاة ، ومن أعرض وتولى فقد أساء اليها وأوردها موارد الشر والهلاك .. والنبي (ص) غير مسؤول عما يحل بأهل الغي والضلال بعد أن نصح لهم وأبلغهم رسالات ربه ( وقل الحمد لله ) على ما وفقني اليه من تبليغ رسالاته

إلى عباده كما أحب وأراد ( سيريكم آياته فتعرفونها ) . لقد أراهم سبحانه آياته ودلائله في أنفسهم وفي الآفاق فأنكروها .. فقال لهم : تنكرونها الآن ، وتعترفون بها غداً حيث لا ينفعكم الاعتراف والاذعان ( وما ربك بغافل عما تعملون ) . هذا تهديد ووعيد على إعراضهم وانكارهم آيات الله وبيناته .

# سُوسُ القصِصُ

قال الطبرسي : هي مكية ، وآياتها ٨٨ آبة .

# بنير إله الجمز التجينم

آيات الكناب الآية ١ – ٦ :

ظُسَمَ \* يَلْكَ آيَاتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ \* نَتْلُو عَلَيْسِكَ مِنْ نَبَا مُوسَى وَجَعَلَ وَفِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعاً يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءُهُمْ وَيَسْتَخِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ \* وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنْ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَتَجْعَلَهُمْ أَلْوَارِثِينَ \* وَنُمْتَكُنَ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنُرِي وَتَعْلَمُمُ أَلُوارِثِينَ \* وَنُمْتَكُنَ كَلُدِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنُرِي وَتَعْمَلُهُمْ أَلُوارِثِينَ \* وَنُمْتَكُنَ كُلُ مَلْمُ فِي الْأَرْضِ وَنُرِي فَي فَرْعُونَ وَهَامَانَ وَتُجْنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْذَرُونَ \*

اللغة

شيَعاً فرقاً مختلفة متناحرة .

# الإعراب :

بالحق متعلق بمحذوف حالاً من فاعل نتلو أي متكلمين بالحق. وضمير منهم يعود الى الذين استضعفوا .

## المعنى :

(طسم) تقسدم الكلام على مثله في أول سورة البقرة (تلك آيات الكتاب المبين). تلك إشارة الى هذه السورة ، والكتاب القرآن ، والمبسين الواضح في تمييز الغي من الرشد ( نتلو عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق لقوم يؤمنون ). لقد تلا سبحانه هذا النبأ على نبيه الكريم مرات ومرات ، وأوضحنا الغايسة من تكراره عند تفسير الآية ٩ من سورة طه ، فقرة : « تكرار قصة موسى » . ( ان فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعاً ) . طغى وبغى ، وتكبر وتجبر، وقسم أهل مملكته إلى فئات متطاحنة ليدوم له الملك ، يعطي فئة ، ويمنع أخرى ( يستضعف طائفة – أي بني اسرائيل – منهم يذبح أبناءهم ويستحيي نساءهم انه كان من المفسدين ) . تقدم مثله في الآية ٤٩ من سسورة البقرة ج ١ ص ٩٩ كان من المفسدين ) . تقدم مثله في الآية وهم سسورة البقرة ج ١ ص ٩٩ والآية ١٢٧ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٨٢ .

# لماذا اضطهد فرعون بني اسرائيل ؟

قال بعض المفسرين الجدد في ظلاله : « اضطهد فرعون بني اسرائيل لأن لهم عقيدة غير عقيدته ، فهم يدينون بدين جدهم ابراهيم ويعقوب ، ومها وقع في عقيدتهم من الانحراف فقد بقي لها أصل الاعتقاد بإله واحد » . ونحن نسأل هذا المفسر الجديد : من أين جاءك العلم ان اليهود كانوا في عهد فرعون على دين ابراهيم (ع) ، وأنه قد بقي لهم الاعتقاد بإله واحد ؟ هل جاءك هذا العلم من قولهم : « يا موسى اجعل لنا إلها كما لهم آلفة » ، أو من قولهم له : و أرنا الله جهرة » ، أو من عبادتهم العجل ، أو من قتلهم الأنبياء ؟ واذا كان فرعون قد اضطهدهم لأنهم على دين ابراهيم فلهذا وصفهم نبيهم ومخلصهم موسى بالفاسقين قد اضطهدهم لأنهم على دين ابراهيم فلهذا وصفهم نبيهم ومخلصهم موسى بالفاسقين كا في الآية ٢٥ من سورة المائدة ؛ وبالسفهاء في الآية ١٥٠ ، وبالمبطلين في الآية ١٧٠ ، وبالجهل في الآية ١٧٨ من سورة الأعراف، كما وصفهم الله سبحانه في العديد من آياته بالفساد وبكل جريمة ورذيلة ؟.

لقد ذكر القرآن ان فرعون اضطهد بني اسرائيل ، وانــه تعدى الحدود في

ظلمه ، ولكنه لم يشر الى السبب ، ولذا اختلف الفقهاء في تحديده ، فمن قائل : ان كاهنا قال لفرعون : يولد مولود في بني اسرائيل ينتزع منه الملك . وقائل : ان الأنبياء الذين كانوا قبل موسى بشروا بمجيئه ، ولما علم فرعون بذلك خاف وذبح أبناء اسرائيل .. وما رأيت أحداً من المفسرين أو غيرهم قال : ان فرعون اضطهد اليهود لأنهم على دين ابراهيم .

واذا نظرنا الى سبرة بني اسرائيل مع نبيهم ومخلصهم موسى ، ومع غيره من أنبيائهم الذين جاءوا بعد موسى حيث كانوا يكذبون فريقاً وفريقاً يقتلون، ونظرنا الى سيرتهم وأعمالهم في كل بلد يحلون فيه من اثارة الفتن ، وتدبير المؤامرات ، ومحاولة السيطرة على وسائل الانتاج والدعاية وغيرها من المرافق العامة ، اذا نظرنا الى ذلك كله تبين لنا صحة ما قاله الشيخ المراغي في تفسيره : « ان فرعون انما اضطهد بني اسرائيسل لأنه كان يتوجس خيفة من الذكسران الذين يتمرسون الصناعات وبأيديهم زمام المال ، فاذا طال بهم الأمد استولوا على المرافق العامة ، وغلبوا عليها المصريين ، والغلب الاقتصادي أشد وقعاً من الغلب الاستعاري ، أبوسل ، ان فرعون طغى وبغى ، وتجاوز الحد في ذبح الأبناء واسترقاق أبوسل ، ان فرعون طغى وبغى ، وتجاوز الحد في ذبح الأبناء واسترقاق النساء ، ولكن هذا التعدي والطغيان كان سببه اليهود ، فالتبعة تقع عملى الاثنن المريء عجرم المذنب .

# متى يمن الله على المستضعفين ؟

( ونريد ان نمن على الذين استضعفوا في الأرض ) . المستضعفون في الأرض هم الذين يضطهدهم الأقوياء ، ويتسلطون على أقواتهم ومقدراتهم ظلما وعدواناً ، والله سبحانه عن عليهم بالحرية والخلاص من الاضطهاد إذا جاهدوا وثابروا واسماتوا من أجل حياتهم وكرامتهم تماماً كما يمن سبحانه على المريض بالشفاء إذا استعمل العلاج الصحيح ، وعلى الفلاح بالثمر إذا عمل واتقن .. ان لله سنة في خلقه ، وهي ان تجري الأمور على أسباما، والغايات على وسائلها، ولن تجد لسنة الله تبديلاً.. أبداً . . أما جزاء الكفر

والايمان ففي يوم القيامة ، وليس في هذه الحياة ، فمن ركع للظالم خذل ه الله ، وأوكله الله الله الله عندل وأوكله الى من ظلمه حتى ولو صلى وصام وحج الى بيت الله الحرام ، لأنه خذل الحق ، ونصر الباطل ، وما له في الآخرة من خلاق .

ومن ثار على الظلم وأهله ، واسهات من أجل كرامته نصره الله سبحانه على الظالمين الطغاة، وان كان كافراً، لأنه التقى مع ارادة الله وأمره مهذا الجهاد والنضال . ولا نرجع إلى التاريخ القديم لنستمد منه الشواهد على هذه الحقيقة ، فار صمود الشعب الفيتنامي الأعزل أمام أعتى قوى الشر والفساد لدليل قاطع على ان الله مع المظلوم المجاهد الصابر كائناً من كان .

والحلاصة ان الله لا يقاتل من أجل المستضعفين ، ولكنه يقف معهم ويمدهم بعونه إذا قاتلوا وفاضلوا مستهدفين الحق والعدل ، والتحرر من البغي والاستغلال، ان الله مع هؤلاء لأنه مع كل مجاهد وعامل من أجل الحياة . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير قوله تعانى : « ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم لل عند تفسير على ج ع ص ٣٨٦ .

وتسأل : ان الله سبحانه أغرق فرعون وقومه ، ونجتى بني اسرائيل من عذابهم واضطهادهم ، ومعنى هذا ان الله يقاتل عن المستضعفين ، بل جاء في الآية ٣٨ من سورة الحج : « ان الله يدافع عن الذين آمنوا » ؟

الجواب: انه تعالى أغرق فرعون وقومه لشركهم وتكذيبهم الرسول، وليس انتصاراً لبني اسرائيل تماماً كما أهلك قوم نوح وغيرهم من المشركين، فترتب على ذلك خلاص المظلومين والمضطهدين من بني اسرائيل وغير بني اسرائيل، أما آية سورة الحج فالمراد بالذين آمنوا المجاهدون، أما الكسالى فهم على دين من قال لموسى: « اذهب أنت وربك فقاتلا انا ههنا قاعدون ».

( ونجعلهم أثمة ) أي نجعل منهم أنبياء ( ونجعلهـــم الوارثين ونمكن لهم في الأرض ) بجعلهم الله أحراراً بعد أن استعبدهم فرعون أمداً طويلاً (ونري فرعون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا بحذرون ) ضمير منهم بعود على بني اسرائيل ، والمعنى ان فرعون وملأه خافوا أن يذهب سلطانهم على يد رجل من بني اسرائيل، فاحتاطوا لذلك ولكن الله سبحانه أوقعهم فيما كانوا بحذرون .

# ام موسى الآية ٧ ــ ١٣ :

وَأُوْتَحِيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمُّ وَلاَ تَخْلُقِ وَلاَ تَحْرَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ \* فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعُونَ وَهَامَانَ وَتُجنُودَهُما كَانُوا خَاطِئِينَ \* وَقَالَتِ امْرَأَةُ فِرْعُونَ فُرَّةُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لاَ تَقْتُلُوهُ كَانُوا خَاطِئِينَ \* وَقَالَتِ امْرَأَةُ فِرْعُونَ فُرَّةُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لاَ تَقْتُلُوهُ عَلَيْ اللهُ أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِ لَهُ وَلَداً وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ \* وَأَصْبَحَ فُواْدُ أَمْ مُوسَى فَارِغا إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلا أَنْ رَبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَالَتُ عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ اللهُ وَمُونَ \* وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ فُصِيْهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنْبِ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ \* وَقَالَتْ عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ اللهُ وَمُونَ \* وَقَالَتْ عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَ أَذُلُكُمْ عَلَىٰ الْمُورُونَ \* وَقَالَتْ عَلَيْهِ الْمُرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هُلُ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ الْمُورُونَ \* وَقَالَتْ عَلَيْهِ الْمُراضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هُلُ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ الْمُورُونَ \* وَقَالَتْ مُنْ اللهُ وَمُونَ \* فَرَدَدُنَاهُ إِلَى أَمْهُ كَيْ اللهُ عَنْ وَلَاكِنَ أَكُورُهُمُ لاَ عَلَيْهِ الْمُورُونَ \* وَلَتَعْلَمُ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌ وَلَكِنَ أَكُنَ اللهُ عَنْهُ وَلَاكُونَ وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌ وَلَكِنَ أَكُورُهُمْ لاَ يَعْلَىٰ فَلَا لَكُولُ فَا لَكُونَ وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌ وَلَكِنَ أَكُورُهُمْ لاَ يَعْلَىٰ فَالْمُونَ \*

#### اللغة :

أوحينا ألهمنا . واليم البحر والمراد هنا تهر النيل . وقرة عين فرح وسرور . وفارغاً أي لا شيء فيه إلا الاهتمام بموسى . وربطنا ثبتنا . وقصيه تتبعي خبره . وعن جُنب أي جانب كأنه غير مقصود بالذات كما تقول : هذا شيء جانبي ، وقيل : المراد بالجنب هنا البعد .

## الإعراب:

ان أرضعيه (ان) بمعنى أي مفسرة لأوحينا . وليكون اللام للعاقبة مثل : لدوا للموت وابنوا للخراب، والمصدر المنسبك من ان المضمرة وما دخلت عليه متعلق بالتقطه . وقرة خبر لمبتدأ محذوف أي هو قرة عين . وعسى تامة والمصدر من أن ينفعنا فاعل وان كادت (ان) محففة واسمها محذوف أي انها كادت . والمصدر من ان ربطنا مبتدأ وخبره محذوف ، وأيضاً جواب لولا محذوف أي لولا ربطنا على قلبها حاصل لأبدت به . وعن جنب متعلق بمحذوف حالاً من فاعل بصرت أي بصرت به بعيدة .

# المعنى :

( وأوحينا إلى أم موسى ان أرضعيه ) . المراد بالوحي هنا الالهام مثل قوله تعالى : « وأوحى ربك إلى النحل - ٦٨ النحل » . ونقلنا في ج٣ ص ٣٧٣ عن كتاب «قصص القرآن» ان اسم أم موسى يوكابد، ثم قرأنا في التوراة ان هذا هو اسمها ، وانه قد تزوجها ابن أخيها عرام أبو موسى ، وفي قاموس الكتاب المقدس ان معنى يوكابد في العبرانية « بهوه بجد » وان موسى كان أصغر أولاد أبيه ، وثالث ثلاثة : مريم البكر ، وهرون الثاني . ( فإذا خفت عليه فألقيسه في اليم ) . إذا خافت عليه من الذبح تلقيه بيدها في لجة البحر ! . كيسف ؟ وأي عاقل يستجبر من الرمضاء بالنار ؟ ( ولا تخافي ولا تحزني انا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين ) . لا تخافي عليه : ان الله هو الحافظ له والوكيل ، وجاعلوه من المرسلين ) . لا تخافي عليه : ان الله هو الحافظ له والوكيل ، فالذي جعل النار برداً وسلاماً على ابراهيم بجعل البحر أماناً لموسى ، أخبرها سبحانه بسلامة وليدها ، وأنها ستربيه وتحضنه ، وبشرها بأنه قد اختاره لرسالته ، وخصه بسلامة وليدها ، وأنها من سورة طه .

( فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً ) . التقطوه وربوه لينفعهم أو يتخذوه ولداً ، فكان عاقبة أمره ان صار عدواً لعقيدتهم وعاداتهم ، يُدخل الهم والحزن على قلوبهم ، وفي النهاية كان مصرعهم وذهاب ملكهم على يـده ( ان

فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطئين ) ضالين في جميع أعمالهم وتصرفاتهم ، ويخاصة قتلهم ألوف الصبيان ليتخلصوا من موسى، فكانت النتيجة ان خلصوه هو من الموت ليقضي عليهم . وفي قاموس الكتاب المقدس ان حياة موسى في بيت فرعون مجهولة التفاصيل ، وان العلماء المؤرخين اختلفوا في زمانه ، فقال بعضهم : انسه كان في أيام أمون ( ١٤٣٦ - ١٤١١ ق. م. ) . وقال آخرون : انه كان في أيام رعمسيس الثاني ( ١٢٩٠ - ١٢٢٣ ق. م. ) وقال ثالث : كان في أيام منفتاح ( ١٢٢٠ - ١٢١١ ق. م. ) .

( وقالت امرأة فرعون قرة عن في ولك لا تقتلوه على أن ينفعنا أو نتخذه ولداً وهم لا يشعرون ) . امرأة فرعون هي آسية بنت مزاحم ، وقد أثنى الله عليها في الآية ١١ من سورة التحريم : « وضرب الله مثلاً للذين آمنوا امسرأة فرعون اذ قالت رب ابن في عندك بيتاً في الجنة ونجني من فرعون وعمله ونجني من القوم الظالمين » . وفي الحديث : « خير نساء العالمين أربع : مريم بنت عمران ، وآسية بنت مزاحم امرأة فرعون ، وخديجة بنت خويلد ، وفاطمة بنت محمد » . ولما نظر فرعون الى موسى ثار وقال : كيف سلم هذا الصبي العبري من الذبح؟ هل خفي أمره على العيون والجواسيس ، أو أخفوه عني ؟ . فتلطفت به امرأته ، وحبيته بالصبي ليكون قرة عن لهم ، فكان قذى في عيونهم ، وشجى لقلومهم .

( وأصبح فؤاد أم موسى فارغاً ان كادت لتبدي به لولا ان ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين ) . ألقت وليدها في البحر ، وهي تأمل أن يلتقطه من يحفظه من فرعون ، وأذا بالقدر بخرجه من البحر الى بيت فرعون .. ولما أتاها الحبر انه وقع في يد الجلاد توقعت هلاكه ، فجزعت جزعاً شديداً ، ونسيت نفسها ، وما كان قد وعدها الله به من رده اليها ، وكادت تظهر جزعها ، وتهتف باسم عزيزها ، ولكن الله شملها بلطفه وعنايته ، فثبتها لتكون من المؤمنسين بوعده ، عزيزها ، ولكن الله شملها بلطفه وعنايته ، فثبتها لتكون من المؤمنسين بوعده ،

إيطلق المسيحيون اسم الكتاب المقدس على التوراة والأناجيل الأربعة ، والقاموس المذكور يبين معاني الكلمات التي جاءت في الكتاب المقدس ، ويشير الى تاريخ الوقائع والأشخاص ، وغير ذلك ما يتصل بالتسوراة والأناجيل .

وهو قوله سبحانه: « انسا رادّوه اليك » فصبرت وتمالكت ( وقالت لأخته قصيه ) اذهبي وتلمسي خبره ، فذهبت فرأت أخاها عند آل فرعون ( فبصرت به عن جنب وهم لا يشعرون ) . نظرته نظرة جانبية كأنها لا تريده بالذات ، وآل فرعون لا يعلمون قصدها وانها أخت هذا الصبي الذي التقطوه من الم م .

( وحرمنا عليه المراضع من قبل ) . استمع فرعون الامرأته وأبقى الصبي بعد أن ألتى الله محبته في قلبه ، وأمر بالبحث عن مرضعة تكفله وترعاه ، وسيقت اليه المراضع من هنا وهناك ، وكل واحدة تود لو يقبل الديها لتنبال المنزلة عند فرعون ، ولكنه عاف الجميع ونفر منهن قبل مجيء أمه ( فقالت هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه وهم له ناصحون ) . لما رأت أخت موسى حبرة آل فرعون في أمر الصبي عرضت عليهم أن ترشدهم الى من يقبل الديها من دون النساء ، وي أمر الصبي عرضت عليهم أن ترشدهم الى من يقبل الديها من دون النساء ، وهم بشأنسه ، والا تقصر في رعايته . وتقسدم مثله في الآية ٤٠ من سورة طه ( فرددناه الى أمه كي تقر عينها والا تحزن ) أيضاً تقدم في الآية ٤٠ من سورة طه ( ولتعلم ان وعد الله حق ) . ضمير تعلم يعود إلى أم موسى ، والمراد بوعده تعلى قوله لها : « إنّا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين » وليس لما وعد الله مترك ( ولكن أكثرهم الا يعلمون ) لطائف تدبيره تعالى ، وغوامض حكمه .

# ولما بلغ أشده الآية ١٤ – ١٩:

وَكَنْ اللّهَ اللّهَ أَشُدَّهُ وَالسَّوَىٰ آتَيْنَاهُ وَحَلَمْ وَعِلْما وَكَذَٰ لِكَ نَجْذِي ٱلْمُحْسِنِينَ \* وَدَخلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَة مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ الْهَذَا مِنْ شِيْعَتِهِ وَالْهَذَا مِنْ عَدُوهِ فَاسْتَغَاثُهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

هُوَ ٱلْغَفُورُ الرَّحِيمُ \* قَالَ رَبُّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيَّ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً لِلْمُجْرِمِينَ \* فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفاً يَتَرَقَّبُ فَا إِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ لِلْمُجْرِمِينَ \* فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفاً يَتَرَقَّبُ فَلِي مُبِينَ \* فَأَمَّا أَنْ أَرَادَ بِالْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُويٌ مُبِينَ \* فَأَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ تَعْتَلَنِي كَا أَنْ يَبْطِشَ بِاللَّذِي هُو عَدُو لَّ فَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَثْرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَا أَنْ يَبُولُ لَا أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا تُربِيدُ إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا تُربِيدُ أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا تُربِيدُ أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا تُربِيدُ أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْأَرْضِ وَمَا

#### اللغة:

بلغ أشده استكمل قوتــه جسماً وعقـلاً . وعلى حين غفلة أي دخل موسى المدينة والناس ذاهلون عنــه . وظهيراً معيناً . ويترقب ينتظر . واستنصره طلب نصره . ويستصرخه يطلب غوثه ومعونته . والغوي الضال .

## الإعراب:

على حين غفلة متعلق بمحذوف حالاً من فاعل دخل . وهذا من شيعته وهذا من عدوه بدل مفصل من مجمل . وبما أنعمت الباء للقسم وما مصدرية أي بانعامك علي . وجملة يترقب حال من فاعل أصبح . فلما ان أراد (ان) زائدة إعراباً . والمصدر من ان يبطش مفعول أراد . وان تريد (ان) نافية .

## المعنى :

( ولما بلغ أشده واستوى آتيناه حكما" وعلما" وكذلك نجزي المحسنين ) . تقدم

بنصه الحرفي في الآية ٢٢ من سورة يوسف . وجاء هناك وصفاً ليوسف ، وهنا وصفاً لموسى .

( و دخل المدينة على حين غفلة من أهلها فوجد فيها رجلين يقتنلان هذا من شيعته وهذا من عدوه فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكره موسى فقضى عليه ) . المراد بالمدينة هنا مصر .. وفي ذات يوم دخل موسى بعض شوارعها دون أن يشعر أحد به ، فرأى رجلين يتشاجران ويقتتلان : أحدهما قبطي من أتباع فرعون ، والآخر اسرائيلي من جهاعة موسى ، وكان الأقباط بوجه العموم يضطهدون الاسرائيلين ، وعسبونهم خدماً لهم وعبيداً ، فاستنجد الاسرائيلي عوسى ، فوكر موسى القبطي بيده أو بعصاه بقصد التأديب والردع عن البغي ، لا يقصد القبل ، فوقع جثة هامدة ، ويسمى هذا بقبل الخطأ ( قال هذا من عمل الشيطان انه عدو مُضل مين). هذا اشارة إلى الشجار والقبال الذي وقع بين القبطي والاسرائيلي ، لا إلى الوكز أو القبل غير المقصود ، والمعنى ان القبال بين الاثنين مصدره وسوسة الشيطان واغراؤه بالمعاصي والذنوب .

(قال رب اني ظلمت نفسي فاغفر لي فغفر له انه هو الغفور الرحيم ). كل تقصير في حق الله تعالى ينسبه الأنبياء والأولياء إلى أنفسهم فهو دعاء وخشوع لله سبحانه ، ولا دلالة فيه على الذنب والتقصير ، لأن العارف بالله حقاً يتهم نفسه بالتقصير في طاعة الله وعبادته ، ومن أجل هذا يسأله العفو والصفح عن الذنب، وقدعاً قيل : سيئات الأبرار حسنات الأشرار . انظر ما قلناه بعنوان التوبة والفطرة ج ٢ ص ٢٧٥ (قال رب بما أنعمت على فلن أكون ظهيراً للمجرمين ) . سأل موسى ربه العفو ، وأعطاه عهداً على نفسه أن يكون حرباً على الطغاة المجرمين كفرعون وجنوده ، وعوناً لكل مؤمن صالح .

( فأصبح في المدينة خاتفاً يترقب ) . خاف موسى ان يطالَب بدم القبطي ، وتوقع الشر من فرعون وقومه .. وبينا هو كذلك ( فإذا الذي استنصره بالأمس يستصرخه ) يطلب النصر من موسى بصياح وصراخ ( قال له موسى الك لغوي مبين ) . ما شأنك تشتبك كل يوم مع قبطي ؟ وتسبب لنا المتاعب والمشاكل ؟ ألا ترعوي عن غيك وضلالك ؟.

( فلما ان أراد أن يبطش بالذي هو عدو لهما ) . أراد موسى أن يبطش بالقبطي لأن الأقباط هم الذين كانوا يعتدون على الاسرائيليين ويعاملونهم معاملة العبيد كما أشرنا ، وقد ظن القبطي أن موسى يريد قتله ، ولذا ( قال يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد إلا أن تكون جباراً في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين ) . بالأمس قتلت رجلاً ، واليوم تريد قتلي ، هل أنت من الجبارين ، أم المصلحين ؟ ويومى هذا إلى أن موسى كان معروفاً بالصلاح وحسن السلوك ، وان القتل لا يتفق مع سيرته ومسلكه .

# ان الملأ يأتمرون بك الآية ٢٠ – ٢٨ :

وَجَاءُ رَبُولُ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلَا يَأْيَرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجُ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ \* فَخَرَجَ مِنْهُ الْحَايِفَا يَرَقَبُ قَالَ رَبَّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّلْمِينَ \* وَكَمَّا تَوَجَّهَ يَلْقَاءُ مَدْيَنَ وَجَدَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَنْ يَهْدِينِي سَوَاء السَّبِيلِ \* وَكَمَّا وَرَدَ مَاء مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ الْمَرَأَتَيْنِ تَدُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَشْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَشْقِي حَتَّى يُصَدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لاَ نَشْقِي حَتَّى يُصَدِرَ الرَّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ \* فَسَقَى فَجَاءُ نَهُ إِنْ قَالَتَا لاَ قَالَتُ وَقَلَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْوَلُتَ إِنَّ الْفَلْمُ عَلَى السَتِخْيَاءُ قَالَتُ إِلَى الظَّلِمُ فَاللَّهُ الْمَالِمُ وَاللَّهُ وَالَتُ إِلَى الظَّالِمِينَ \* قَالَتُ إِنْ أَنْهُ وَلَتُ الْفَوْمِ الظَّالِمِينَ \* قَالَتُ إِنْ أَبِتِ الْسَتَحْوَلُكُ إِلَى الْخُونَ وَلَكُ مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ \* قَالَتُ إِنْ أَنْهُ أَنْهُ وَلَا الْفَلْمُ الْمَالِمُ الْمُؤْلِقُونَ وَالْتُولُ الْمُولُ الْمُولِقُولُ الْمُولِقُولُ الْمُؤْمِ الْمُولِقُ الْمُولِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُولِقُ الْمُولِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُ الْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُولِقُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْم

اسْتَأْجُونَ ٱلْقُوِيُّ الْأُمِينُ \* قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَقَّ هَا تَيْنِ عَلَى أَنْ أَنْكَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أَرِيدُ أَنْ أَنْمَتُ عَشْراً فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أَرِيدُ أَنْ أَنْتُ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَنْتُ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَنْتُ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ \* قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَ بَيْنَكَ أَيًّا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَحِدُوانَ عَلَيْ وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَحِدُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ عَضَيْتُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْنَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

#### اللغة:

أقعى المدينة آخرها . ويسعى يسرع في المشي . وتلقساء مدين حذاءها وجهتها . وسواء السبيل وسط الطريق . تذودان تمنعان غنمها عن ورود الماء . ما خطبكما ؟ ما شأنكما ؟ حتى يصدر الرعاء حتى ينصرف الرعاء، والرعاء والرعاة والرعاة والرعان بمعنى واحد . والاستحياء شدة الحياء . والقصص الحديث المقصوص . والحجج جمع حجة ، وهي السنة .

# الإعراب:

ليقتلوك منصوب بأن مضمرة والمصدر متعلق بيأتمرون . وخائفاً حال من فاعل خرج . وجملة يترقب حال ثانية . وتلقاء ظرف مكان . وجملة تذودان صفة الامرأتين . وفقير خبر ان، ولما أنزلت متعلق بفقير . وعلى استحياء في موضع الحال أي مستحية . والقوي الأمين خبر ان . وهاتين عطف بيان من ابني . وعلى ان تأجرني في موضع الحال أي مشروطاً عليك . وثماني ظرف لأنها مضافة اليه وعشر أيضاً ظرف لأن المعنى فإن أتممت العمل في عشر سنين . فن عندك متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ عدوف أي فالهام كائن من عندك . وذلك مبتدأ وبيني وبينك خسبر

أي بيننا . ايما كلمتان ( اي ) الشرطيــة و ( ما ) الزائدة ، ومحل أي نصب بقضيت . فلا عدوان جواب الشرط .

## المعنى :

( وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى قال يا موسى ان المسلا يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج اني لك من الناصحين ) . علم فرعون وحاشيته بما كان من موسى مع القبطي الأول الذي قتله خطأ ، والثاني الذي قال له : « أتريد أن تقتلي » فتشاوروا في أمر موسى ، وصمموا على قتله ، ولما علم أحد المؤمنين بذلك أسرع إلى موسى ، وأخبره بما دبروا له ، وأشار عليه بالفرار من القوم الظالمين ، وقال كثير من المفسرين: ان هذا المؤمن هو الذي أشارت اليه الآية ٢٨ من سورة غافر: «وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم ايمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله وقد جاء كم بالبينات من ربكم » ؟.

( فخرج منها خائفاً يترقب قال رب نجني من القوم الظالمين ) . قبل موسى النصح من المؤمن ، وخرج من مصر بلا زاد وماء وظهر ورفيق ، وهو خائف يترقب أن تلحق به جلاوزة فرعون ، وفوق هذا لا يدري أبن يتجه ؟ فالتجأ الى ربه ، وسلم اليه أمره ، وسأله الهداية والنجاة من فرعون وقومه ( ولما توجه تلقاء مدين قال عسى ربي ان يهديني سواء السبيل ) . سار موسى دون أن يقصد بلداً معيناً ، وهو على يقين من ربه ، وانه سيرشده إلى الطربق القويم الذي يؤدي به إلى النجاح والفلاح ، وأخذ سبحانه بيده ، واتجه به إلى مدين بلد شعيب ، وبين مصر وبينها صحراء واسعة الأطراف ، ممتدة الأبعاد، يقطعها المسافر مشياً في ثمانية ايام ، فاجتازها موسى برعاية الله وتوفيقه ، وكان يأكل من نبات الأرض .. وبالأمس القريب كان في قصر فرعون يتمتع تما لذ وطاب ، ولكن حشائش الأرض والحوف خير الف مرة عند المخلصين الأحرار من النعمى مع الظالمن الأرم والحوف خير الف مرة عند المخلصين الأحرار من النعمى مع الظالمن الا برماً .

﴿ وَلَمَا وَرَدُ مَاءَ مَدَيِنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّةً مَنَ النَّاسُ يَسْقُونَ وَوَجَدُ مِنْ دُونِهُم امرأتين

تلودان قال ما خطبكما قالتا لا نسقي حتى يصدر الرعاء وأبونا شيخ كبير فسقى لها ) موسى .. فقد انتهى بسه السير إلى بثر ، فوجد عنده جاعة من الرعاء يستقون منها لماشيتهم ، ورأى امرأتين في ناحية عن جاعة الرعاء ، ومعها غنيات تحاول أن ترد الماء ، والمرأتان تصرفانها عنه .. أثار هذا المنظر انتباه موسى ، وقال لها : لماذا تمنعان غنمكما عن الماء ، وهي عطاشى ؟ فقالنا : نحن نسوة ضعاف ، لا نقدر على مزاحمة الرجال ، وأونا شيخ كبير يعجز عن الرعي والسقي ، فنتظر حتى يفرغ الرعاء فنستقي، فتحركت في نفس موسى نخوة الدين والانسانية وسقى لها .

ولا عجب إذا أنجد موسى نسوة ضعافاً ، فقد ينجد المرأة الضعيفة الكافر والشقي ، وأيضاً لا عجب أن يعيش شعيب وبناته من كد اليمين وعرق الجبين، فهذه هي سيرة الأنبياء وخلفائهم الاتقياء من قبل ومن بعد ، وإنما العجب أن لا يكون لهذه الروح القرآنية أي أثر في نفوسنا نحن الذين ندعي العلم بالله وكتاب وسيرة أنبيائه .. وأعجب العجب أن نتسابق ونتنافس في طلب الدنيا ومظاهرها .

(ثم تولى الى الظــل فقال رب اني لما أنزلت إلي من خبر فقير). سقى موسى غــم الفتاتين ، وذهب الى شجرة يتفيأ ظلالها ، وكان قد أنهكه وأعياه التعب والجوع ، فسأل الله من فضلــه وكرمه ، ولم يبالغ ويلح في المسألة لأن المطلوب سد الحلة وكفى ، ولو طلب الآخرة لبالغ وألح ، وفي نهج البلاغة : والله ما سأله إلا خبزاً يأكله لأنه كان يأكل بقلة الأرض ، وقــد كانت خضرة البقل ترى من شفيف صفاق بطمه لهزاله وتشذب لحمه الصفاق الجلد الأسفل ، والتشذب انهضام اللحم .

( فجاءته احداهما تمشي على استحیاء قالت ان أبسي یدعول لیجزیك أجر ما سقیت لنا). رجعت الفتاتان إلى أبیها ، وأخبرتاه بما كان ، فقال لواحدة منها : اذهبي وادعیه لنجزیه على احسانه ، فجاءته الفتاة یكسوها الحیاء والحجل، والطهر والعفاف ، وقالت له ما قال أبوها ( فلها جاءه وقص علیه القصص قال لا تخف نجوت من القوم الظالمین ) . استجاب موسى للدعوة ، ورحب به الشیخ وشكره على صنیعه ، ولما طابت نفس موسى واطمأنت الى الشیخ حدثه بما جرى

له مع فرعون وقومه فقال له الشيخ : لا تخف .. انك عندنا في مكان حصين أمن ، لا سلطان عليك فيه لفرعون ولا لغيره من الظالمين .

واختلف المفسرون في هذا الشيخ من هو ؟ فأكثرهم على أنه شعيب ، وقال فريق منهم : انه غيره .. ولا مستند لهؤلاء وأولئك إلا مرجحات لا تغني عن الحق شيئاً .. ولسنا مهم بمثل هذه الاختلافات ، ما دامت لا تمت الى العقيسة والحياة بسبب .. وقد اخرنا اسم شعيب لهذه الشخصية لمجرد التعبر عنها ، ولأن هذا الاسم هو الشائع بين الأكثرية كما شاع بين طلاب النجف وعلمائها : ليس النزاع في التسمية من دأب المحصلين .

(قالت احداهما) وهي التي استدعته الى أبيها كما يشمر وصفها لـ بالقوي الأمين (يا أبت استأجره ان خير من استأجرت القوي الأمين). وما شهدت إلا كما رأت من قوته وهو يسقي لها ولأختها ، ومن عفته حين توجهت اليه بالدعوة إلى أبيها (قال إني أريد أن انكحك احدى ابني هاتين على أن تأجرني ثماني حجج فإن أتممت عشراً فن عندك وما أريد أن أشق عليك ستجدني ان شاء الله من الصالحين). موسى الشريد الطريد والفقير الذي لا بملك شيئاً ، والذي عاش أياماً على نبات الأرض حتى سأل الله لقمة " يقيم بها الأود ، هذا الجائس اللاجيء يعرض عليه شيخ جليل احدى ابنتيه ، ويدع له الخيار في أبتها يريد .. اذن ، لا بد ال يكون هناك سر .. أجل ، هناك سر ، وهو يكمن في شخصية موسى وعظمته التي لمسها الشيخ في صنعه مع ابنتيه ، وفي حديثه وسبرته مع فرعون وقومه التي الآثار لأن الأعمال التي تصدر عن الانسان تكون في الغالب من نوع واحــد .. فالشيخ — اذن — هو الفائز الرابح بهذه المصاهرة ، وأي ربح أعظم من مصاهرة فالشياء والأتقياء ؟.

# الشريعة الاسلامية نسخت جميع الشرائع:

وتكلم الفقهاء كثيرًا حول هذه الآية،واستدلوا بها على ان لولي المرأة أن يعرض

زواجها على الرجل .. والحق ان العرض من الرجل والمرأة نفسها فضلاً عن وليها جائز بحسب الأصل ، ولا يحتاج إلى النص عليه ، وقال الإمامية والشافعية : ان الزواج لا ينعقد إلا بلفظ التزويج والانكاح ، هذا بعد أن عطفوا على هذه الآية قوله تعالى : « فلما قضى زيد منها وطرآ زوجناكها — ٣٧ الأحزاب » . وقال المالكية والحنابلة : ينعقد الزواج أيضاً بلفظ الهبة لقوله تعالى : « وامرأة مؤمنة ان وهبت نفسها للنبي — ٥٠ الأحزاب » . وقال الحنفية : ينعقد بكل لفظ يدل على إرادة الزواج .

وقال كثير من الفقهاء : ان الرعي مدة الثماني الحجج أو العشر ليس مهسراً للزواج ، ولا هو جزء منه ، بل المهر مستقل تماماً عن الرعي، وان قول الشيخ: ه على ان تأجرنسي المخ ، معناه ان رعبت عندي بأجسر زو جتك احدى ابني عهر ، تماماً كما تقول : ان فعلت كذا فعلت أنا كذا ، وهذا هو المعنى الصحيح للآية .

وعلى أية حال فانه لا حجة في هذه الآية على شيء مما قاله الفقها، الأنها حكاية عن شريعة سابقة ، ونحن على يقين ان الشريعة الاسلامية نسخت جميع الشرائع السابقة ، ولا يجوز العمل يحكم من أحكامها إلا بدليل خاص أو عام من الكتاب أو السنة ، وعليه يكون العسل بها لا بها ، أما الذين قالوا باستصحاب أحكام الشرائع المتقدمة فنرد عليهم بقوله تعالى : « ما فرطنسا في الكتاب من شيء م ٣٨ الأنعام » وقوله : « ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء م ١٩٨ النحل ، أي لكل شيء من أصول الاسلام وشريعته، وقال الرسول الأعظم (ص) : « ما من شيء يقربكم إلى الجنة إلا أمرتكم به وما من شيء يبعدكم عن النار إلا نهيتكم عنه » .

(قال ذلك بيني وبينك أيما الأجلين قضيت فلا عدوان علي والله على ما نقول وكيل). هذا من كلام موسى ، والأجل الأول الثاني الحجج ، والثاني العشر، والمعنى ان موسى قال للشيخ : قبلت ورضيت بالزواج والرعي ، والخيار لي في قضاء الثاني أو العشر ، فأيهما اخترت فلا حجة لك علي ، والله شهيد على ما أوجبته أنا على نفسي . وفي الحديث : ان موسى أوجبته أنا على نفسي . وفي الحديث : ان موسى

قضى أبر الأجلين أي العشر ، وفي كثير من التفاسير انه اختار الصغرى ، وهي التي قالت له القوي الأمين . التي قالت لابيها : انه القوي الأمين .

# قضى موسى الأجل الآية ٢٩ ــ ٣٢ :

فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى الْأَخْلِ وَسَارَ بِأُهْلِهِ آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَاراً قَالَ لِأَهْلِهِ أَمْكُنُوا إِنِي آنَسْتُ نَاراً لَعَلَي آتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرِ أَوْ جَذُوةً مِسَنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ \* فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِى وَ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ \* فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِى وَ الْوَادِ اللَّيْمَنِ فِي النَّامِ وَلَي مُنْ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَىٰ إِنِي أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَالِمَينَ \* الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَىٰ إِنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَالِمَينَ \* وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْ مَنَ الْآهِ مِنَ الرَّهُ مِنْ الرَّهُ مِنْ الرَّهُ مِنَ الرَّهُ مِن وَالْمُهُمُ إِلَيْكَ جَنَاحِكَ مِنَ الرَّهُمِ فَالْولِ وَمُا فَاسِقِينَ \* أَنْ اللهُ مُن رَبِّكَ إِلَى فِرْ عُونَ وَمَلَيْهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْما فَاسِقِينَ \* أَبُوهُ اللهُ فَانَانَ مِن رَبِكَ إِلَى فِرْعُونَ وَمَلَيْهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْما فَاسِقِينَ \*

## المعنى :

( فلم قضى موسى الأجل وسار بأهله آنس من جانب الطور ناراً قال لأهله المكثوا اني آنست ناراً لعلي آتيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون). بعد أن أتم موسى المسدة التي اتفق عليها مع أبسي زوجته جمع أشتات متاعه، وسافر قاصداً مصر مع أهله ، وفي قاموس الكتاب المقدس : « ذهب موسى إلى مصر مع زوجته وابنيه » . ولما وصل إلى الصحراء ضل الطريق في ليلة مظلمة

باردة كما يُشعر قوله: لعلكم تصطلون . وبينا هو حائر في أمره رأى فاراً تضيء ، فقال لأهله : انتظروا مكانكم ، فأنا ذاهب إلى النار لآتيكم بخبر عسن الطريق ، أو بقطعة من النار تستدفئون بها . وتقدم في الآية ١٠ من سورة طه والآية ٧ من سورة النمل .

( فلم أناها نودي من شاطىء الواد الأيمن ) أي الجانب المحاذي ليمين موسى ( في البقعة المباركة من الشجرة ان يا موسى اني انا الله رب العالمين ) . البقعة القطعة من الأرض ، وهي مباركة لكثرة أنبيائها وكثرة خيراتها ، وقوله : ( من الشجرة ) يشعر بأن الله سبحانه خلق الكلام في الشجرة ، وقد استدل بهذه الآية من قال ان كلام الله حادث وليس بقديم . وتقدم في الآية ٥٢ من سورة مريم والآية ١٢ من سورة طه .

( وان الق – إلى قوله – الآمنين) تقدم في الآية ١٠ من سورة النمل (اسلك يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء واضمم اليك جناحك من الرهب فذائك برهانان من ربك إلى فرعون وملئه انهم كانوا قوماً فاسقين ) . اسلك يسدك في جيبك ادخلها فيه ، والجيب فتحة القميص . ومن الرهب أي إذا وضعت يدك على صدرك يذهب ما بك من الحوف . وتقدم في الآية ١٠٧ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٥٥ والآية ٢٢ من سورة طه والآية ٣٣ من سورة الشعراء والآية ٢٢ من سورة النمل .

# فأخاف ان يقتلون الآية ٣٣ – ٣٧ :

قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْساً فَأَخَافُ أَنْ يَفْتُلُونِ ﴿ وَأَخِي هُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَاناً فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءاً يُصَدِّقُنِي إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُكَذِّبُونِ ﴿ أَفْصَحُ مِنِي لِسَاناً فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءاً يُصَدِّقُنِي إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُكَا يُكَا لَكِما سُلْطَاناً فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُما بِآيَاتِنَا قَالُوا اللّهُ مَا لَمُ مَوسَى بِآيَاتِنَا بَيْنَاتٍ قَالُوا أَنْتُا وَمَنِ اتَّبَعَكُما الْغَالِبُونَ ﴿ فَاشًا جَاءَهُمْ مُوسَى بِآيَاتِنَا بَيْنَاتٍ قَالُوا

مَا لَهِذَا إِلَّا سِخْرُ مُفْتَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِهِذَا فِي آبَائِنَا الْأَوَّ لِينَ \* وَقَالَ مُولْمِي رَبِي أَعْلَمُ بَمِنْ جَاء بِالْهُدَى مِنْ عِنْدِهِ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ \* الظَّالِمُونَ \*

#### اللغة :

الردء بكسر الراء المعين . والمراد بالسلطان هنا القوة .

#### الإعراب:

ردءاً حال من الهاء في أرسله .

## المعنى :

(قال رب إني قتلت منهم نفساً فأخاف أن يقتلون) تقدم في الآية ١٤ من سورة الشعراء (وأخي هرون هو أفصح مني لساناً فارسله معي ردءاً يصدقني إني أخاف أن يكذبون). ردءاً معيناً لي على بث الدعوة ، وفيه إيماء إلى انه لا بد لكل دعوة من أنصار ، وأن العلم وحده لا يكفي لاثبات الدفاع عن الحق ما لم تقترن الحجة بطلاقة اللسان وفصاحة البيان ، وأيضاً تدل الآية على أن القسرآن يبارك وسائل الدعاية كالصحف والاذاعات وغيرها على شريطة أن تتجه إلى احقاق الحق والانتصار لأهله ، وإبطال الباطل والتشهير بأعوانه ، تماماً كما استعمل هرون علمه وفصاحته ضد الطاغية فرعون .

صنع العجل لهني اسرائيل،وبني له مذبحاً ، وليس السامري كما جاء في الآية ٩٦ من سورة طه .

(قال سنشد عضدك بأخيك). سأل موسى ربه أن يشد ازره بأخيه هرون، فاستجاب له ، وآتاه سؤله ، أما قول موسى : « فأخاف أن يقتلون » فقسد أجابه عنه تعالى بقوله : ( ونجعل لكما سلطاناً فلا يصلون اليكما بآياتنا أنها ومن اتبعكما الغالبون). في الآية ٤٦ من سورة طه : « قال لا تخافا انبي معكما أسمع وأرى » . وقال هنا : انبي سلحتكما بسلاح يُرهب فرعون وجنوده ، ويمتنعون بسببه عنكما وعن السذين يؤمنون بكما ، وهذا السلاح أو السلطان هو الآيات والمعجزات من انقلاب العصاحية وتحول البد البيضاء إلى الجراد ، والقمل ، والضفادع ، وغير ذلك .

( فلما جاءهم موسى بآياتنا بينات قالوا ما هذا إلا سحر مفترى وما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين ). تقدم في الآية ١١٠ من سورة الأعراف والآية ١٣ من سورة طه ( وقال موسى ربي أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدار انه لا يفلح الظالمون ). كذبوا موسى وقالوا له : أنت ساحر ، فأجابهم جواب من لا يكترث بتكذيبهم وعنادهم ثقة منه بالله ووعده ، ويتلخص الجواب بأن الله يعلم اني على الحق والهدى ، وانكم على الباطل والضلال ، وأيضاً يعلم ان العاقبة الحميدة في ولمن اتبعني ، ولكم عقبى الهلاك في الدنيا ، وعذاب النار في الدنيا ، وعذاب النار في الخرة .

# ما علمت لكم من إله غيري الآية ٣٨ – ٤٣ :

وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا ٱلْمَلَا مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَٰهِ غَيْرِي فَأُوقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطَّيْنِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحاً لَعَلَى أَطْلِعُ إِلَى إَلَٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَا ظُلْنَهُ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ \* وَاسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ

#### اللغة:

هامان وزير فرعون . وصرحاً بناءً عالياً . وأطلع اصعد . فنبذناهم طرحناهم. واللعنة البعد عن رحمة الله . والمقبوحين المخزيين المهلكين .

# الإعراب :

من إله (من) زائدة إعراباً وإله مفعول علمت ، وغيري صفة له . وبصائر حال من الكتاب وهدى ورحمة عطف على بصائر .

# المعنى :

( وقال فرعون يا أيها الملأ ما علمت لكم من إله غيري ) . قال هذا لأنه وجد من يصدقه .. وحفظت مثالاً أيام الطفولة ، وما زلت على ذكر منه، وهو ه قيل لفرعون : من الذي فرعنك ؟ قال : ما وجدت أحداً يردعني » وأكثر الناس « يتفرعنون » لولا القوة الرادعة. انظر تفسير الآية ٢٤ من سورة النازعات: « فقال أنا ربكم الأعلى » . وفي قاموس الكتاب المقدس ان فرعون كلمة مصرية، ومعناها البيت الكبر ، وهي لقب لملوك مصر .

( فأوقد في يا هامان على الطين فاجعل في صرحاً لعيلي أطلع إلى إله موسى والي لأظنه من الكاذبين ) . عجز فرعون عن مقابلة الحجة بالحجة ، وخاف من موسى وعصاه، فحاول أن يخفي خوفه وعجزه بالتمويه على شعبه العربق في السذاجة ، فأظهر الشك في وجسود إله سواه ، وانه سينظر ويبحث عن هذا الإله . . فإن وجده طلبه للبراز . . وإلا — وهذا هو المظنون عند فرعون — كان موسى من الكاذبين . وليؤكد هذا التمويه على أعين الرعاع الذين عبدوه قال لوزيره هامان : أوقد النار ، واصنع الآجر لبناء صرح رفيع أصعد منه إلى السماء ، لأبحث عن إله موسى . . ولم يين هامان الصرح — كما نظن — لأنه على يقين من مكر فرعون وتدليسه ، وأي عاقل بحاول البناء إلى ما لا نهاية ، ويتوهم أنه بالحشب والآجر يبلغ السموات العلى ، ويعلم من فيها وعليها ؟ .

( واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق وظنوا انهم الينا لا يُرجعون ). تعاظموا وتعالوا على الناس ، وأخذتهم العسزة بالإنم ، وعاثوا في الأرض شراً وفساداً ، والسبب الأول والأخير انهم لا يؤمنون بالله واليوم الآخر ، ولا بمبدأ وضمير ، ولا بشيء إلا بأنفسهم ومنافعهم ، ولذا أخذهم جل وعز أخذ عزيز مقتدر ( فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم فانظر كيف كان عاقبة الظالمين ) . ألقت أم موسى وليدها في اليم خوفاً من فرعون ، فالتقطه هذا العدو لله ولموسى لينتفع به أو يتخذه ولداً . ولما شب موسى وكبر حاول جهده أن ينفع فرعون وينقذه من الهلاك والعذاب ، ولكنه نفر وتكبر ، فكان عاقبة أمره ان أهلك عبدانه في نفس اليم الذي ألقي فيه موسى ، والتقطه منه آل فرعون .. وان في خلك لعبرة لأولي الأبصار .. ولكن أين هم ؟.

( وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار ويوم القيامة لا ينصرون ). ضمير جعلناهم يعود إلى فرعون وجنوده ، والمعنى الهم في الدنيا ضالون ومضلون ، والهم في الآخرة هم الأخسرون ، ومعنى جعلناهم ان الله سبحانه قضى وقدر أن من يسلك طريق الضلال فهو ضال ، تماماً كما قضى وقدر أن من يسلك طريق الهلاك فهو هالك ، وبيتنا ذلك فيما تقدم أكثر من مرة . وعن الإمام جعفر الصادق (ع) ان الأثمة في كتاب الله نوعان : أثمة الهدى ، وهم الذين أشار سبحانه اليهم بقوله: « وجعلناهم أثمة يهدون بأمرنا — ٧٣ الأنبياء » فيقدمون أمر الله قبل أمرهم ،

وحكمه قبل حكمهم ، وأثمة يدعون إلى النار ، يقدمون أمرهم قبل أمر الله ، وحكمهم قبل أمر الله ، وحكمهم قبل حكمه ، ويأخذون بأهوائهم خلاف ما في كتاب الله .

( وأتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة هم من المقبوحين ) . عليهم في الدنيا لعنة الله ولعنة اللاعنين ، ولهم في الآخرة عذاب الجحيم ( ولقد آتينا موسى الكتاب من بعد ما أهلكنا القرون الأولى بصائر للناس وهدى ورحمة لعلهم يتذكرون ) . أنزل سبحانه التوراة على موسى بعد أن أهلك قوم نوح وعاد وثمود ، والغرض من انزالها أن يتعظ الناس بها ، ويعملوا بأحكامها لأنها كانت قبل التحريف نوراً وهدى ورحمة ، أما توراة اليوم فانها تقول لبني اسرائيل : « اقتلوا الرجال والأطفال والنساء إلا الأبكار منهن ، أبتموهن للذاتكم وشهواتكم .. وانهبوا البهائم والمواشي والأملاك .. واحرقوا المدن والمساكن والحصون » كما في الإصحاح ٣٢ من سفر العدد . فهل بعد هذا يقال : لماذا أحرقت اسرائيل المسجد الأقصى ؟ . ان عقيدة اليهود عقيدة شريرة تعادي جميع الأديان والشرائع والقيم الانسانية .

# محمد وأنباء الغابرين الآية ££ - ٥١ :

وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيِّ إِذْ قَصَيْنَا إِلَى مُولِسَى الْأَمْرَ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ \* وَلَكِنَّا أَنْشَأْنَا قُرُونًا فَتَطَاولَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمْرُ وَمَا صُنْتَ مِنَ الْهُ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَتْلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ \* وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ لِتُنذِر قَوْمًا مَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ لِتُنذِر قَوْمًا مَا أَتَاهُمُ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُ مِنْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَلَوْلاَ أَنْ تُصِيبَهُمْ أَتَاهُمُ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُ مِنْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَلَوْلاَ أَنْ تُصِيبَهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا مَا رَسُولاً مُصَيِبَةٌ مِنَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا مَا رَسُولاً مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنِينَ \* فَلَقًا جَاءَهُمُ الْخَقُ مِنْ عِنْدِنَا فَنْ عَنْدِنَا فَا مَا عَلَيْ مَنْ عَنْدِنَا فَا يَعْلِيلُ مَنْ اللّهُ مُنْ مَنِينَ \* فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْخَقُ مِنْ عِنْدِنَا فَانَا عَلَيْ مَنْ عَنْدَا مُنْ عَنْدَا عَلَى مَا عَنْدِينَا عَلَيْهِمُ الْعُولُولَ مِنَ اللّهُ عَلَيْنَا مَا عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ مُعْمِينَا فَا عَامَا مَا عَلَيْنَا مَا عَامُ مُعْلِينَا مَا عَلْتَ عَامِينَا عَلْور اللّهُ فَا عَلَيْنَا عَامَا مَا عَلَيْنَا عَلَى اللّهُ فَيْ مَا عَلْمُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَ مَا عَلْمُ مُولِيلًا مُنْ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهُمْ مُنْ اللْمُولِينَ عَلْمُ لَا عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْكُولُولُ مَا مُولِلْهُ مُنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْنَا مِنْ عَلْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلْمُ مُنْ عَلْمُ مُولِينَا مِنْ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَلَمُ مُولِيلِينَ الْمُؤْمِنِينَ مَ الْمُؤْمِنِينَ عَلْمُلْتُ الْمِلْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهُ مَا مَا عَلَيْهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ مِنْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُ مُولِمُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ مَا مُولِمُ الْمُؤْمِنَا مِنْ الْمُؤْمِنَا مُولِمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا مِنْ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنُ مُولِلْمُ الْمُولِمُ الْمُؤْمِلُولُ مُولِمُ الْمُ

قَالُوا لَوْلاَ أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِيَ مُوسَى أُولَمْ يَكُفُرُوا بِمَا أُوتِيَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ قَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ \* قُلْ فَأْتُوا مِنْ قَبْلُ قَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ \* قُلْ فَأْتُوا بِكَلِّ كَافِرُونَ \* قُلْ فَأْتُوا بِكَتَّابِ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَبِعْهُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ بَكِتَابٍ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَبِعْهُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ أَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَمَّا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَ هُمْ وَمَنْ أَصَلُ يَمْنِ النَّبَعَ مَنَ اللهِ إِنَّ اللهِ عَلْمُ الْقُومَ الظَّالِمِينَ \* وَلَقَدَ دُولَ اللهِ وَلَّالَمُ مَنْ اللهِ إِنَّ اللهِ لَا يَهْدِي الْقُومَ الظَّالِمِينَ \* وَلَقَدَ دُرُونَ \*

#### اللغة :

قرون جمع قرن ، والمراد به أهمل عصر من العصور فاذا انقضى أكثرهم قيل : انقضى القرن . فتطاول عليهم العمر أي طال عليهم الأمد الذي بينهم وبين القرون الماضية . وثاوياً مقيماً . وصلناه بتيناه آية بعد آية .

# الإعراب:

إذ ظرف متعلق بما تعلق به بجانب الغربي أي وما كنت موجوداً إذ قضينا. وجملة تتلو حال من اسم كنت . ورحمة مفعول من أجله لفعل محذوف أي أوحينا اليك رحمة . ولولا ان تصيبهم (لولا) تدل على امتناع شيء لوجود غيره . والمصدر من أن تصيبهم مبتدأ وخبره محذوف أي لولا إصابتهم المصيبة كائنة ، وجواب لولا محذوف أيضاً تقديره لم نحتج إلى إرسال الرسل . فيقولوا بالنصب عطفاً على أن تصيبهم . ولولا أرسلت (لولا) بمعنى هلا . فنتبع منصوب بأن مضمرة بعد الفاء لتقدم الطلب وهو لولا . ونكون عطف على فنتبع . وسحران خسير مبتدأ محذوف أي هما سحران . وبغير هدى في موضع الحال أي غير مهند .

## المعنى :

(وما كنت بجانب الغربي إذ قضينا إلى موسى الأمر وما كنت من الشاهدين). الحطاب لمحمد (ص) ، والمراد بجانب الغربي المكان الواقع غربي الجبل ، كما في تفسير الطبري ، وهو المكان الذي كلم الله فيه موسى، أما الجانب الأيمن الذي ورد في الآية ٥٠ من سورة مريم فالمراد به الجانب الذي يلي يمين موسى، والمراد بالأمر الذي قضاه الى موسى اختياره للرسالة والنبوة، والمعنى ان إخبار محمد (ص) عما حدث لموسى في غربسي جبل الطور هو دليل قاطع على أنه وحي من الله ، والا فمن أين لمحمد العلم بتلك الحقائق والدقائق ، ولم يقرأها في كتاب، ولا سمعها من أحد ، ولا شاهدها بنفه .

( ولكنا أنشأنا قروناً فتطاول عليهم العمر ) . المراد بالقرون الأمم التي مرت وانقرضت بين عهد موسى وعهد محمد ، وبين هذين العهدين حوالى ألفي عام . انظر ما نقلناه عن قاموس الكتاب المقدس عند تفسير الآية ٧ من هذه السورة ، والمعنى ان الأمم السي أنشأها الله بين العهدين المذكورين لم يبتى منها أحد يخبر عنها ، وهذا دليل واضح على ان علم محمد (ص) بها انما هو بوحي من الله ، هذا الى ان الناس قدطال الأمد بينهم وبين الأنبياء ، وأصبحوا في جاهلية جهلاء ، واحتاجوا الى نبي يرشدهم وبهديهم الى سواء السبيل ، فأرسل الله محمداً بشيراً ونذيراً ، وأخبر الناس عن أحوال الأمم الماضية وأنبيائهم بوحي منه تعالى للدلالة على نبوته من جهة ثانية .

( وما كنت ثاوياً في أهل مدين تتلو عليهم آياتنا ولكنا كنا مرسلين ). مدين بلد شعيب ، وقد أخبر محمد (ص) عنه وعن قومه أهل مدين ، تماماً كما لسو أخبر شعيب نفسه الذي كان يتلو على قومه آيات الله مع ان محمداً لم يكن نبياً لأهل مدين يتلو عليهم الآيات ويأتيهم بالمعجزات ، ولكن الله هو الذي أخبره بذلك لأنه رسول الله الى عباده وأمينه على وحيه ( وما كنت بجانب الطور اذ نادينا ) أي لم تكن حاضراً يا محمد حين نادى الله موسى بجانب الطور . ونسأل: لا فرق بين قوله تعالى : وما كنت بجانب الطور ، وبين قوله في الآية السابقة: وما كنت بجانب الغربي ، فما هو القصد من هذا التكرار في كلام واحد ؟.

الجواب: ان الله سبحانه كلم موسى وناداه بجانب الطور أكثر من مرة ، فمن الجائز أن تكون الآية الأولى اشارة إلى النداء الأولى، والآية الثانية الى النداء الثاني، هذا الى ان التكرار طريقة متبعة في القرآن . انظر ما كتبناه بعنوان : « التكرار في القرآن ج ١ ص ٩٦ و ج ٢ ص ٤٤٠ .

(ولكن رحمة من ربك لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك لعلهم يتذكرون). أرسل الله محمداً رحمة للعالمين ينذر ويبشر الناس ليسلكوا الطريق الذي يؤدي بهم الى سعادة الدارين .

وتسأل : كيف تجمع بسين قوله تعالى : لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك، وبين الآية ٢٤ من سورة فاطر : وان من أمة إلا خلا فيها نذير ٢.

الجوأب: ذكرنا أكثر من مرة ان آيات القرآن يفسر بعضها بعضاً لأن مصدره واحد ، وقد جاء في الآية ١٩ من سورة المائدة : « قد جاء كم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل » أي بعد انقطاع الوحي فترة من الزمن، وعليه فليس المراد بقوله: « ما أتاهم من نذير من قبلك » ان الله لم يرسل اليهم رسولاً قبل محمد على الاطلاق ، بل المراد انه لم يرسل رسولاً في فترة معينة من الزمن .

(ولولا أن تصيبهم مصيبة بما قدمت أيديهم فيقولوا ربّنا لولا أرسلت الينا رسولاً فنتبع آياتك ونكون من المؤمنين ) . المراد بالمصيبة عذاب الله في الدنيا ، والمعنى ان الله سبحانه أرسل الرسل لكبلا يكون للناس على الله الحجة إذا حل بهم العذاب بسبب كفرهم وطغيانهم . وتقدم مثله في الآية ١٦٥ من سورة النساء ج٢ ص٩٥٤ والآية ١٩٥ من سورة المائدة ج ٣ ص ٤٠ .

( فلما جاءهم الحق من عندنا قالوا لولا أوتي مثل ما أوتي موسى ) . إذا لم يأتهم الرسول قالوا : لو جاء لاتبعناه ، وإذا جاء الرسول تعللوا بالأباطيــل .. ولا يختص هذا التمحك والروغان بالذين كذبوا محمداً (ص) وقالوا له : لو جثت بعصاً كعصا موسى ، ويد كيده البيضاء لآمنا بك . كــلا ، انه دأب المترفين الطغاة في كل زمان ومكان ، دأب الذين لا يؤمنون إلا بمنافعهــم ومصالحهم ، ومن أجلها يتلونون بكل لون ، ويتحالفون مع الشيطان ضد كل صلاح ومصلحة. ( أو تم يكفروا بما أوتي موسى من قبل ) . طلبوا من رسول الله (ص) أن يأتيهم بمثل ما جاء به موسى من المعجزات ، فأجابهم سبحانه بأن من طلب الحق لوجه الحق يستجيب له ، ويؤمن به متى استبانت حجته وظهرت دلائله أياً كان نوعها وشكلها ، أما الذين لا يؤمنون إلا بأهوائهم ، ويتخذونها قائداً ودليلاً في جميع تصرفاتهم — أما هؤلاء فلا تغني معهم الدلائل والمعجزات ، سواء أتى بها موسى ، أم أتى بها محمد ، أم الأنبياء مجتمعين .. ودليل هذه الحقيقة ان الطغاة كفروا بما جاء به موسى تماماً كفراً الطغاة من قريش بما جاء به محمد، ولو كان موسى بمعجزاته مكان محمد لقالت قريش : لولا أوتي موسى مثل ما أوتي محمد .. وهذا هو شأن المبطلين في كل زمان ومكان .

(قالوا سحران تظاهرا وقالوا إنا بكل كافرون) . المراد بالسحرين هنا التوراة والقرآن، وتظاهرا أي ان كلاً منها يصدق الآخر، والمعنى الجملي ان قريشاً قالت: التوراة سحر، وموسى الذي جاء بها ساحر، وأيضاً القرآن سحر، ومحمد الذي جاء به ساحر، وأيضاً القرآن سحر، ومحمد الذي جاء به ساحر، ونحن نكفر بهها وبسحرهما.

( قل فأتوا بكتاب من عند الله هو أهدى منها أنبعه ان كنم صادق في . قالوا : التوراة سحر ، ومثلها القرآن . فقال سبحانه لنبيه الكريم : قل لهم : ان كان لديكم كتاب هو خبر للانسانية من التوراة والقرآن فأتوا به، وأنا على أتم الاستعداد لاتباعه والعمل به ، وهذا مثل قوله تعالى : « قل ان كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين — ٨١ الزخرف « .

( فان لم يستجيبوا لك فاعلم انما يتبعون أهواءهم ومن أضل ممن اتبع هـواه بغير هدى من الله ) . لقد تحدى القرآن أهل الفصاحة والبلاغة بفصاحته وبلاغته، وتحدى البشرية كلها بمبادئه وتعاليمه ، وقال : انها تهدي الانسان للتي هي أقوم في عقيدته وشريعته ، وهذا هو بين أيدي الناقدين والدارسين فليأتوا بما هو أهدى منه للناس ، أو بمثله ويدعوا من شاءوا وما شاءوا ، فإن عجزوا ولم يؤمنسوا فلا دليل لهم الا العمى والضلال يقودهم الى كل سوء ، وهذا هو المعنى المراد بقوله تعالى : ( ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله ان الله لا يهدي القوم المظالمين ) بعد أن جنوا على أنفسهم ، وسلكوا بها سبيل الهلاك والضلال .

( ولقد وصلنا لهم القول لعلهم يتذكرون ) . المراد بالقول هذا القرآن الذي أعذر بما أنذر ، والمعنى ان الله سبحانه أرشد العباد الى ما لهم وما عليهم ليطيعوا ويعملوا ، فمن عمل وأصلح فهو في أمن وأمان ، والعذاب على من كذب وتولى .

# يؤتون أجرهم مرتين الآية ٥٢ - ٥٤ :

الذينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُوْمِنُونَ \* وَإِذَا يُشَلِى عَلَيْهِمْ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِنْ رَبُّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ \* أُولَئِكَ فَالُوا آمَنًا بِهِ إِنَّهُ الْجَقُ مِنْ رَبُّنَا إِنَّا أَنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ \* أُولَئِكَ يُوْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرْ تَيْنِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدْرَوْنَ يَالْحَسَنَةِ السَّيْثَةَ وَيِّمِا يُوْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مُرْ تَيْنِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدْرَوْنَ يَالْحَسَنَةِ السَّيْثَةَ وَيِّمِا وَرَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي ٱلْجَاهِلِينَ \*

#### اللغة :

مسلمين منقادين . يدرأون يدفعون . اللغو ما لا فائدة فيه . لا نبتغي الجاهلين لا نخالطهم .

## الإعراب :

الذين مبتدأ أول وهم مبتدأ ثان وجملة يؤمنون خسير الثاني ، وجملة الثاني وخبره خبر المبتدأ الأول . مرتين قائمة مقام المفعول المطلق .

## المعنى :

( الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون ) . ضمير قبله وبه يعودان

إلى القرآن بدليل قوله تعالى بلا فاصل: « وإذا يتلى عليهم » .. وقد ثبت بالتواتر ان كثيراً من النصارى وبعض اليهود آمنوا بمحمد (ص) لأن التوراة والانجيل قد نصتا على أوصافه قبل تحريفها : « الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل – ١٥٧ الأعراف » ، وتقدم نظير هذه الآية في سورة البقرة الآية ١٢١ ج ١ ص ١٩٣ والآية و ٢٣٦ .

( وإذا يتلى عليهم قالوا آمنا به انه الحق من ربنا انا كنا من قبله مسلمين ). قرأ العلماء من أهل الكتاب أوصاف الرسول الأعظم (ص) والقرآن الكريم في التوراة والانجيل ، قرأوا ذلك قبل أن يُبعث محمد (ص) ، ولما بُعث تلي عليهم القرآن فعرفوه وعرفوا محمداً بأوصافها كما هي في الكتابين تماماً كما عرفوا أبناءهم : « الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم — ١٤٦ البقرة » . فآمن فريق منهم ، وفريق كتموا الحق وهم يعلمون، حرصاً على المناصب والمكاسب .

( أولئك يؤتون أجرهم مرتين ) : مرة على إخلاصهم في دينهم الذي أمرهم باتباع محمد والقرآن ، ومرة ( بما صبروا ) على أذى السفهاء من الكافرين لأن إسلامهم كان حجة دامغة على من أصر على الكفر والعناد .

# الصبر حكمة وبطولة:

( ويدرءون بالحسنة السيئة ) . لاقى المسامون الأولون الكثير من الأذى والتنكيل حتى محمد (ص) كان إذا مر في الطريق يصبيح به السفهاء : «مجنون .. كذاب .. ساحر » فصبروا وتحملوا في غير شكاة ، وقد عبير سبحانه عن صبرهم بالحسنة ، وعن اساءة المشركين واذايتهم بالسيئة ، وفي هذا التعبير اعاء الى أن السلاح الوحيد للضعيف هسو الصبر ، وان الجزع وأميار الأعصاب ضرب من الجنون ، وان المقاومة بغير سلاح موت وانتحار .. فصبر الضعيف عقل وحكمة ، وشجاعة وبطولة ، على شريطة أن يسمى ويعمل جاهداً لازالة الضعف وأسبابه، ومن تقاعس وتكاسل فقد هانت عليه نفسه ، ورضي لها الذل والهوان .. وبكلمة: ان الضعيف كالمريض ، عليه أن يسمى للشفاء ، ولا يصبر على الدواء الا بعد العجز واليأس .

( وهما رزقناهم ينفقون ) يدرءون شر المسيء بالصبر عليه ، وأيضاً بحسنون اليه وإلى غيره بالانفاق والعطاء إذا رزقهم الله من فضله ، قال الإمام علي (ع): عاتب أخاك بالاحسان إليه ، واردد شره بالإنعام عليه ( وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه ) . تعرض الكافرون بالسب والشتم للذين أسلموا وآمنوا بالله ورسوله، فتحملوا وتجاهلوا ( وقالوا لنا أعمالنا ولكم أعمالكم ) أنتم راضون بما عندكم من الباطل ، ونحن راضون بما عندنا من الحق ( سلام عليكم ) قال المفسرون : هذا سلام الاحتمال من الجاهلين ، وليس بسلام تحية ، تماماً كما تقول لمن تريد البعد عنه : اذهب عني بسلام ( لا نبتغي الجاهلين ) لا تخالطهم ولا نتخلق بأخلاقهم .

# الك لا تهدي من أحببت الآية ٥٦ - ٦١ :

إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

#### سورة القصص

#### اللغة :

نُتخطف من التخطف ، وهو أخذ الشيء على وجه الاستيلاء. والبطر الطغيان عند النعمة . والمراد بأمها هنا أكبرها أو عاصمتها . ومن المحضرين أي ان الله سبحانه يحشرهم غداً للحساب والجزاء .

#### الإعراب :

رزقاً مفعول من أجله ليجبي،أو مفعول مطلق لأن يجبي يتضمن معنى الرزق، فيكون مثل قمت وقوفاً . ومن لدنا متعلق بمحدوف صفة للرزق . وكم خبرية في محل نصب بأهلكنا . ومن قرية تمييز . ومعيشتها منصوب بنزع الحافض أي بطرت في معيشتها ، ويجوز أن يكون بطرت بمعنى كفرت ومعيشتها مفعول . فتلك مساكنهم مبتدأ وخبر ، وجملة لم تسكن حال من مساكنهم . وقليلا صفة لمحدوف أي زمناً قليلا . وما أوتيتم (ما) اسم شرط مبتدأ . فتاع خبر لمبتدأ محدوف أي فهو متاع . وما عند الله (ما) اسم موصول مبتدأ، وخبر خبر .

# أبو طالب والاسلام :

( انك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء والله أعلم بالمهتدين ) . اختلفوا في سبب نزول هذه الآية ، فقال أكثر المفسرين من أهل السنة : انها نزلت في عم الذي أبي طالب . وقال الشيعة : لم تنص الآية على أبي طالب ولا غيره ، والنبي (ص) يحب الهداية لكل الناس الأقربين والأبعدين ، وكلمة (من) من صيغ العموم ، وتفسيرها بأبي طالب وحده تصرف في كلام الله بغير دليل ، أما الروايات القائلة : ان الآية نزلت في أبي طالب فلم تثبت صحتها عندنا ، وعليه تكون الآية مرادفة لقوله تعالى : « أفأنت تهدي العمي – ٤٣ يونس ه .

وقد أطال صاحب الظلال أو في الظلال ، أطال الحديث حول هذه الآيـة ،

ثم انتهى إلى الأخذ بمذهب الآباء والأجداد ، واعتمد أدلة الأقدمين دون محاكمة وتمحيص ، مع أنها تناقض الفطرة تناقضاً بيناً ، وقد كرر صاحب الظلال مرات ومرات ان القرآن بخاطب الفطرة في أعماقها ، ونحن نحاكم أقواله محاكمة فطريسة وموضوعية ، لا مذهبية تعصبية ، ونرجو القارىء أن ينظر إلى أقوالنا نظرة العالم المنصف .

قال صاحب الظلال ما نصه بالحرف: « هذا عم رسول الله (ص) وكافله وحاميه والذائد عنه لا يكتب الله له الأيمان على شدة حبه لرسول الله وشدة حب رسول الله له ، لا يكتب الله له أن يؤمن » . ومعنى هذا ان الله كره أن يقول أبو طالب : لا إله إلا الله ، محمد رسول الله ، ولكن رسول الله أحب هـــذا القول من عمه ، وأصر عليه .

ونسأل : هل يصح في حكم العقل والفطرة أن يحب رسول الله شيئاً يكرهه الله ويمقته ؟ اذن ، كيف قرن الله طاعة رسوله بطاعته في العديد من الآيات ؟ وإذا كره الله الاسلام من أبي طالب ولم يكتبه له على حد تعبير صاحب الظلال فعلى أي شيء يعاقبه ويضعه في « ضحضاح » من نار كما روى المفترون ؟ وهل يجوز للقوي أن يأخذ الضعيف بما لم يفعل ؟ كيف وهو القائل : « وما أنا يظلام للعبيد » ؟ ولماذا أحب الله الاسلام من أبي سفيان وكرهمه من أبي طالب ؟ ألأن أبا سفيان كان أشد الناس بغضاً لرسول الله ، ولذا حشد له الجيوش، وشن عليه الحروب ، ولأن أبا طالب أحب رسول الله حباً شديداً وحضنه وحماه وذاد على على حد تعبير صاحب الظلال ، أو لأن أبا سفيان هو والد معاوية، وأبا طالب على ؟

وتجدر الاشارة إلى ان كل ما جاء في هذه التساؤلات فهو جائز على الله عند القائلين بكفر أبي طالب لأنهم يؤمنون بأن الله لا يجب عليه شيء ، ولا يقبح منه شيء ، وان له ان يعاقب الأبرياء ، ويحسن إلى سفاكي الدماء . ولا أدري : هل أراد صاحب الظلال هذا المعنى من الفطرة التي يخاطبها القرآن في أعماقها ؟. وبعد ، فان كتابة التفسير وغير التفسير تتأثر بعقيدة الكاتب وميوله ، وثقافته وبيثته ، وظروفه ووراثته ، وهذا ناموس طبيعي لا يشذ عنه كبير ولا صغير ..

ولكن ليس معناه ان جميع العقائد والميول لا تتفق مع الحق والواقع، والا استحال قول العدل والصدق .. وما على الانسان إلا ان يجد ويجتهد في طلب الحق من مصدره ، لا من الميول والتقاليد .. وهذا ما نحاوله ونهدف اليه ، والله من وراء القصد . وتعطف هذه الأسطر على الصفحات التي كتبناها في هذا الموضوع عند تفسر الآية ١١٣ من سورة التوبة ج ٤ ص ١٠٧ .

( وقالوا ان نتبع الهدى معك نتخطف من أرضنا ) . في روايسة ان رسول الله (ص) قال : « والذي نفسي بيده لأدعون إلى هذا الأمر الأسود والأبيض ، ومن على رؤوس الجبال ، وفي لجيج البحار ، ولأدعون أهل فارس والروم » ، ولما سمع ذلك عتاة قريش استعظمه ه ، وقالوا لرسول الله (ص) : ٥ كيف نتبعك وأنت على نيتك هذه ، ولو استجبنا لك لاجتمع الناس مما فيهم فارس والروم ، وتظاهروا على اخراجنا من ديارنا ، وهدموا الكعبة حجراً حجراً » . وسواء أصحت هذه الرواية أم لم تصع سنداً فان مضمونها يصلح تفسيراً لهذه الآية ، فلقد دعا رسول الله الأسود والأبيض ، وأصر على دعوته ، وحاربه عتاة قريش من أجلها ، بالاضافة إلى ان هسده الرواية تنفق تماماً مع قوله تعالى : ( أو لم نمكن لهم حرماً آمناً كبي اليه ثمرات كل شيء رزقاً من لدنا ) . كيف تخافون يا أهل مكة من الناس ، والله سبحانه قد منع بلدكم هذا وصانه من القتل والسي يا أهل مكة من الناس ، والله سبحانه قد من الناس تحمل اليه من كل الثمرات المنقبة دون سائر البلدان .

( وكم أهلكنا من قرية بطرت معيشتها فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلا قليلاً وكنا نحن الوارث في . قالوا للرسول (ص) : نخشى الناس ان اتبعناك. فأجابهم سبحانه في الآية السابقة : أتخافون من الناس وقد جعل الله بلدكم حرماً آمناً ؟.. ثم قال لهم في هذه الآية : أتخافون من الناس ولا تخافون من الله ؟ ألا تعتبرون بالأمم الماضية التي طغت وكفرت بأنعم الله ، فأهلكها لكفرها بسه وبأنعمه ، وترك مساكنها خاوية على عروشها إلا من البقية الباقية ، أما أكثرها فلا وارث لها إلا وارث الأرض ومن عليها واليه المصير . وتقدم مثله في الآيدة فلا وارث سورة طه .

( وما كان ربك مهلك القرى حتى يبعث في أمها رسولاً يتلو عليهم آياتنـــا وما كنا مهلكي القرى إلا وأهلها ظالمون) . الله عادل وحكيم لا يعذب أحداً إلا بعد النذكير والتحذير .

وتسأل: الظاهر من الآية ان الله لا يبعث رسولاً في البلد الصغير، أو إذا بعث فيه رسولاً ، ولم يستجب أهله لدعوته فلا يعذبهم ، لأن المراد بالأم في الآيسة البلد الكبير أو العاصمة .. ولا يتفق هذا مع مبسداً المساواة في التكليف ووجوب الطاعة ببن عموم الناس ؟.

الجواب : ان الآية واردة مورد الغالب ، فان أكثر الأنبياء بُعثوا في البلد الكبير ، وكل نبي كان يبعث مرشداً من قبله إلى البلد الصغير . وتقدم نظير هذه الآية في سورة الأنعام الآية ٦ ج ٣ ص ١٦٢ وفي سورة هود الآية ١١٨ ج ٤ ص ٢٧٨ .

( وما أوتيتم من شيء فمتاع الحياة الدنيا وزينتها وما عند الله خير وأبقى أفلا تعقلون ) . المذموم من متاع الحياة ما يطغى معه الانسان ، ويعثو في الأرض فساداً بسببه ، وإلا فلا يحرم زينة الله والطيبات من الرزق إلا جاهل بدين الله . وتقدم مثله في الآية ١٠٣ من سورة البقرة ج ١ ص ١٦٢ والآية ٧٧ من سورة النساء ج ٢ ص ٣٨٣ .

( أفن وعدناه وعداً حسناً فهو لاقيه كمن متعناه متاع الحياة الدنيا ثم هو يوم القيامة من المحضرين ) . وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار ، والله منجز وعده لا محالة ، وليس من شك ان السذي يتنعم في جنة الخلد لا يقاس به من يتنعم أياماً في هذه الحياة ، ثم يساق قهراً إلى عذاب الجحيم .

# أين شركائي الآية ٦٢ – ٧٠ :

وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَائِيَ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ \* قَالَ الَّذِينَ

#### سورة القصص

حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْفَوْلُ رَبَّنَا لَهُوْلاَ وَالَّذِينَ أَغُوَ يُنَا أَغُو يُنَا هُمْ كَا عُو يُنَا تَبَرَّأْنَا إِلَيْكَ

مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ \* وَقِيلَ ادْنُمُوا شُرَكَاءُ كُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَم يَسْتَجِيبُوا لَمُمْ وَرَأُوا الْعَذَابَ لَوْ أَنَّهُمْ كَانُوا يَهْتَدُونَ \* وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجْبَتُمُ ٱلْمُوسَلِينَ \* فَعَييتُ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَئِذٍ فَهُمْ لاَ يَشَاءُلُونَ \* وَبَعْمُ الْمُفْلِحِينَ \* أَجْبَتُمُ ٱلْمُوسَلِينَ \* فَعَييتُ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَئِذٍ فَهُمْ لاَ يَشَاءُلُونَ \* وَرَأُولُ مَا أَمُن وَعَمِلَ صَالِحًا فَعَسَى أَنْ يَكُونَ مِنَ ٱلْمُفْلِحِينَ \* وَرَبُكَ يَعْلَى مَا يُسَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ فَهُمُ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللهِ وَتَعَالَى وَرَبُكَ يَعْلَى مَا يُشَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ فَهُمُ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللهِ وَتَعَالَى عَلَى اللهِ وَتَعَالَى مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ فَهُمُ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللهِ وَتَعَالَى عَلَى مَا يُشَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ فَهُمُ الْخِيرَةُ وَلَا يَحِنُ وَاللّهُ وَتَعَالَى عَلَى اللهُ وَلَى وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْحُدَاقُ مَا يُعْلِينُونَ \* وَرَالُكُ يَعْلَى مَا يُسَاءُ وَيَغْتَلُونُ مَا يُولِيقُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَحْرَةٍ وَلَهُ الْحُدَاقُ مَا لَولًا وَالْآخِورَةِ وَلَهُ الْحُدَاقُ مَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ فِي اللّهُ وَلَا لَا يُعْرَفُونَ \* وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحُدَاقُ فِي الْأُولِى وَالْآخِورَةِ وَلَهُ الْحُدَاقُ مَا اللّهُ وَلَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا لَا يُعْرِفُونَ \* وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلَا لَالْحِرَةِ وَلَهُ الْحُلْولُ وَاللّهُ وَلَى وَاللّهُ وَلَا لَا لَمُونَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللْهُ الْمُؤْمِنَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ وَلَا لَهُ الْحَلَاقُ الْحَالَ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

#### اللغة :

حق عليهم وجب علبهم . والمراد بالقول هنا العذاب . والغوايـــة الضلال . فعميت خفيت . والمراد بالأنباء الأجوبة والاعذار . والحيرة الاختيار .

## الاعراب :

هؤلاء مبتدأ والذين أغوينا صفة ، وأغويناهم كما غوينـا خبر . وإبانا مفعول مقدم ليعبدون .

## المعنى :

( ويوم يناديهم فيقول أين شركائي الذين كنتم تزعمون ) . يحشر سبحانه غداً

عبدة الأوثان والجاه والحطام، ويسألهم للتوبيخ والتشهير: أين الذي كنتم تعملون من أجله، وتخلصون له من دون الله ؟.

(قال الذين حق عليهم القول ربنا هؤلاء الذين أغوينا أغويناهم كما غوينا ترأنا اليك ما كانوا إيانا يعبدون ) المراد بالذين حق عليهم القول قدادة الشرك والضلال ، والمراد بالقول كلمة العذاب التي جاءت في الآية ٧٩ من سورة الزمر: «ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين» وهؤلاء اشارة إلى الأتباع الضعفاء، والمعنى ان الله سبحانه حين يسأل المشركين : أين شركائي بجيبه الضعفاء : ربنا انا اطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيل ، فيقول السادة الأدعياء : كلا ، لم نكره هؤلاء الأتباع على الشرك والغواية ، ولكن دعوناهم الى ذلك فاستجابوا محتارين ، تماماً كما استجبنا نحن لاهوائنا طائعين، وانا نبرأ منهم ومن أعماهم، وما كانوا يعبدوننا وانما كانوا يعبدوننا على كانوا يعبدوننا عدون الإستام والشيطان .. وهكذا يفعل أرباب المصالح والأغراض عدورات دائرة السوء على رؤوس النابعين والمتبوعين — قال هؤلاء لاولئك ما يقوله ودارت دائرة السوء على رؤوس النابعين والمتبوعين — قال هؤلاء لاولئك ما يقوله الشيطان غداً لأتباعه : ما كان لي عليكم من سلطان الا ان دعونكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم .. اني أخاف الله والله شديد العقاب.

( وقيل ادعوا شركاء كم ) يقال غداً لأعوان الظلمة وأذنابهم : أين الذين كنتم تعبدون من دون الله ؟ ادعوهم لينقذو كم من العذاب ( فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ضعف الطالب والمطلوب ( ورأوا العذاب لو أنهم كانوا بهتدون ) علموا ان العذاب واقع لا محالة ، فتمنوا لو كانوا مؤمنين ( ويوم يناديهم فيقول ماذا أجبتم المرسلين ) . مرة ثانية يسألهم سبحانه بقصد التوبيخ والتأنيب : لقد أرسلت اليكم رسلي ، وتلوا عليكم آياتي وانذروكم لقاء يومكم هذا ، فاذا فعلم ؟ همل استجبتم وأطعتم ، أو أعرضهم وتمردتم ؟ .

( فعميت عليهم الأنباء ) خرسوا عن الجواب لعجزهم عنه ، ولما بهم مسن الدهشة والهوان (فهم لا يتساءلون) لا يسأل بعضهم بعضاً فيا ينجيهم من العذاب، كيف وقد يشوا من كل شيء ( فأما من تاب وآمن وعمل صالحاً فعسى أن يكون من المفلحين ). هذا على عادة القرآن ، يقرن ذكر من أطاع وثوابه بذكر

#### سورة القصص

من عصى وعقابه ، وبالعكس ، وعسى في كلام المخلـوق تدل على الترجي في المحبوب ، والاشفاق في المكروه ، وتدل في كلام الحالق على الوجوب ، وعليه فالتاثب الصالح من المفلحين المرضيين عند الله بالقطع واليتمين .

(وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الحيرة سبحان الله وتعالى عما يشركون). الله هو الحالق المالك، ولا أحد يملك معه شيئاً ، وكل أفعاله حكمة وخير وصواب، وما لأحد أن يرد ويعترض ، فكيف ينسبون اليه الشركاء ( وربك يعلم ما تكن صدورهم وما يعلنون ) وأيضاً هيو عالم الغيب والشهادة ، والشركاء المزعومون لا يعلمون شيئاً ( وهو الله لا إله إلا هو ) وحده المستحق للعبادة ( له الحمد في الأولى والآخرة ) الحمد لله في الدنيا على فضله وآلائه ، وفي الآخرة على ثوابه وجزائه ( وله الحكم ) النافذ في كل شيء بكلمة « كن » . ( وإليه ترجعون ) ولا مناص لأحد من هذا المرجع ، والسعيد من ثبتت حجته ، وقبات معذرته .

# الحكمة من الليل والنهار الآية ٧١ – ٧٥:

قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَداً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ يَأْيِيكُمْ بِضِيَاءِ أَفَلَا تَسْمَعُونَ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ يَأْيِيكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ يَأْيِيكُمْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ يَأْيِيكُمْ اللهِ يَأْيِيكُمْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ يَأْيِيكُمْ اللهِ يَأْيِيكُمْ اللهِ يَلْيُلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ \* وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللهِ لَيْكُمُ اللهِ لَيْكُمُ اللهِ لَيْكُمُ اللهِ وَالنّهُ وَاللّهُ وَمَنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمْ اللّهِ لَلهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا الللللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ وَاللّهُ وَال

#### : هَمُانَا

أرأيتم أخبروني . وسرمداً دائماً . ونزعنا أخرجنا .

#### الإعراب :

غير الله صفة لإله . وفي مغني ابن هشام ان جماعة من النحاة ، منهم الأخفش والكسائي قالوا : ان لعل تأتي بمعنى كي مثل لعلكم تشكرون . وهاتوا اسم فعل بمعنى قدموا .

## المعنى :

(قل أرأيتم ان جعل الله عليكم الليل سرمداً إنى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعون . قل أرأيتم ان جعل الله عليه النهار سرمداً إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ) . لا بد للانسان من العمل والراحة بالنوم ، والعمل بحتاج إلى ضياء ، والنوم في الظلام أعمق وأصح للجسم ، فخلق سبحانه النهار للعمل ، والليل للراحة ، وقد ذكر ، جلت حكمته ، عباده بنعمة الليل والنهار ، وانه لو استمر الليل بلا صباح ، أو النهار بلا ليسل لكانت الحياة إلى بوار .

وقال سبحانه عند ذكر الليل : أفلا تسمعون . وعند ذكر النهار : أفلا تبصرون لأن الليل يناسبه السمع ، والنهار يناسبه الإبصار . وقلنا فيا تقدم : ان تعاقب الليل والنهار يستند مباشرة إلى أسبابه الكونية ، واليه تعالى بالواسطة لأنه خالق الكون ومدبره بعلمه وحكمته .

( ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلسكم تشكرون ) أي جعل الليل لتسكنوا فيه ، وجعل النهار لتبتغوا فيه النخ . وتقدم مثله في الآية ٦٧ من سورة يونس ج ٤ ص ١٧٧ والآية ١٢ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٢٦ والآية ٤٧ من سورة الفرقان .

#### سورة القصص

( ويوم يناديهم فيقول أين شركائي الذين كنم تزعمون ). تقدم بنصه الحرفي الآية ٢٦ من هذه السورة ، ولا نعرف وجها لهذا التكرار إلا التثبيت والتأكيد ( ونزعنا من كل أمة شهيداً فقلنا هاتوا برهانكم ) يأتي الله غداً من كل أمسة بنبيهم ، فيشهد عليهم بتبليغ الرسالة وبما قابلوها من التكذيب والإعراض بعد اقامة الحجج عليهم وقطع جميع الأعذار . وعندثذ يقول سبحانه للجاحدين : لقد أدلى الرسول بما عنده ، فهاتوا ما عندكم من تبرير موقفكم معه وتكذيبكم رسالته تماماً كما هو شأن القاضي ، يستمع أولا من المدعي ، ثم يستجوب المدعى عليه ، فيخرس المبطلون عن الجواب ، ويحيق بهم العذاب . وتقدم مثله في الآية ١٤٣ من سورة النحل ج ٤ ص ٤٣٠ ( فعلموا ان الحق لله ) أي علموا ان الحجة لله عليهم ، ولا حجة لهم على الله ( وضل عنهم ما كانوا يفترون ) على الله بوجود الشريك ، وعلى الطيبسين ( وضل عنهم ما كانوا يفترون ) على الله بوجود الشريك ، وعلى الطيبسين

# قارون الآية ٧٦ – ٨٢ :

إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمِ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَ آتَيْنَاهُ مِنَ ٱلْكُنُونِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوهِ بِالْعُصْبَةِ أُولِي ٱلْقُوْقِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لاَ تَفْرَحَ إِنَّ اللهِ لاَ يُعِبُ ٱلْفُرِحِينَ \* وَابْتَغِ فِيهَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرةَ وَلاَ اللهُ لاَ يُعِبُ ٱلفَرِحِينَ \* وَابْتَغِ فِيهَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرةَ وَلاَ تَفْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنُ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إلَيْكَ وَلا تَبْسَغِ الفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ \* قَالَ إِنَّا أُوتِيتُهُ عَلَى اللهَ اللهُ يُعِبُ الْمُفْسِدِينَ \* قَالَ إِنَّا أُوتِيتُهُ عَلَى اللهَ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ مَنْ هُوَ اللّهَ مِنْ اللهُ مُونَ \* مَنْ هُوَ اللّهُ مِنْ أَلْهُمُونُ مَنْ فَاللّهِ مِنَ ٱللهُمُومُونَ \* مَنْ هُوَ أَنَّ اللهُ مَنْ قَبْلِهِ مِنَ ٱللهُمُومُونَ \* مَنْ مُولَى اللّهُ مَنْ ذُنُوبِهِمُ ٱلمُجْرِمُونَ \* مَنْ مُولَى اللهُ مَنْ فَاللّهُ مِنْ اللهُ مُورَاحِهُ مَا وَلا يُسْأَلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ ٱلمُجْرِمُونَ \* مَنْ مُولَى اللهُ مُولِكُ مَنْ فَوْمَ اللهُ مُولِكُ مَا اللهُ مُولَى اللهُ مُولِكُ مَا اللهُ مُولِكُ مَا اللهُ مُولِكُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ ٱللهُ مُولَى اللهُ مَنْ مُولَى اللهُ اللهُ مُولِكُ مَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ ٱللْمُحْرِمُونَ \* مَنْ مُولَى اللهُ اللهُ مُولِكُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَاللّهُ مَنْ فَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ مَنْ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَمُ مَا أُونِيَ قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظِّ عَظِيمٍ \* وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلكُمُ مَا أُونِيَ قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظِّ عَظِيمٍ \* وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمُ فَوَابُ اللهِ خَدَيْنِ لَمُن آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلَا يُلقّاهَا إِلَّا الصَّابِرُونَ \* فَوَابُ اللهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ فَهَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَة يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ اللهِ وَبَدَارِهِ الْأَرْضَ فَهَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَة يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مِنَ المُنتَصِرِينَ \* وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنَّوا مَكَانَهُ بِالأَمْسِ يَقُولُونَ وَيَ كَأَنَّ اللهَ يَبْسُطُ الرِّرْقَ لِمَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَا يَقُولُونَ وَيْ كَأَنَّ اللهَ يَبْسُطُ الرِّرْقَ لِمَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَنْ مَنَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْ كَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ \*

#### اللغة:

مفاتح جمع مفتح ، ومفاتيح جمع مفتاح ، والمعنى واحد ، وهو مـــا يفتح به . وتنوء تثقل . والعصبة الجهاعة يتعصب بعضهم لبعض . ويقدر بسكون القاف يضيق .

## الإعراب:

ما أن مفاتحه (ما) اسم موصول ، وهي مفعول ثان لآتيناه ، ومفاتحه اسم أن ولتنوء خبرها ، وأولي القوة صفة للعصبة . وأذ قال (أذ) متعلقة بمحذوف أي اظهر التفاخر إذ قال له قومه — كما في البحر المحيط لأبسي حيان الأندلسي سوقوة وجمعاً تمييز . وويل بجوز إفرادها واضافتها تقول ويل له وويله ، فإذا أضفت وجب النصب بفعل محذوف أي ألزمه ويلا أي عذاباً ، وإذا افردت جاز الرفع على الابتداء وله خبر، وجاز النصب بفعل محذوف أيضاً . ووي كلمة تعجب ولا على لها من الاعراب .

#### قارون والرأسالية المستبدة:

(ان قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم وآتيناه من الكنوز ما ان مفاتحه لتنوء بالعصبة أولي القوة). كان قارون من بني اسرائيل، لأنه من قوم موسى، وقيل: ابن عمه، وهو واضع أسس الرأسمالية المستبدة أو ممثلها، لأنه احتكر المال ، وتسلط على قومه مبررا ذلك بقوله: «انما أوتيته على علم عندي «وهذا هو المذهب الاقتصادي القائل: الفرد أولا والمجتمع ثانيا، وأيضاً تومىء اليسه الآية التي نفسرها حيث جمعت بين البغي وكنز المال .. وأي بغي أعظم من أن تكون مقدرات الحلائق رهنا عشيئة الأفراد أو الفئات ؟ وقد حاول قوم قارون أن يردعوه عن البغي بالحسنى ، ويثبروا فيه روح الحير والصلاح .

( إذ قال له قومه لا تفرح ان الله لا يحب الفرحين ) . مالك تكثر فرحاً بالمال وتغتر به ، وتتخذه وسيلة للبغي والعدوان ، والترف والاسراف ، وحولك الألوف بموتون جوعاً ؟ أنختال وتفاخر بقدرتك على المآثم والرذائل ؟ ان الله لا بحب كل مختال فخور .

ر واتبع فيما آناك الله اللهار الآخرة ) . جد واجتهد واعمل لوجه الله في كل ما أعطاك من مال وصحة وعقل ، فان المرء مسؤول أمام الله عن جسمه فـــــم ً أبلاه ، وعن عمره فيم أفناه ، وعن ماله مم اكتسبه وفيم أنفقه .

(ولا تنس نصيبك من الدنيا) لا تترك ما أنت في حاجه اليه لحياتك ومتعتك، فكل ما شئت من الطيبات ، والبس ما أردت من فاخـــر الثياب ، واسكن ما أحببت من الدور ، ولكن على حساب جهدك وكدك ، لا على حساب الآخرين، فائك بهذا تجمع بين الحظين معاً ، وتملك الزادين جميعاً : زاد الدنيا وزاد الآخرة.

( وأحسن كما أحسن الله اليك ) . اتق الله فيما أنعم به عليك ، واشكره على ذلك بالاحسان الى عباده وعياله ، وتعاون معهم على ما فيه خيرك وخيرهم .

( ولا تبغ الفساد في الأرض) بالجور والحيانة، والتكبر والتجبر ، والعيش في الإسراف والبذخ ، وحولك الجياع والعراة .. ان هذا هو الفساد بالذات ( ان الله لا محب المفسدين ) وأعد لهم عذاباً أليماً .

(قال انما اوتيته على علم عندي). هذا المال من علمه هو .. من موهبته ومهارته .. وللانسان أن يستغل علمه وموهبته في السلب والنهب، والتقتيل والتشريد، وفي كل ما يهوى ويريد .. وليس قارون بدعاً في هذا المنطق .. فقد وضعت الولايات المتحدة الأمريكية مخططاً لشراء العقول والمواهب من مختلف أنحاء العالم ، وأغرت العلماء والحبراء بالهجرة اليها ، وأسمت هذا المخطط ، برين درين ، أي استنزاف العقول ، والقصد منه أن تستخدم المواهب الانسائية في نهب ثروات البلاد وأقوات العباد في شرق الأرض وغربها .

(أو كم يعلم ان الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة وأكثر جمعاً) ؟ وكبف يعلم وقد أطغاه المال والجاه ، وأعماه عن عاقبة الظلم والبغي ، وأنساه ما سمع عن القرون الأولى ، وأنها كانت أكثر منه مالاً وأعز نفراً ، ولما طغت وبغت أذاقها الله عذاب الحزي في الحياة الدنيا ، ولعذاب الآخسرة أشد وأخزى .. وضرب المفسرون مثلاً بقوم نوح وعاد وثمود ، ولو كنت في عصرهم لم أعد المثلنهم، ولو كانوا في عصري لاكتفوا بما حدث في «ليبيا» في هذا الشهر الذي أكتب فيه كلماتي هذه، وهو شهر أيلول من سنة ١٩٦٩ حيث قامت مجموعة من الشباب الليبي ، وعزلت الملك السابق ، وهو أقوى وأغنى من قارون ، ومن ورائه الصهيونية والاستعار .. واستولى على الحسكم المذين بمثلون الشعب الليبي ، ويعبرون عن أمانيه ، وهم الذين نكل مهسم الملك المخلوع واضطهدهم بالحبس ويعبرون عن أمانيه ، وهم الذين نكل مهسم الملك المخلوع واضطهدهم بالحبس والتشريد ومصادرة الأملاك .

( ولا يُسأل عن ذنوبهم المجرمون) أي ان الله يعذبهم بغير حساب. وتسأل: كيف تجمع بين هذه الآية ، وبين الآية ٩٣ من سورة الحيجر: « فوربك لنسألنهم أجمعين عما كانوا يعملون » وفي معناها كثير من الآيات ؟

الجواب: المراد بالمجرمين هنا الذين يعتدون على حقوق النساس وحرياتهم ، ويشرون الفتن والحروب من أجل مصالحهم ومنافعهم ، فهؤلاء هم الذين يدخلون النار بغير حساب حتى ولو هللوا وكبروا ، وعليه يكون قوله تعالى : ولا يُسأل عن ذنوبهم المجرمون، محصصاً لقوله لنسألنهم أجمعين أي لو جمعنا بين القولسين لكان المعنى لنسألنهم أجمعين إلا من اعتدى على حقوق الناس فإنه يدخل النسار من غير سؤال .

#### سورة القصص

( فخرج على قومه في زينته ) . حذره قومه من عاقبة البغي والفساد ، فنفخ الشيطان في أنفه، وأخذته العزة بالاثم ، وجمع خدمه وحشمه ، وركب في موكب فخم يعرض على الناس ثراءه وكبرياءه تحدياً للذين وعظوه وحذروه من سكرات الترف والبغى .

( قال الذين يريدون الحياة الدنيا با ليت لنا مثل ما أوتي قارون انه لذو حظ عظيم ) . نظر ضعفاء العقول الى المال والزينة ، وذهلوا عن عاقبة البغي والكبرياء فتمنوا أن يكون لهم مثل ترف قارون وأبهته ليغرقوا في الملذات والشهوات ، ولو نظروا بعين البصيرة لقالوا كما قال أولو العلم .

( وقال الذين أوتوا العلم ويلكم ثواب الله خير لمن آمن وعمل صالحاً ولا يلقاها إلا الصابرون ) . ضمير يلقاها يعود إلى المثوبة والمنزلة عند الله التي دل عليها سياق الكلام ، والمعنى ان أهل العلم بالله قالوا لضعفاء العقول : لقد نطق الشيطان على ألسنتكم .. ان ما عند الله خير وأبقى ، وما اعتز أحد بغيره تعانى إلا أذله وأخزاه ، قال الإمام على : رب مغبوط في أول الليل قامت بواكيه في آخره . وقال : ما قال الناس لشيء طوبسى له إلا وقد خبأ له الدهر يوم سوه .

( فخسفنا به وبداره الأرض فما كان له من فئة ينصرونه من دون الله وما كانوا من المنتصرين ) . ولا ينجو ظالم من الحسف في الدنيا قبل الآخرة، وليس من الضروري أن يكون الحسف بالأرض فقط ، فيكون أيضاً بالحزي واللعن على ألسنة الحلائق ، وبأيدي المظلومين والمحقين .. وقد دلتنا التجارب ان الظالم إذا نزل به القصاص والعقاب تخلى عنه وتبرأ منه كل الناس حتى أعوانه وأرحامه ، وحسبه هذا خسفاً ونكالاً .

( وأصبح الذين تمنوا مكانسه بالأمس يقولون وي كأن الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر لولا ان من الله علبنا لحسف بنا وي كأنه لا يفلح الكافرون). بالأمس قال الضعفاء : يا ليت لنا مثل ما أوتي قدارون لأنهم نظروا الى الدنيسا وزينتها ، وذهلوا عن عاقبة البغي والكبرياء ،أما اليوم ، وقد شاهدوا دائرة السوء تدور على رأس الطاغية قارون ، فقد أدركوا الحقيقة وحمدوا الله الذي لم يُوتهم مثل ما أوتي الطغاة . وفي نهج البلاغة : فكم من منقوص رابح ، ومزيد خاسر .. ومن هنا قيل : الأمور بخواتيمها .

لرادك الى معاد الآية ٨٣ ــ ٨٨ :

#### اللغة :

فرض أوجب . والمراد بمعاد هنا بلـــدة الرسول الأعظم (ص) وهي مكة . وظهيراً معيناً .

# المعنى :

(تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً والعاقبة للمتقين ) . العلو في الأرض التعالي والتعاظم ، وارادة التسلط على الناس بغير حق ، والفساد الظلم والعدوان ، والفسق والفجور ، والمعنى ان من تعالى وتعاظم على الناس ، أو اعتدى على شيء من حقوقهم فقد حرم الله عليه الجندة ومأواه

#### سورة القصص

جهم وساءت مصيراً ( من جاء بالحسنة فله خير منها ومن جاء بالسيئة فلا بجزى الذين عملوا السيئات إلا ما كانوا بعملون ) . تقدم مثله في الآية ١٦٠ من سورة الأنعام ج ٣ ص ٢٩٠ .

(ان الذي فرض عليك القرآن لرادك الى معاد). يقول سبحانه لنبيه الكريم: ان الذي أوجب عليك العمل بالقرآن هو الذي سيعود بك إلى مكة التي اخرجك منها قومك . وقيل: ان النبي (ص) حين هاجر من مكة إلى المدينة اشتاق الى وطنه، وهو في أثناء الطريق ، فنزلت هذه الآية تبشره بالعودة اليه ( قل رببي أعلم من جاء بالهدى ومن هو في ضلال مبين ) . أعلم هنا بمعنى يعلم ، أي قل يا محصد لمن لا ترجو الهداية منه ، ويصر على انه هو المهتدي وأنت الضال ، قل لهسذا العنود : الله ولا أحد سواه يميز بين المهندي والضال ، والطيب والخبيث، ويجزي كلاً مما يستحق .

( وما كنت ترجو ان يلقى اليك الكتاب إلا رحمة من ربك ) . الاستثناء هنا منقطع أي لكن الله رحمك وتفضل عليك ، وهذا رد على من قال لرسول الله : لست مرسلاً من عند الله ، بل تفتري عليه ، وبيان الرد : كيف يقولون عنك يا محمد : الله تفتري على الله بادعاء الرسالة مع انها لم تمر بخاطرك من قبل ، ولا تطلعت اليها وحلمت بها في يوم من الأيام ، ولكن الله سبحانه هـو الذي أنعم عليك بها ، واصطفاك لها دون خلقه .

# إخبار الغيب عن العملاء والخونة :

( فلا تكونن ظهيراً للكافرين ولا يصدأنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت اليك وادع الى ربك ولا تكونن من المشركين ولا تدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو ). لقد اختارك الله يا محمد لتكون حرباً على الكافرين ، لا عوناً لهم، ولتبلغ رسالته الى عباده، ولا يأخذك في تبليغها لومة لاثم ، ولتخلص لله وحده في جميع أقوالك وأعمالك .

وفيها تقدم قلمنا ، ونحن نفسر هذا النوع من الآيات التي تخاطب المعصوم بالنهي عن المعصية ، قلمنا : ان للاعلى ان ينهى من هو دونه بأي شكــل أراد ، وعن

أي شيء يختار ، بالاضافة الى ان النهي عن الشيء لا يتوقف على إمكان وقوعه من المخاطب به ، أما الآن ، ونحن نفسر هذه الآية ، فقد استوحينا منها معنى آخر ، وهو ان كل ما جاء في هذا الباب من الآيات فهو إخبار بالغيب وتعريض عا عليه اليوم وقبل اليوم بعض أرباب العائسم والقلانس الذبن يتظاهرون بالدين والصلاح ، وهم جنود وأعوان للكفرة الفجرة .. وخصصنا البعض منهم بالذات مع ان العملاء والخونة يكونون منهم ومن كل نوع وصنف لأن الآيات تخاطب من يدعو الى الله وشريعته .

(كل شيء هانائ إلا وجهه له الحكم واليه ترجعون). هذا تهديد ووعيسد لكل خائن وعميل ينآمر على دينه ووطنه مع أعداء الله والانسانية، وانه بحكم المشرك الذي قامت عليه الحجة ، ومع ذلك بجحد ويعاند إذ لا فرق أبداً عند الله بين من يدعو مع الله إلها آخر ، ومن يوالي الظلكمة الطغاة ، وبداف عنهم ويبرد أعمالهم ، ويدعو الى موالاتهم ومؤازرتهم .

وتسأل : هل معنى هذا ان العملاء والخونة بجب ان نعاملهـــم معاملة المشرك من النجاسة وعدم التوريث والتزويج والدفن في مقابر المسلمين ؟

الجواب: علينا أن نعامل كل من قال: أشهد ان لا إله إلا الله وان محمداً رسول الله — معاملة المسلم مها كان عمله ، بل ومها انطوى عليه قلبه.. ذلك ان له الشهادة آثارها الموضوعية التي لا تنفك عنها بحال ، وهي الطهارة والتوريث والتزويج والدفن في مقابر المسلمين ، أما الآخرة فهي لله وحده ، ولا شأن فيها لأحد سواه ، وقد دل ظاهر العديد من الآيات ان الظالم يوم الفيامة هو والمشرك سواء. أنظر ما قلناه عند تفسير الآية ٥٥ من سورة الفرقان، فقرة «الظالم كافر».

# سَيُورُمُ الْعِنْجُبُوتِ

قيل : هي مكية ، وآياتها ٦٩ .

# بني ليوالهم الهم التحييم

الايمان جهاد وصبر الآية ١ - ٩ :

النَّمَ \* أَحسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ \* وَلَقَدْ فَتَنَّا الّذِينَ مِسَنُ قَبْلِيمْ فَلْيَعْلَمَنَّ اللهُ الّذِينَ صَدَّقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الّذِينَ مَا أَنْ يَسْفُونَا سَاءً مَا الْكَاذِينِ \* أَمْ حَسِبَ الّذِينَ يَعْمَلُونَ السّيقَلَانَ إِنَّ يَسْفُونَا سَاء مَا يَعْكُمُونَ \* مَنْ كَانَ يَرْبُو لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتِ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ \* وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتِ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ \* وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَ أَيْفِ إِنَّ اللهَ لَغَنِي عَنِ الْعَالِمِيعُ وَاللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَ عَنْهُمْ سَيّئَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ وَاللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيّئَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَلَانُ اللّهُ لَيْنَ اللّهُ لَكُوا يَعْمَلُونَ \* وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ يُوالِدَ إِسَاعَ مُوالِمُولَ الصَّالِحَاتِ لَنُحْرَبَّ مَنْهُمْ مَا لَيْسَ لَكَ يَدِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْمُ إِلَى مَرْجِعُكُمُ عَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* وَالّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَدْخِلَنَّهُمْ فَا لَنُوا لَعْمَلُونَ \* وَالّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَدْخِلَنَّهُمْ فَا لَكُوا يَعْمَلُونَ \* وَالّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَدْخِلَنَّهُمْ فَى الصَّالِحَاتِ لَنَدْخِلَنَّهُمْ فَى الصَّالِحَاتِ لَنَهُ وَاللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَدْخِلَتْهُمْ فَى الصَّالِحِينَ \*

اللغة:

لا يفتنون لا يمتحنون . يرجو لقاء الله يؤمن بحسابه وجزائه بعد الموت . وأجل الله الوقت المعين عند الله لهذا اللقاء . جاهداك حرضاك مجتهدكين .

#### الإعراب:

حسب تحتاج إلى مفعولين ، والمصدر من ان يتركوا ساد مسدهما . والمصدر من ان يقولوا بدل من مصدر أن يتركوا . فليعلمن تحتاج إلى مفعول واحد لانها على ليميزن واللام للقسم . ساء ما يحكمون (ساء) على قبح و (ما) مصدرية ، والمصدر المنسبك فاعل ساء أي قبح حكمهم . وحسناً صفة لمفعول مطلق محذوف أي ووصيناه ايصاء حسناً . وما ليس (ما) اسم موصول مفعول لتشرك .

## المعي :

(الم) تقدم تفسيره في أول سورة البقرة (احسب الناس ان يتركوا ان يقولوا آمنا وهم لا يفتنون). ليس الابمان كلمة تقال ، بل لا بد من الابتلاء والامتحان بأنواع من السراء والضراء ، فمن صبر عند هذه ولم تخرج عن دينه ، وشكر وتواضع عند تلك ولم يطغه الجاه والمال فهو المؤمن حقاً ، والا فا هو من الابمان في شيء .. هذا ما دل عليه ظاهر الآية ، واذا عطفنا عليها بقية الآيات الواردة في هذا الباب نستخلص منها ان للابمان ظاهرة لا تنفك عنه كال ، وهي أن يستجيب المؤمن لدعوة الله تعالى استجابة عملية ، لا لفظية مها كانت النتائج ، أي ان عرص أشد الحرص على طاعة الله في أمره ونهيه ، ويطبقها في عمله وسلوكه ، عرص أشد الحرص على طاعة الله في أمره ونهيه ، ويطبقها في عمله وسلوكه ، واذا ابتلي بالحطوب والمحن لأنه أخلص لله فما يزيده ذلك إلا امماناً وتسليماً . أنظر ج ١ ص ٢٤٧ فقرة ، ثمن الجنة ، وص ٣١٤ فقرة ، لا ايمان بلا تقوى ، وج ٢ ص ٤٥٧ فقرة ، بين الدين وأهل الدين .

( ولقد فتنا الذبن من قبلهم ) . اختبرنا بالشدائد أتباع الأنبياء من الأم

#### سورة العنكبوت

السابقة ، فصبروا صبر الأحرار،وازدادوا تمسكاً بدينهم واخلاصاً لربهم وأنبيائهم، وأوضح تفسير لهذه الآية قوله تعالى: ووكأين من نبي قاتل معه ربيتون كثير فا وهنوا... وما استكانوا والله بحب الصابرين –111 آل عمران ، ج ٢ ص ١٧٤. (فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين ) . يمتحن سبحانه عبده باقبال الدنيا عليه وادبارها عنه لتظهر أفعاله التي يستحق عليها الثواب والعقاب ، لأنه ، جلت حكمته ، لا عاسب الانسان على ما فيه من قابلية واستعداد للخير والشر ، وانما بحاسبه على أعماله التي تظهر للعيان .

(أم حسب الذين يعملون السيئات أن يسبقونا). أبحسب المسيئون ان الله عاجز عن طلبهم ؟ كيف وهو على كل شيء قدير ؟ وبمسن بمتنعون عنه ولا ضد يعانده ولا شريك يساويه ؟ (ساء ما يحكمون) بأنهم يفلتون من سلطان الله وحكمه.

( من كان برجو لقاء الله فان أجل الله لآت ) بعد أن ذكر سبحانه من كفر باليوم الآخر ذكر من آمن به وقال لهذا المؤمن: اثبت على ايمانك، فان الساعة آتية لا ريب فيها ، فاعمل لها ( وهو السميع العليم ) . يسمع ما تقول ، ويعلم ما تضمر وتفعل ، ويجزيك بما أسلفت ( ومن جاهد فإنما يجاهد لنفسه ) وتفسيره : ه فمن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها – ١٠٤ الأنعام » ج ٣ ص ٢٣٨ . ( ان الله لغني عن العالمين ) لا تنفعه طاعة من أطاع ، ولا تضره معصية من عصى .

( والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنكفرن عنهم سيئاتهم ولنجزينهم أحسن الذي كانوا يعملون ) . من آمن بعد ما كفر ، وأصلح بعد ما أفسد فإن الله يغفر له ويعفو عما مضى ، وفوق ذلك يثيبه تفضلا منه على إيمانه وإصلاحه تماماً كمن لا ذنب له..وفي هذا المبدأ الخير كل الخير للانسانية لأنه يفتح باب الأمل للمذنبين والمجرمين ، ويدفع بهم إلى التوبة والاقلاع ، ولا سبيل أجدى من هذا السبيل لتطهير المجتمع من المظالم والمفاسد .

## أيضاً الر بالوالدين:

( ووصينا الانسان بوالديه حسناً وان جاهداك لتشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعها إلي مرجعكم فأنبتكم بما كنم تعملون ).أمر سبحانه بالاحسان إلى الوالدين واطاعتها في كل شيء إلا فيما لا يرضيه تعالى ، حيث لا طاعة لمخلوق في معصية الحالق . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ٢٣ من سورة الإسراء ، فقرة البر بالوالدين ، ج ه ص ٣٥ . وفي كتب الحديث قصة ندل على ان السبر بالوالدين ينفع عند الشدائد ، وأيضاً تدل على أن أفضل دعاء يتجه به الانسان الى الله عند المحنة هو العمل الصالح .

روي عن النبي (ص) ان ثلاثة رجال لجأوا الى غار في الطريق يبيتون فيسه ليلتهم ، فسقطت صخرة ضخمة من الجبل وسدت عليهم باب الغار ، وبعد التفكير طويلاً لم يجدوا إلا التوجه بالدعاء إلى الله وحده أن ينجيهم من هذا الهلاك ، ثم ذكر كل واحد منهم عملاً صالحاً كان قد صنعه .. فذكر الأول بره بوالديسه وتوفير الراحة لها ، فانفرجت الصخرة قليلاً . وذكر الثاني انه صرف نفسه عن عمل فاحش مع امرأة كانت في حاجة تضطرها الى ذلك ، فكفاها هذه الحاجسة ووفرها لمسا ، فانفرجت الصخرة قليلاً أيضاً . وقال الثالث : ان أجيراً كان يعمل عنده ، فترك أجره ورحل عنه ، فاحتفظ له بأجره وتماه له ، فلما عساد اليه ، وقد كثر الأجر وأصبح قطيعاً كبيراً من الأنعام ، أعطاه إياه ، فانفرجت الصخرة تماماً ، وخرجوا من الغار .

وسواء أصحت هذه الروايــة ، أم لم تصح فان القصة تعبّر عن الاسلام في حقيقته وجوهره لأنه يحصر طريق النجاح في الدنيا والآخرة بالأعمال الصالحة ، لا بالأقوال والمظاهر .

ر والذين آمنوا وعملوا الصالحات لندخلنهم في الصالحين ). وتسأل : ما الفرق بين قوله تعالى هنا : لندخلنهم في الصالحين وقوله في الآية السابقة: لنكفرن عنهم سيئاتهم ولنجزينهم أحسن ما كانوا يعملون ؟

الجواب : ان الادخال في زمرة الصالحين كالشهداء والأولياء أرفع بكثير من

#### سورة العنكبوت

العفو والجسزاء ، فهو أشبسه بقولك لمن أساء ثم أصلح وأخلص : لقد عفوت عنك ، وأحسن اليك بكذا ، وفوق ذلك أجعلك في عداد المصطفين الأخيار .

# ومن الناس من يقول آمنا الآية ١٠ – ١٥ :

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ وَكَيْنَ جَاءً نَصْرٌ مِنْ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أُولَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بَهَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ \* وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا الّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا اللّذِينَ كَفَرُوا لِلّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا اللّذِينَ كَاذِبُونَ \* خَطَالَا كُمْ وَمَا هُمْ بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَالَاهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِنَّهُ مِمْ لَكَاذِبُونَ \* وَلَلْمَا اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ اللّهُ مَعَ الْقَالِمُمْ وَلَيْسَأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّا كَانُوا وَلَيَحْمِلُنَّ أَنْقَالُهُمْ وَأَنْقَالًا مَعَ أَنْقَالِمُمْ وَلَيْسَأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّا كَانُوا وَلَيَحْمِلُنَّ أَنْقَالُمُمْ وَأَنْقَالًا مَعَ أَنْقَالِمُمْ وَلَيْسَأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّا كَانُوا يَعْمَرُونَ \* وَلَقَدُ أُرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَيْنَ فِيمِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَ يَقْمِ فَا لَهُ وَلَيْنَ \* فَلْمِنَ \* فَالْتَهَامُ وَأَصَالَا عُلْمُ الطُوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ \* فَالْجَيْنَاهُ وَأَصَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ \* فَالْجَيْنَاهُ وَأَصَحَالًى وَاللّهُ مِنْ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّه

#### اللغة

المراد بفتنة الناس أذاهم. والأثقال جمع ثقل والمراد بالأثقال هنا الأوزار لقوله تعالى في الآية و من سورة النحل : • ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يضلّونهم . .

#### الإعراب :

لنحمل اللام للأمر ولذا جرم الفعل . وبحاملين الباء زائدة . ومن خطاياهم ( من ) للتبعيض . ومن شيء (من) زائدة وشيء مفعول حاملين، ومن خطاياهم متعلق بمحذوف حال مقدماً من شيء، والأصل وما هم حاملين شيئاً من خطاياهم . وألف سنة ظرف زمان منصوب بلبث . وخمسين منصوب على الاستثناء . وعاماً تمييز .

## ایمان او سراب ؟

(ومن الناس من يقول آمنا بالله فاذا أوذي في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله). هذه الآية صورة حقيقية لبعض الناس الذين نعرفهم ونعايشهم .. لقد زين الشيطان في لهذا البعض انه من أهل التقى والايمان ، فانطلت عليه الحيلة وصد ق الشيطان في وساوسه وأحابيله ، وانه من المتقين، وهو في حقيقته وواقعه لا يعتقد بشيء ولا يرى الا منافعه ومصالحه الحاصة ، ولا شيء أدل على ان ايمانه وهم وسراب من تنكره للمحق أو تجاهله اياه حين يخاف الناس على أدنى شيء من أشيائه .. يخافهم اذا لم ناصر الحق والعدل بفعل أو قول تماماً كما يخاف الأولياء والأتقياء من الله اذا لم يعملوا بأمره ونهيه ، وتقدمت الاشارة الى هذا الفريق في الآبة ٧٧ من سورة النساء : « فلما كتب عليهم القتال اذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية » . وقلنا فيما تقدم : ما من أحد اتبع الحق الا ودفع ثمنه من نفسه وأشيائه ، وإلا لم يكن لأهل الحق وأنصاره أية فضيلة . أنظر تفسير الآية ١٥٥ من سورة البقرة ج ١ ص ٢٤٢ ، فقرة « ثمن الجنة » . وفي الحديث : من خاف الله خو فه من كل شيء ،

( ولئن جاء نصر من ربك ليقولن انا كنا معكم ) . هم مع الدين اذا كان متجراً رائحاً، وهم أعداء الدين اذا سألهم البذل والتضحية ولو باليسير، وأبلغ كلمة في هذا المعنى قول سيد الشهداء الحسين بن علي (ع) : «الناس عبيد الدنيا ، والدين لعتى على ألسنتهم بحوطونه ما درت معايشهم ، فإذا محصوا بالبلاء قل الديانون » .

#### سورة العنكبوت

وتقدم مثله في الآية ١٤١ من سورة النساء ج ٢ ص ٤٦٦ ( أو ليس الله بأعلم بما في صدور العالمين ) . هل تريدون ان تخدعوا الله وتحتالوا عليه ، وهو العليم بما تخفون وما تعلنون ؟

( وليعلمن الله السذين آمنوا وليعلمن المنافقين ) . تقدم مثله في الآية ٣ من هذه السورة ، والآية ١٥٤ من سورة آل عمران ج٢ ص ١٨٦ . ( وقال الذين كفروا للذين آمنوا اتبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم ) . قال مشركو قريش للذين استجابوا لدعوة رسول الله (ص): كيف تتبعون محمداً وتتحملون الكثير من أجله ٩ دعوه وعودوا إلى ديننا ، واذا كنم تخافون عذاب الله بعد الموت كما خوقكم محمد فنحن نتحمله عنكم . قالوا هذا ، وهم يريدون به ان البعث حديث خرافة (وما هم من شيء انهم لكاذبون ) لأن كل انسان مجزي بأعماله، لا محمل وزر غيره ، أو يسأل عنه : « قل لا تسألون عما أجرمنا ولا نسأل عما تعملون — ٢٥ سبأ » .

( وليحملن أثقالهم وأثقالاً مع أثقالهم ) . كل من أضل غيره يحمل وزر نفسه ، ووزر من غرر به ، حيث تسبب في وجود الضلال وانتشاره ، أما من يتبع المضل فإنه يحمل وزر نفسه كاملاً ، ولا ينقص منه شيء لأنه استجاب الى دعوة الضلال بسوء اختياره ، وبكلمة للمضل عقوبتان : احداهما على ضلاله ، والثانية على اضلاله ، وللتابع عقوبة واحدة على عمله بالضلال مختاراً ( وليسألن يوم القيامة عما كانوا يفترون ) بادعائهم الشريك لله ، وقولهم عمن الرسول الأعظم (ص) : انه ساحر وقولهم للمؤمنين : اتبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم ، وغير ذلك .

( ولقد أرسلنا نوحاً الى قومه فلبث فيهم ألف سنة إلا خسين عاماً فأخذهم الطوفان وهم ظالمون فأنجيناه وأصحاب السفينة وجعلناها آية للعالمين ) . يدل ظاهر الآية بوضوح ان نوحاً عاش ٩٥٠ عاماً ، والعقل لا يأبى ذلك ، فوجب التصديق أما التعليل بأن عدد البشرية كان قليلاً يومذاك ، والنسل كان محدداً ، وانه كلا قل العدد والنسل طالت الأعمار ، كما قال بعض المفسرين الجدد ، أما هذا التعايل ونحوه فلا يصح الركون اليه في تفسير الوحي أو توجيهه .. وفي قاموس الكتاب

المقدس ان نوحاً اسم سامي ، ومعناه الراحة ، وأبوه هو الذي سماه بذلك .
ويلاحظ ان السامية هي نسبة إلى سام بن نوح فكيف نُسب الوالد الى الولد؟
وفي ص ٤٤٨ من هذا القاموس ان ساماً وُلد لنوح وعمره ٥٠٠ سنة . ولم يشر القاموس المذكور الى تاريخ العهد الذي كان فيه نوح ، وربما لعسدم المصادر . وتقدم الكلام عن نوح في العديد من الآبات ، منها سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٤٤ وما بعدها ، ومنها في سورة هود ج ٤ ص ٢٢٢ وما بعدها .

# ابراهيم الآية ١٦ – ١٨ :

وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* إِنَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أُو ثَاناً وَتَخْلُقُونَ إِفْكا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَا بْتَغُوا عِنْدَ اللهِ الرِّزْقَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَا بْتَغُوا عِنْدَ اللهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ نُرْجَعُونَ \* وَإِنْ تُتَكَذَّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ نُرْجَعُونَ \* وَإِنْ تُتَكَذَّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أَمْمُ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ ٱلْبَلاَغُ ٱلْمُبِينُ \*

# المعنى :

ان دعوة ابراهيم (ع) هي دعوة كل نبي : الاخلاص لله في كل شيء، ونبذ الشرك بشي صوره وأشكاله ، والايمان بأن الله هو المبدىء والمعيد ، بيده الضر والنفع ، ومن كذب وتولى عن هذه الدعوة نقد ظلم نفسه .

وني قاموس الكتاب المقدس ان ابراهيم هو ابن تأرح من نسل سام بن نوح، وانه من بلاد ما بين النهرين أي دجلة والفرات ، وأنه أقام فيها ٧٥ عاماً ، ثم رحل مع زوجته ولوط الى أرض كنعان ، وقال مؤلفو القاموس المذكور : « لا

## سورة العنكبوت

يمكن أن نعيّن على وجه التحديد التاريخ الذي عاش فيه ابراهيم ، ولكنـه ُولد وفقاً للتاريخ الذي حدده «اشر» حوالى سنة ١٩٩٦ ق. م. » . وتقدم الكلام عن ابراهيم في سورة الأنعام الآية ٧٤ – ٨٤ ج ٣ ص ٢١١ – ٢١٩ وسورة مريم الآية ٤١ – ٥٠ ، وسورة الأنبياء الآية ٥٢ – ٧٢ .

# الله المبدىء والمعيد الآية ١٩ ــ ٣٧ :

أُوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِي، اللهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرُ ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنْشِيءُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* يُعَذُّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاهُ وَإِلَيْهِ تُقْلَبُونَ ﴿ وَمَا أَنْتُمْ بَمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِــن وَلَيْ وَلَا نَصِيرِ★ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتٍ اللهِ وَ لِقَائِهِ أُولَٰئِكَ يَثِسُوا مِنْ رَحْمَتِي وَأُولَٰئِكَ لَهُمْ عَدْابٌ أَلِيمٌ \* فَهَا كَانَ جَوَابَ قُوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ خَرُّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنَ النَّـارِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يُوْمِنُسُونَ ﴿ وَقَالَ إِنَّا ٱتَّخَذَتُمْ مِنْ دُونَ اللهِ أَوْ ثَاناً مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْض وَ يَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً وَمَأْوَاكُمُ النَّادُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ \* فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيزُ الْحَكِيمُ\* وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحُقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَٱلْكِيَتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ في الدُّنيَا وَإِنَّهُ في الْآخِرَةِ لِمَنَ الصَّالِحِينَ★

اللغة :

الانشاء الابجاد . وتقلبون ترجعون .

#### الإعراب :

بمعجزين الباء زائدة ومعجزين خبر أنتم أي ما أنتم معجزين . ومن وني (من) زائدة وولي مبتدأ ولكم خبر . والمصدر من ان قالوا خبر كان . وأوثاناً مفعول أول لاتخذتم والمفعول الثاني محذوف أي اتخذتم من دون الله أوثاناً آلهة . ومودة مفعول من أجله لاتخذتم .

## المعنى :

(أو تم يروا كيف يبدى الله الحلق ثم يعيده ان ذلك على الله يسير) أو تم يروا أو تم يعلموا ، ويتلخص معنى الآية بقول الإمام على (ع): لا عجبت لمن أنكر النشأة الأخرى ، وهو يرى النشأة الأولى » . ووجه الملازمة بين النشأتين اتحادهما في العلة ، وهي قدرة الموجيد ، فإن من قدر على إبجاد الشيء من لا شيء يقدر على جميع أجزائه بعد تفرقها ، بل الجمع أهون وأيسر من الابجاد .. نقول هذا مع العلم بأنه لا شيء على الله أهون من شيء ، وأنه يوجد الحطير والحقير بكلمة هكن » . وكررنا ذلك بتكرار الآيات . انظر ج ١ ص ٧٧ و ج ٢ ص ٣٩٦ و ج ٤ ص ٣٩٦ .

## القرآن والفكر :

( قل سبروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الحلق ثم الله ينشىء النشأة الآخرة ان الله على كل شيء قدير ) . نهسى القرآن عن التقليد ، ونعى على المقلدين ، وأمر بالبحث والنظر ، وأثنى على العلماء والمجتهدين في العديد من آياته .. ولا شك ان البحث والنظر علامة من علامات الحياة، وطريق الى نموها وتقدمها وحل شك ان البحث والنظر علامة من علامات الحياة، وطريق الى نموها وتقدمها وحل

#### سورة العنكبوت

مشاكلها اذا كان مع البحث والنظر صبر وتصمم على بلوغ الهدف مها كانت العقبات .. فبالصبر والاعان تنقهر كل القوى ، فلقد صمم انسان هذا العصر أن يصل الى القمر ، فاجتهد وثابر حتى وطيء أرضه بأقدامه ، وغداً أو بعد غديطأ المريخ وغيره من الكواكب .. اذن ، فليس هناك قوة لا يتغلب عليها الانسان إلا قوة خالق الانسان ، ومن هنا قيل : ما فوق الانسان غير خالقه، ولو سألني سائل : ما هو حد الانسان ؟ لقلت له : حده ان لا حد لطاقاته واستعداده ، والجهل والتقليد هو الذي يحول بين الانسان وقابليته ، ويفصله عن نفسه وواقعه، ومن أجل هذا حرم القرآن التقليد ، وأمر بالنظر واتباع العقل في جميع أحكامه، وأطلق عليه كلمة النور والهدى والبرهان .

وتسأل : صحيح ان القرآن نهى عن التقليد ، وأمر بالبحث والنظر ، وأثنى على العلماء ، ولكن السياق أو السبب الموجب لنزول الآيات الواردة في هذا الباب يدل على ان العلماء الذين أثنى عليهم هم أهل العلم بالله وحلاله وحرامه، وانه أمر بالنظر والتفكر في خلق الكائنات لينتهي الانسان من ذلك الى الاعمان بالله واليوم الآخر ، ويفوز بالجنة ونعيمها ، وينجو من النار وجحيمها : وأوضح مثال على ذلك قوله تعالى : و أفرأيتم ما تحرثون أأنتم تزرعونه أم نحس الزارعون لو نشاء لجعلناه حطاماً فظلتم تفكهون – ٦٠ الواقعة ، أي تعجبون . وأي عاقل يقول : ان هذه الآية تحث على علم الزراعة ؟ ومثلها بقية الآيات التي أمرت بالنظر والتفكر .

الجواب أولاً: ان هناك آيات باركت وأثنت على كل ما ينفع الناس كقوله تعالى : و فأما الزبد فيذهب جفاء واما ينفع الناس فيمكث في الأرض – ١٧ الرعد ، ولا شيء ينفع الناس كالعلم ، بل لا حياة بدونه في هذا العصر، هذا بالاضافة الى عشرات الآيات التي حثت على الأعمال الصالحة ، واعتبرت أهلها خير البرية ، قال تعالى : « ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم نحير البرية ، قال تعالى : « ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم نحير البرية – ٧ البينة ، والعلم في طليعة الأعمال الصالحة .

ثانيساً: صحيح ان السبب الموجب لنزول الآيات التي أمرت بالبحث والنظر أو أكثرها هو الرد على من كفر بالله واليوم الآخر،ولكن سبب النزول لا يخصص عموم اللفظ.

ثالثاً: ان العلم النافع حسن بذاته في نظر العقل ، وحكم العقل لا يقبل التخصص والاستثناء ، أجل للعلم منازل ومراتب تقاس بما يترتب عليه من فوائد ومنافع ، والعلم بالله وشريعته أنفع العلوم دنياً وآخرة ، أما دنياً فلأنه يتجه بكل شيء إلى خير الناس ومصالحهم ، وأما في الآخرة فلأنه سبيل النجاة من غضب الله وعذابه ، ومن هنا أطلق المسلمون كلمة عالم بلا قيد على رجل العلم بالدين، ومع القيد على غيره من أهل العلوم الدنيوية .

رابعاً: اتفق فقهاء المسلمين قولاً واحداً على ان كل علم لا يُستغنى عنه في الحياة فهو فرض كفاية ، وفي الحديث : « ما من مسلم يغرس غرساً أو يزرع زرعاً فيأكل منه طير أو إنسان إلا كان له به صدقة » . وفيه أيضاً : « اطلبوا العلم من مظانه » أي من مصادره الدينية والدنيوية ، « اطلبوا العلم ولو في الصين». وبداهة ان علم الدين يُطلب من كتاب الله وسنة نبيه ، وليس من الصين ، إلى غير ذلك من الأحاديث .

(يعذب من يشاء) ممن يستحق العذاب (ويرحم من يشاء) ممن يستحق الرحمة، لأن الله عادل وحكيم بجزي كل نفس بما كسبت (واليه تقلبون) ترجعون يـوم القيامــة للحساب والجزاء (ومـا أنم بمعجزين في الأرض ولا في السماء)، أي ولا من في السماء بمعجزين، وفي لمج البلاغة: لا يعجزه من طلب، ولا يفوته من هرب (وما لكم من دون الله من ولي ولا نصير) لا مرد لحكمه، ولا ملجأ منه إلا اليه (والذين كفروا بآيات الله ولقائه أولئك يشوا من رحمتي وأولئك لهم عذاب أليم). البأس من رحمة الله نتيجة حتمية للكفــر به وباليوم الآخريق، وجزاء من يشس من رحمة الله وثوابه كفراً وجحوداً هو أن يذوق عذاب الحريق.

(فلا كان جواب قومه إلا ان قالوا اقتلوه أو حرقوه فأنجاه الله من النار) عاد الحديث الى ابراهيم (ع) وسيرته مع قومه الذين حاولوا التخلص منه ومن دعوته بالقتل أو الاحراق. وهذا هو منطق الجبابرة الطغاة في كل زمان ومكان. تدمغهم الحجة الواضحة ، فترتعد منها فرائصهم ، ويخافون على مناصبهم ، ولا علكون إلا الظلم والطغيان ، فيصدرون الأوامر : اسجنوا .. عذبوا .. صادروا

## سورة العنكبوت

الأملاك .. اهدموا البيوت .. اشنقوا .. احرقوا .. وهنا تتدخل العناية الإلهية ، إما بنجاة المظلوم من أيدي الظالمين ، وإما بأخذهم أخذ عزيز مقتدر بيده أو بيد الأحرار من عبيده ، وتقدم مثله في الآية ٦٨ من سورة الأنبياء ( ان في ذلك لآيات لقوم يؤمنون ) أي ينتفعون بالنذر ، ويتعظون بالعبر ، ويبحثون عن الحق لوجه الحق ليؤمنوا به ويعملوا محلصين .

( وقال الما اتخذتم من دون الله أوثاناً مودة بينكم في الحياة الدنيا ) . قال ابراهيم لقومه : عبدتم هذه الأوثان ، وأنتم على يقين بأنها لا تنفع ولا تضر ، ولكن عظمتموها تقليداً لمن تودونهم وتحبونهم في هذه الحياة ، وستنقلب هذه المودة الى عداوة وبغضاء (ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً). قال الإمام علي (ع) : يتبرأ التابع من المتبوع ، والقائد من المقود ، فبتزايلون بالبغضاء – أي ينفارقون – ويتلاعنون عند اللقاء ( ومأواكم النار وما لكم من المصرين ) . هذه نهاية من كفر بالحق تابعاً كان أو متبوعاً .

( فآمن له لوط وقال اني مهاجر الى ربي انه هو العزيز الحكيم ) . لوط هو ابن أخي ابراهيم ، وقال جاعة من المفسرين : لم يهتد أحد من قوم ابراهيم ويؤمن إلا لوط ، وليس هذا ببعيد ، لأن هذه الآية تومىء إلى ذلك بالإضافة الى ما جاء في كثير من الكتب ان ابراهيم هاجر هو وزوجته وابن أخيب لوط فقط . وفي الاصحاح التاسع عشر ان ابني لوط سقنا أباهما خرا ، فاضطجم معها ، وحملنا منه ، فولدت الكبرى ذكرا أسمته موآب ، وأيضا حملت الصغرى ذكرا أسمته بن عمي .

( ووهبنا له إسحق ويعقوب وجعلنا في فريته النبوة والكتاب وآتيناه أجره في الدنيا وانه في الآخرة لمن الصالحين ) . ضمير له يعسود الى ابراهيم (ع) ، وفي هذه الآية دلالة واضحة على ان الله سبحانه لم يبعث نبياً بعده إلا من صلبه، وإذا عطفنا على هسذه الآية حديث « هذا الأمر في قريش .. الناس تبع لقريش .. الأثمة من قريش .. ه اذا فعلنا ذلك كانت النتيجة ان جميع الأنبياء والأثمة من سلالسة ابراهيم (ع) لأن نسب قريش ينتهي اليه . وتقدم مثله في الآية ٤٩ من سورة مريم و ٧٢ من سورة الأنبياء .

## لوط الآية ٢٨ – ٣٥:

وَ لُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بَهَا مِنْ أَحَــد مِنَ ٱلْعَالِمَانِ \* أَيْنُكُمْ لَتَــا أَتُونَ الرَّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّبِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرَ فَهَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا ٱنْتِنَا بِعَذَابِ اللهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ \* قَـالَ رَبِّ أَنْصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ \* ٱلْقَرْيَةِ إِنَّ أَهُلَهَا كَانُوا ظَالِمِينَ ﴿ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطاً قَــالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ يَمِنْ فِيهَا لَنْنَجِّيَّنَّهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ \* وَكَلَّـــا أَنْ تَجاءِتُ رُسُلُنَا لُوطِاً سِيءِ بِهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ ذَرْعاً وَقَالُوا لَا تَخَفُ وَلَا تَعْزَنْ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَـــابرينَ\* إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى أَهْلِ لِهٰذِهِ ٱلْقَرْيَةِ رَجْزاً مِنَ السَّمَاءِ بَمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿ وَكَقَدْ تَرَكْنَا مِنْهَا آيَةً بَيِّنَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ\*

## المعنى :

أرسل الله لموطاً الى مجتمع ما عرف التاريخ القديم له مثيلاً في انحلالاً وبشاعته .. يأتون الرجال شهوة من دون النساء ، ويقطعون الطريق على المارة بالأذى ضرباً وسلباً واغتصاباً ، أما أنديتهم ومجالسهم فلا تعرف إلا الفحش والمنكسر والآثام .. فحذرهم لوط ، وأنذرهم بعذاب الله .. وهذا كل ما يملكه ويقدر

#### سورة العنكبوت

عليه ، فسخروا منه ، وقالوا : أرنا هذا العـذاب لنؤمن بك .. فالتجأ الى الله يستنصره على القوم المفسدين .

فاستجاب سبحانه الى تضرعه ، وأمده عملائكة غلاظ شداد ، مروا في طريقهم بإبراهيم ، وبشروه بغلام عليم من امرأته العجوز العقيم ، وأطلعوه على حكم الله في قوم لوط . قال : كيف وفيهم العبد الصالح لوط ؟ قالوا : هو ومن اتبعه في أمان إلا امرأته التي تظاهرت وتآمرت مع القوم الكافرين .

ودخل الملائكة على لوط بوجوه وضاءة ناضرة ، فأوجس في نفسه خيفة عليهم من قومه الأشرار ، فكشفوا له عمسا قصدوا اليه .. وتمت كلمـــة العذاب على المفسدين ، وأصبحوا أثراً بعد عين ، وعبرة لأولي الأبصار .

وبعد الوف السنين يعيد تاريخ اللواط والفساد نفسه في مجلس العموم البريطاني حيث أقر واستحلت هذه الفاحشة التي تنفر منها طبساع الوحوش والحشرات .. ونحن على يقين بأن نوعاً من العذاب سيحل على هذا المجتمع وأمثاله عاجلاً أم آجلاً تماماً كما حل على الذين من قبلهم .

وفي قاموس الكتاب المقدس: « ونعلم من الكشوف الجيولوجية ان المنطقة الواقعة جنوب البحر الميت قد اكتست بالملح ، وربما كان سبب هذا انفجار تحت سطح الأرض حدث بفعل الحسي » . وتقدمت هذه الآيات في سورة الأعراف الآية ٨٠ – ٨٤ ج ٣ ص ٣٥٢ ، وفي سورة هود الآيات ٧٧ – ٨٣ ج ٤ ص ٢٤٧ – ٢٥٦ .

# شعيب الآية ٣٦ -- ٤٠ :

وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ وَارْجُوا ٱلْيَوْمَ الآخِرَ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ \* فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ \* وَعَاداً وَتَمَنُّودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ

#### الجزء العشرون

وَذَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءُهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ \* وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءُهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكَبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ \* فَكُلاَّ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَينَهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ عَلَيْهِ حَاصِباً وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغُرَقْنَا وَمَا كَانَ الله لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُ مِنْ أَغُرَقْنَا وَمَا كَانَ الله لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُ مَنْ يَظْلِمُونَ \*

#### اللغة :

الرجفة الحركة والاضطراب. والجثوم البروك على الركبة والمراد به هنا الهلاك. والحاصب من الرمي بالحصباء أي الحجارة الصغيرة .

## الإعراب : ا

أخاهم مفعول لفعل محذوف أي وأرسلنا إلى مدين أخاهم . وشعيباً بـدل من أخاهم . وغاداً وثمود مفعول لفعل محذوف أي وأهلكنا . وفاعل تبين ضمير مستر يعود الى هلاكهم المفهوم من سياق الكلام . والمصدر من ليظلمهم متعلق بمحذوف خيراً لكان،أي ما كان الله مريداً لظلمهم .

#### المعنى :

( وإلى مدين أخاهم شعبباً فقال يا قوم اعبدوا الله وارجوا اليـوم الآخـر ولا تعثوا في الأرض مفسدين ) . شعيب عربـي كهود وصالح ، وأهل مدين عرب، وهي من أطراف الشام،ولا وجود لهذا الاسم في قاموس التوراة والأناجيل الأربعة

والذي فيه ان يثرون اسم مدياني ، وهو كاهن مديان حمو موسى أي أبو زوجته ويدعى أيضاً رعوثيل . وتقدم نظير هذه الآية في سورة الأعراف الآية ٨٥ ج ٣ ص ٣٥٦ .

( فكذبوه فأخذتهم الرجفة فأصبحوا في دارهم جاثمين ) . تقدم في الآية ٧٨
 من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٥١ .

( وعاداً وثمود وقد تبين لكم من مساكنهم وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عسن السبيل وكانوا مستبصرين ) أي يملكون التبصر والعقل الذي بهتدون به الى سبيل الحق ، ولكنهم اتبعوا الشيطان فكانوا من المهلكين ، وأنتم أيها المشركون عقلاء كعاد وثمود ، وقد رأيتم من الدلائل على هلاكهم ما فيه عظة وعبرة ، أفلا تتعظون وتنتهون عن متابعة الشيطان في خطواته وهمزاته ؟

(وقارون وفرعون وهامان ولقد جاءهم موسى بالبينات فاستكبروا في الأرض وما كانوا سابقين ) . أي ناجين من عذاب الله كما ينجو السابق ، وقدارون هو الساني كان له و من الكنوز ما ان مفاتحه لتنوء بالعصبة أولي القوة و . وفرعون هو القائل : أنا ربكم الأعلى ، وهامان وزيره .. هؤلاء جاءهم موسى بالدلائل والبصائر ، فأخذتهم العزة بالإثم ، فأهلكهم من له العزة جميعاً (فكلا أخذنا بذنبه فمنهم من أرسلنا عليه حاصباً ) كقوم لوط (ومنهم من أخذته الصيحة كثمود (ومنهم من أخرقنا ) كقوم كثمود (ومنهم من أغرقنا ) كقوم فوح وفرعون وهامان (وما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ) . ولماذا يظلم الله الناس ؟ ألأنه في حاجة الى الظلم وهو غني عن العالمين ؟ وكيف يظلم عباده وهو القائل : و ان لعنة الله على الظالمين — ٤٤ الأعراف » .

# إن أوهن البيوت لبيت العنكبوت الآية ٤١ \_ ٤٥ :

مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أُولِيَاءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنْكَبُوتِ اِتَّخَذَتْ بَيْتَاً وَإِنَّ أُوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ\* إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ

#### الجزء العشرون

مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ الْضَرِبُهَا اللّهُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ اللهُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ اللهُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ اللهُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ اللّهَ إِلَّا أَلْعَا لِمُونِينَ \* أَتُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَاللّهُ أَيْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَأَفِي السَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ لَنْهُ مِنْ الْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكُو وَلَذِكُو اللهِ أَكْبَرُ وَاللّهُ مَا تُصْنَعُونَ \* وَاللّهُ مَا تَصْنَعُونَ \*

## الإعراب :

جواب لو محذوف أي لو كانوا يعلمون ان هذا مثلهم . يعلم ما تدعون (ما) اسم موصول مفعولاً ليعلم أي يعلم الذين يدعون ، وقيــل ( ما ) استفهام ومحلها النصب بيدعون ، ويعلم معلقة عن العمل .

# المعنى :

(مثل الذين اتخلوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيناً وان أوهن البيوت لبيت العنكبوت لو كانوا يعلمون). علينا أولا أن نحدد من هم المذين اتخذوا من دون الله أولياء؟ هل هم عبدة الاحجار والأوثان فقط أو انهم أعم وأشمل؟ وقبل أن نجيب عن هذا السؤال نذكر قوله تعالى: « من كان يريسد العزة فلله العزة جميعاً — ١٠ فاطر ». وقوله: « أيبتغون عندهم العزة فان العزة لله جميعاً — ١٣٩ النساء ». ومعنى هذا انه لا عزة ولا قوة لمال أو علم أو سلطان أو لاي شيء إلا اذا قام على أساس من تقوى الله ومرضاته ، وكان مظهسراً لطاعته وارادته.. فالعلم قوة وخير وايمان بالله والانسانية اذا كان دعامة للحق والعدل، ووسيلة لنمو الحياة وازدهارها ، والعلم ضعف وشر وكفر بالله وبالانسانية اذا كان وغيرهما .

إذا تمهد هذا عرفنا ان الذين اتخذوا من دون الله أولياء هم عبدة الأوثان، ومن أعرض عن الله مغتراً بمال أو علم وفهم أو سلطان ، ومن بغى وسعى في الأرض فساداً .. وقد شبه سبحانه قوة هؤلاء ببيت العنكبوت الذي يبقى اذا سكنت الرياح، ولم يعترضه أي عارض ، واذا هبت الربح أو اعترضه أدنى شيء يصبح هباء لا عين له ولا أثر .. وبكلام آخر ان كل من أعرض عن الله سبحانه معتمداً على وثن أو علم أو مال أو سلطان فهو من الذين اتخذوا من دون الله أولياء ، ومن يتخذ من دون الله ولياً فهو من الخاسرين .

وفي كتاب الحيوان للجاحظ « ان ولد العنكبوت يقوم على النسج ساعة يولد، ومادة نسيجه من الحارج لا من جسده ، وانه لما عرف عجزه عما يقوى عليه الليث احتال نحيوطه على صيد الذباب من أجل قو ته ». وعلى كل عاقل أن يسأل نفسه وعقله : من الذي ألهم العنكبوت فن النسج ودله ساعة يولد على المادة التي تصلح لنسجه ؟ وأي مهندس وضع له تصميم هذا البيت على شكل مصيدة للذباب؟ وهل جاء هذا بالصدفة ؟ وإذا تكررت الصدفة مرتين أو ثلاثاً فهل تتكرر في كل عنكبوت و لد ويتولد إلى ما لا يبلغه عد، ولا حصر ؟ تعالى الله عما يقول المفترون.. كلا، انه خلق فسوتى ، وقد رفهدى .

(ان الله يعلم ما يدعون من دونه من شيء) أي من الأوثان وغيرها مما يعتمدون عليه من دون الله كالمسال والسلطان ، والمعنى انه تعالى يعلم حقيقة هذه الأشياء التي يعتزون بها وانها لا تغني عن الله شيئاً ( وهو العزيز الحكيم ) . عزيز بقدرته ، حكيم بتذبيره .

( وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ) . تلك إشارة الى مثل العنكبوت ونظائره ، وأنه تعالى ينبه الناس بها الى وحدانيته وعظمته ، ولكن لا يفهم هذه الأمثال وغيرها من آيات الله إلا أهل العقول والبصائر .

( خلق الله السموات والأرض بالحق ) أي على وجه الحكمة والمصلحة ، ولم يخلقها عبث ولموا ، والحكمة من خلقها أن تسكنها الحلائق ، وينتفعوا بها ، ويستدلوا بصنعها وعجائبها على وحدانية الله وعظمته ( ان في ذلك لآية للمؤمنين). ذلك إشارة الى الاتقان والنظام في خلق السموات والأرض .. وهذا الاتقان دليل قاطع على وحدانية الله وعظمته عند المنصفين الذين يبتغون الحق،ويؤمنون به لوجه الحق.

#### الجزء العشرون

# الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر :

( اتل ما أوحي اليك من الكتاب ) . اقرأ يا محمد هذه الأمثال التي ضربناها للناس في القرآن لعلهم يفقهون ويتقون ( وأقم الصلاة ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ) . وتسأل : ظاهر الآية يدل على ان المصلين ينتهون عن الفحشاء والمنكر، ولا يفعلون منها شيئاً مع ان أكثرهم فاسقون ، بل ان البعض منهم أسوأ سيرة من بعض الملحدين والمشركين ؟

الجواب: كلا ، ان ظهاهر الآية يدل بوضوح على ان الصلاة تنهى المصلي عن الفحشاء والمنكر ، تنههاه بالقول والارشاد ، ولا دلالة فيها على ان المصلي ينتهي بسببها عن الفحشاء والمنكر ، والفرق بين النهي والانتهاء كبير وواضح .. وليس من شك ان كل كلمة من كلمات الصلاة وحركة من حركاتها تنهى عن معصية الله ، وتأمر بطاعته ، وبكلمة ان الصلاة كالقرآن تأمر وتنهى تشريعاً لا تكويناً . انظر ج ١ ص ٧٧ فقرة : « التشريع والتكوين » .

ولابن عربي في الفتوحات المكية كلمة غامضة ومعقدة حول هذه الآية ، ولكنها دقيقة المعنى ، وتوضيحها ان المصلي يحرم عليه حين الصلاة أن يتفوه بكلمة أو يتحرك بحركة تناقض طبيعة الصلاة وتبطلها ، ولا يحرم عليه ان يقول ويفعل شيئاً يتلاءم مع الصلاة وصحتها ، كما لو زاد في التسبيح والتحميد حين الركوع والسجود ، أو تصدق لوجه الله في أثناء الصلاة دون أن نحل بشيء منها ، كما فعل علي أمير المؤمنين (ع) حين تصدق بخامته ، وهو رائع . وعلى هذا يكون المراد بالفحشاء والمنكر كل قول أو فعل يبطل الصلاة ، أن اي الصلاة تقول المصلي : حافظ علي ولا تأت بشيء يبطلني ويخرجني عن هويني وحقيقي .

( ولذكر الله أكبر ) . ليس المراد ان ذكر الله أكبر من الصلاة، لأن الصلاة فكر الله ، والشيء لا يكون أكبر من نفسه ، وانما المراد ان الله أكبر ذاكر لانه لعباده باللطف والرحمة ، وبكلام أوضح ان الله ذاكر ومذكور ، هو ذاكر لأنه يذكر عباده بلطفه ورحمته، وهو مذكور لأن عباده يذكرونه بقلوبهم ايماناً واخلاصاً وبألسنتهم لميللاً وتسبيحاً ، وبأفعالهم ركوعاً وسجوداً ، وهو أكبر الذاكرين والمذكورين لأنه رب العالمين ( والله يعلم ما تصنعون ) من خير وشر ، وبجزي كل نفس بما كسبت وهم لا يظلمون .

# الجدال بالتي هي أحسن الآية ٤٦ – ٤٩:

وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَالُمُوا مِنْهُمْ وَاحْدُ وَقُولُوا آمَنَا بِالَّذِي أَنْوِلَ إِلَيْنَا وَأَنْوِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلْهُنَا وَإِلْهُكُمْ وَاحِدُ وَتَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ \* وَكَذَٰ لِكَ أَنْوَلْنَا إِلَيْكُمْ وَإِلْهُنَا وَإِلْهُكُمْ وَاحِدُ وَتَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ \* وَكَذَٰ لِكَ أَنْوَلْنَا إِلَيْكُمْ وَإِلْهُ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا أَنْ النَّا الْكَتَابَ وَلَا تَخْطُهُ بِيَعِينِكَ الْكَتَابَ وَلَا تَخْطُهُ بِيَعِينِكَ إِلَّا النَّا الْعَلْمُ وَنَ \* وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخْطُهُ بِيَعِينِكَ إِلَا النَّا النَّالُونَ \* بَلْ هُو آبَاتُ بَيْنَاتُ فِي صُدُودِ الَّذِينَ أُوتُوا إِلَا الظَّالُونَ \* بَلْ هُو آبَاتُ بَيْنَاتُ فِي صُدُودِ الَّذِينَ أُوتُوا إِلَا الظَّالُونَ \* بَلْ الظَّالُونَ \* اللَّالُونَ \* اللَّوْلُولُ \* اللَّالُونَ \* اللَّالُولُولُ \* اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُولُ \* اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ لَاللَّالُولُولُ \* اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ لَاللَّالُولُ لَاللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالِكُونَ اللَّالُولُ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالِمُ اللْعُلْ اللَّهُ اللَّالُولُولُ اللَّالُولُ اللَّالِيْلُولُ اللْمُعِلِّ لَا اللَّالُولُ اللَّالُولُ اللَّالُولُ فَيْ اللَّالُولُ فَالْوَلَا اللَّالُولُ لَاللَّالُولُ لَلْمُ اللْمُؤْلُولُ اللَّالُولُ لَلْمُ لَاللَّالُولُ لَلْمُ اللَّالُولُ لَاللَّالُولُ لَلْمُولُ لَلْمُؤْلِلُولُ اللْمُؤْلِلُولُ اللْمُؤْلِلُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّالِمُ لَلْمُؤْلِلُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّالِمُؤْلِلِيْلُولُ اللْمُؤْلِقُولُ الللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِلِيُولُ الللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِلُولُ

#### اللغة :

الجدل الحيجاج والمناظرة مأخوذ من جدل الحبل أي فتله ، والمناظر يفتل خصمه عن رأيه ، ومسلمون مستسلمون ومطيعون. والارتياب الشك.

## الإعراب:

الذين ظلموا في محل نعبب على الاستثناء المتصل ، اذاً حرف جواب لكـلام محذوف أي لو خططته بيمينك اذاً لارتاب المبطلون ، واللام في ارتاب لام القسم.

# المنهج الجدلي في القرآن:

﴿ وَلَا تَجَادُلُوا أَهُلُ الْكُتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِي أَحْسَنَ ﴾ . المراد بأهل الكتاب اليهود

والنصارى . والجدال بالحسى أن يكون بالحجة والدليل في أسلوب مبشر غير منفر، وواضح لا تعقيد فيه ولا تكلف مع إنصاف المناظر في الاستاع الى ما بريد ، والاعتراف له بما هو محق فيه ، سواء أكان من أهل الكتاب ، أم من غيرهم، وأوضح مثال على ذلك قوله تعالى للمشركين الذين قالوا : « انّا وجدتم عليه آباء كل على أمة وانّا على آثارهم مقتدون قال أولو جثتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباء كم ٢٤ الزخرف م . فهدذا الرفق والتلطف في قوله : « أو لو جثتكم بأهدى » يدعم الحجة ويشفع لها عند من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد . . وأنما خص سبحانه أهل الكتاب بالدكر لأن المفروض فيهم أن يتقبلوا الحق أكثر من المشركين لا يمانهم بالله وملائكتسه ، وكتبه وأنبيائه ( الا الذين ظلموا منهم ) وهم الذين عائدوا الحق ، وأصروا على الضلال لا يرتدعون عال ، فعليكم أن تدعوا هذا النوع من أهل الكتاب ، ولا تجادلوهم في الدين على الاطلاق .

ومن تتبع آي الذكر الحكيم التي جادلت المنكرين والمبطلين برى ان المنهج الجدلي في القرآن بقوم على حرية العقل واطلاقه في جميع الآفاق والميادين .. وتتجلى هذه الحرية حين بقدم القرآن الدليل القاطع على صحة دعوته ووجوب الاعان بها: « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم انه الحق - ٥٣ فصلت ». وأيضاً تظهر هذه الحرية حين يطالب القرآن المنكرين ان يبرروا موقفهم بالدليل: « قل هاتوا برهانكم ان كنم صادقين - ١١١ البقرة » . « اثتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم ان كنم صادقين - ٤ الاحقاف » . « ولا يأتونك عثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً - ٣٣ الفرقان » .

هذا هو الجدل القرآني في حقيقته وواقعه : اقامة الحجة على الدعوى بما تستدعيه طبيعتها في نظر العقل ، وطلب الحجة ممن جحد وعائد ، ورده بحجه أبلغ وأقوى ان كان لديه اثارة من شبهه أو دليل ، وقد ظهر هذا المنهج القرآني في أساليب شتى :

« منها » : الاكتفاء ببيان حقيقة الشيء وتحليل معناه ، وقد استعمل القرآن هذا الأسلوب للرد على عبدة الأصنام ونفي الربوبية عنها ، حيث أوضح الها عاجزة عن أتفه الأشياء: «ان الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا

له وان يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب – ٧٣ الحجه. كيف يعبد الانسان من قعد به الضعف والعجز حتى عن الذباب! وأيضاً استعمل القرآن هذا الاسلوب في الرد على من أله السيد المسيح (ع): « ما المسيح بن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر انتى يؤفكون – ٧٥ المائدة ، ومن يأكل الطعام فهو مفتقر اليه ، والإله يفتقر اليه كل شيء ، ولا يفتقر هو إلى شيء . انظر ج٣ ص ١٠٥٠ ، وهم به وجود علته عيث يستلزم العلم بوجوده العلم بوجوده العلم بوجودها ، وقد استعمل القرآن هذا الأسلوب للدلالة على وجود الله في العديد من الآيات ، منها – على سبيل المثال – «أفل ينظروا الى الساء فوقهم كيف بنيناها وزيناها – ٥ ق ، وعال أن يكون هذا البناء المحسكم وتزيينه على الكواكب من باب الصدفة ، فتعن وجود القدير الحكيم . وأيضاً استعمل القرآن هذا الأسلوب للدلالة على الوحدانية : « لو كان فيها آلمة إلا الله لفسدتا – ٢٧ الأنبياء » لأن تعدد الآلمة يستدعي فساد الكون يدل على نفسي الملزوم وهو وبتعبير أهل المنطق أن نفي اللازم وهو فساد الكون يدل على نفسي الملزوم وهو تعدد الآلمة .

و « منها » الاستدلال بالأولية ، وقد استعمل سبحانه هـذا الأسلوب للدلالة على إمكان المعاد لأن العلم بوقوعه تابع للعلم بامكانه : « وهو الذي يبدأ الحلق ثم يعيده وهو أهون عليه – ٢٧ الروم » أي ان من قـدر على ايجـاد الشيء من لا شيء فبالأو لى أن يقدر على جمع أجزائه بعد تفرقها .

وهذه الأمثلة برهان قاطع على ان الجدل القرآني يقوم على أساس العقل وحريته، وان الهدف منه اظهار الحق للايمان والعمل به،أو لإفحام) من جحد وعاند بأسلوب يُقنع من طلب الحق لوجه الحق .

( وقولوا آمنا بالمدي أنزل الينا وانزل اليكم والهنسا والهكم واحد ونحن له مسلمون ) . الحطاب للمسلمين ، والمعنى: كما يجب عليكم أيها المسلمون ان تجادلوا من ترجون هدايته من أهل الكتاب فعليكم أن تدعوا جدال المعاندين منهم بالحسنى أيضاً أي لا تظهروا لهم العداء ، بل خالطوهم وقولوا لهم: ان معبودنا ومعبودكم

واحد ، ونحن مؤمنون به ، وبالتوراة التي أنزلت على موسى ، والانجيـل الذي أنزل على على عمد . وبكلمة،كونوا أنزل على محمد . وبكلمة،كونوا للاسلام زيناً ، ولا تكونوا عليه شيناً .

( وكذلك أنزلنا اليك الكتاب ) . الخطاب لرسول الله (ص) ، والمراد بالكتاب القرآن ، والمعنى كما أنزلنا التوراة على موسى ، والانجيل على عيسى من قبلك أنزلنا عليك القرآن ( فالذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به ) هذا إشارة الى الذين أسلموا من اليهود والنصارى ( ومن هؤلاء من يؤمن به ) إشارة الى الذين أسلموا من مشركى العرب آنذاك .

( وما يجحد بآياتنا إلا الكافرون ) . وتسأل : الجحود هو الكفر ، وعليــه يكون المعنى لا يكفر إلا الكافرون ، تماماً مثل لا يقعد إلا القاعــدون ، والقرآن منزه عن هذا ؟

الجواب : المراد ان دلائل الصدق على القرآن قد بلغت من الوضوح مبلغاً لا ينكره إلا من اتخذ الباطل ديناً ، والكفر عقيدة لا يحيد عنها حتى ولو ظهر بطلانها طهور الشمس في رائعة النهار ، كما هو شأن اليهود الذين قال بعضهم لبعض : « ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم - ٧٣ آل عمران » .

( وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك اذاً لارتاب المبطلون). اتفق المؤرخون على أن محمداً (ص) لم مختلف إلى معلم صغيراً ولا كبيراً ، ومع هذا جاء بالقرآن معجزة المعجزات في عقيدته وشريعته وجميع مبادئه وتعاليمه وفي إخباره عن الانبياء السابقين وغير ذلك ، وهذا دليل كاف واف على أنه وحي من الله ، لا من صنع البشر ، ولو كان النبي (ص) محسن القرآءة والكتابة ، أو اختلف إلى معلم لقال المفترون : القرآن من صنع محمد ، لا من وحي الله .. وقال من قال : أخله محمد القرآن من راهب نصراني بالشام ، ولا نعرف مصدراً لهذا الزعم .. اللهم إلا قول القرآن ، « لقد كفر الذين قالوا ان الله ثالث ثلاثة عبد المراب عبد القرآن أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسبح ابن مريم وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ابن مريم وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون التوبة » . انظر ج ٢ ص ٥٠٠ فقرة : « القرآن والمبشرون بالتثليث » .

(بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم وما يجحد بآياتنا إلا الظالمون). كلا ، ليس القرآن من صنع محمد (ص) بل هو وحي من الله يؤمن به ويركن اليه الذين يطلبون العلم للإيمان بالحق وبه يعملون ، أما الذين يتخذون العلم متجراً وحانوتاً فيكفرون به ، لأنه حرب على النفاق والاستغلال .

## انما الآيات عند الله الآية ٥٠ ــ ٥٠ :

وَقَالُوا لَوْلَا أُنْوِلَ عَلَيْهِ آيَاتُ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابِ يُتْلَى عَلَيْهِمْ أَنَا أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابِ يُتْلَى عَلَيْهِمْ أَنَا أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابِ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ \* قُلْ كَفَى بِاللهِ بَينِي وَبَيْنَكُمْ شَيْدِا يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللهِ أُولِيْكَ مُ الْخَاسِرُونَ \* وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى بِاللهِ أُولِيْكَ مُ الْخَاسِرُونَ \* وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى بِاللهِ أُولِيْكَ مُ الْخَاسِرُونَ \* وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى بَاللهِ أَلْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى بَاللهِ أَوْلَيْكَ مُ الْخَاسِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى بَاللهِ أَوْلَيْكَ مُ الْخَاسِ وَلَيْ وَيَعْمَ وَمِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ أَنْ جَهِمْ أَلْعَذَابُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ أَوْلُ فُولُولُ فُولُولًا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \*

## الإعراب:

لولا أنزل هلا انزل . والمصدر من أنا أنزلنا فاعل يكفهم . وجملة يتلى حال من الكتاب أي متلوآ عليهم . وبالله الباء زائدة والله فاعل كفى . وشهيداً تمييز . وليأتينهم اللام جواب قسم محدوف أي والله ليأتينهم . وبغتة مصدر في موضع الحال من العذاب . ويوم متعلق بمحيطة .

#### المعنى :

(وقالوا لولا انزل عليه آيات من ربه قل انما الآيات عند الله وانما أنا نذير مبين). تقدم مثله في الآية ١١٩ من سورة البقرة ج ١ ص ١٨٩ والآيـة ٣٧ من سورة الأنعام ج ٣ ص ١٨٤ والآية ٢٠ من سورة يونس ج ٤ ص ١٤٢ وغيرها .

(أو كم يكفهم انا أنزانا عليك الكتاب يُتلى عليهم) وكل ما فيه يشهد بأنه من عند الله ، وقد تحداهم أن يأتوا بسورة من مثله فعجزوا ، وكشف لهم عن الكثير مما أضمروا وخبأوا ، وقص عليهم قصص الماضين، وشهد بصدقه المنصفون من أهل الكتاب ، وفي ذلك حجة كافية شافية لمن يطلب الحق من معدنه ، والمشركون الذين كابروا وعاندوا رسالة محمد (ص) على يقين من ذلك ، وما منعهم من اتباع الحق إلا المطامع والمنافع ( ان في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون ) . ذلك اشارة الى القرآن ، وهو رحمة ونعمة لمن يعمل به ، وتذكير وموعظة لمن يصدقه ويؤمن بشريعته وآياته .

(قل كفى بالله بيني وبينكم شهيداً) يشهد ويعلم اني قسد بلغت رسالته ، وانكم كذبتم وأعرضتم ، وأيضاً ( يعلم ما في السموات والأرض ) ولا تخفى عليه خافية ، ( والذين آمنوا بالباطل وكفروا بالله أولئك هم الحاسرون ) كل ما نهى الله عنه فهو باطل ، وكل من عصى الله فهو كافر أو فاسق ، وكل منها باء بغضب الله ومأواه جهنم وبئس المصير .

( ويستعجلونك بالعذاب ولولا أجل مسمى لجاءهم العذاب ) . دعا رسول الله (ص) قريشاً إلى التوحيد والعدل ، وحذرهم عاقبة الشرك والظلم ، فقالوا تعصباً لباطلهم: اثننا بعذاب ألم .. وكان في قريش من يفضل الهلاك على الخضوع لمحمد (ص) كرها له وحقداً عليه ، وقد شاهدنا كثيراً من الناس ينكصون عن دعوة الحق كرها بالداعي لا بالحق .. فأجاب سبحانه المستعجلين بأن الله قضى وقدر أمداً معيناً لعذابهم ، ولولاه لأتاهم العذاب في الحال ( وليأتينهم بغتة وهم لا يشعرون ) . العذاب يأتيهم لا محالة ، ولكن فجأة ومن غير إشعار ليزدادوا ألماً على ألم ، ألم الدهشة ، وألم الخريق .

( يستعجلونك بالعذاب وان جهنم لمحيطة بالكافرين) . يتعجلون عذاب الدنيا، وما دروا أنهم في حصار من عذاب أشد وأعظم ، وانه سيطبق عليهم ، وهم في غفلة معرضون ( يوم يغشاهم العسداب من فوقهم ومن تحت أرجلهم ويقول ذوقوا ما كنتم تعملون) . هذا اليوم حق لا ريب ، والحق كائن ومتحقق بالفعل، أو يكون ويتحقق في العاجل أو الآجل والا لم يكن حقاً ، أما نبران هذا اليوم فنعوذ بالله من لجبها وكلبها . تحيط بالمغضوب عليه من جميع جهاته ، وتلتحم بلحمه وعظمه حتى إذا صار هباء عادت اليه الحياة من جديد ، وعادت النبران الى سيرتها الأولى .. وهكذا الى ما شاء الله .. اللهم اني أعوذ برحمتك من غضبك وأستشفع اليك بما انطوى عليه قلبي من النصع وحب الحير لجميع عبادك ، وأنت أعلم بالسرائر .

# وكأين من دابة لا تحمل رزقها الآية ٥٦ – ٦٣ :

الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لِللهِ بَلْ أَكْكَثَرُ هُمْ لَا يَعْقِلُونَ\*

#### اللغة:

يۋفكون 'يصرفون عن الحق . ويقدر يضيق .

## الإعراب :

فإياي فاعبدون (اياي) مفعول لفعل محذوف يفسره الفعل الموجود، وفاعبدون الأصل فاعبدوني . غرفاً مفعول ثان لنبوئنهم، وخالدين حال من المفعول الأول . ونعم أجر العاملين فعل وفاعل ، والمخصوص بالمدح محذوف أي أجرهم ، وهو مبتدأ وخبره جملة نعم أجر العاملين أو أجرهم خبر لمبتدأ محذوف أي هو أجرهم . الذين صبروا صفة للعاملين . وكأين بمعنى كم ومحلها الرفع بالابتداء . وجملة الا تحمل رزقها صفة للدابة ، وجملة الله يرزقها خسر كأين . وأنى مفعول مطلق أي أي إفك يؤفكون .

# المعنى :

( يا عبادي الذين آمنوا ان أرضي واسعة فاياي فاعبدون ). اتفق الفقهاء على ان المسلم لا يجوز له أن يقيم في بلد اذا تعذر عليه أن يقيم فيه الواجبات الدينية كالصلاة ونحوها حتى ولو كان هذا البلد وطنه ، وان عليه ان بهاجر منه الى غيره حيث يستطيع ذلك . وتكلمنا عن هذا الموضوع مفصلاً عند تفسير الآية ٩٧ من سورة النساء ج ٢ ص ٤١٩ فقرة و الفقهاء ووجوب الهجرة » .

( كل نفس ذَائقة الموت ثم الينا ترجعون ) . بعد أن أوجب سبحانه الهجرة من البلد المذكور قال : ومن خاف أن عوت في هجرته فان الموت لا ينجو منه

مقيم ولا ظاعن ، وبعد الموت يُبعث ويُسأل عما ترك من الواجبات ، وفعل من المحرمات ، ومنها الاقامة في بلد يضطر فيه انى ترك العبادات وشرب المسكرات.

( والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنبوئنهم من الجنة غرفاً تجري من تحنها الأنهار خالدين فيها ) . من يخرج من بيته مهاجراً الى الله عوضه تعالى خيراً منه غرفاً وأشجاراً وأنهاراً في دار السلام والمقام ( نعم أجر العاملين الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون ) ، وأي أجر أعظم من الجنة ؟ ولأنها عظيمة كان ثمنها غالياً وعظياً ، وهو ان يرفض مبتغيها الاستسلام لأعداء الله ، والحوف إلا من الله ، وان يخلص لله وحده ، ويصبر من أجل ذلك على الخطوب والأحداث أياً كان نوعها .

## الرزق والثقة بالمخلوق دون الحالق :

( وكأين من دابة لا تحمل رزقها الله برزقها وإباكم وهو السميع العلم ) . ان كثيراً من الناس يؤمنون – نظرياً – بالله ، وان أرزاق الحلائق ببده وحده، وان خزائنه لا نفاد لها ولا نهاية ، وانه كريم لا يخب من توكل عليه ، ووثق به ، يؤمن بهذا نظرياً ، ولكنه بكفر بالله – عملياً – ويثق بالمخلوق دون الحالق، ويتقرب اليه بما فيه ذهاب دينه وضميره طامعاً بما في يده من جاه ومال ، وببتعد عن الله يائساً منه ومن جوده وخزائنه .. وهذه الآية تقريع وتهديد لهذا المؤمن الكافر .

ان الله سبحانه هو خالق الكون بما فيه ، وأسباب الرزق بشتى أنواعها تنتهي اليه ، وهي مهيأة لكل طالب وراغب إذا سعى لها سعيها ، وان تعذر منها سبب تهيأ للراغب ما هو خبر وأجدى من حيث لا يحتسب بشهادة الحس والعيان ، بل ان كثيراً من الكائنات الحية لا تعمل للرزق ولا تحمله ، ومع هذا يأتيها رغداً عند حاجتها اليه. . وفي هذا عظة للخائنين العملاء ، ولكل من باع دينه للشيطان ، واتخذ من معصية الله ذريعة للرزق ولقمة العيش ، وحاشا لله أن ينهى عن شيء وعصر سبب الرزق فيه ، كيف ودينه دين الحياة ! قال الإمام على (ع) :

« أن الذي أمرتم به أوسع من الذي نهيتم عنه ، وما أحل لكم أكثر مما حرم عليكم ، فذروا ما قل لما كثر ، وما ضاق لما اتسع – وقال – أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لخلقان من خلق الله ، وأنهها لا يقربان من أجل ، ولا ينقصان من رزق ، .

وأوضعنا فيا تقدم الفرق بين الاعان الحق والاعان الموهوم، وان الاعان الصادق هو الذي يثبت في القلب ، ويتمثل في الحوف من الله والاهتمام بطاعته ومرضاته قولاً وعملاً ، أما الاعان الموهوم فلا قرار له في القلب ، وانما هو لعق عملى اللهان ، ويعرض على الوهم والحيال تماماً كما تعرض الأطياف والأحلام، وأصدق شاهد على هذا الايمان المزيف ان يؤمن صاحبه بالله – قولاً – وهو يرجو المخلوق ويخافه – عملاً – من دون الحالق .

(ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله). ضمير سألتهم يعود إلى المترفين العتاة الذين عائدوا رسالة محمد( ص). وتسأل : إذا اعترفوا صراحسة بأن الله هو خالق الكون فأين سبب الحلاف والتضاد بينهم وبعن الأنبياء ؟

الجواب: انهم يعترفون بالله على أساس انه تعالى قد خصهم بالمال والسلطان، وانه اختار لغيرهم الفقر والعبودية ، وان من أنكر هذا فهو في ضلال مبين ، هذا هو اعترافهم بالله ، وليس من شك ان من كفر بالله وآمن بأن له ما للناس، وعليه ما عليهم أفضل عند الله من هذا الظالم الآثم ، أما الدليل على انهم يعترفون بالله على هذا الأساس فقوله تعالى : « وإذا قيل لهم انفقوا مما رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا انطعم من لو يشاء الله أطعمه ان أنتم إلا في ضلال مبين لله ين الحق بافترائكم ان الله خصكم بالمال والسلطان دون الناس أجمعن .

( الله يبسط الرزق لمن بشاء من عباده ويقدر له ان الله بكل شيء عليم ) . تقدم مثله في الآية ٢٦ من سورة الرعد خ ٤ ص ٤٠١ فقرة ١ الانسان والرزق ١ ( ولئن سألتهم من نزل من السماء ماء فأحيا به الأرض من بعد موتها ليقولن الله ) . إن سئلوا عن خالق الكون أجابوا معترفين بالله ، على شرطهم ، وإن سئلوا عن نزل الماء وأحيا به الأرض ، وهو السبب المباشر لما في أيديهم من سئلوا عن الذي نزل الماء وأحيا به الأرض ، وهو السبب المباشر لما في أيديهم من

رزق وثراء،أجابوا أيضاً معترفين بأنه الله وحده .. وقسد ناقضوا بهذا الاعتراف أنفسهم بأنفسهم، لأن أسباب الرزق اذا كانت من صنع الله لا من صنعهم فكيف تكون لهم وحدهم من دون الناس أجمعين ؟ ان الله للجميع ، فكفلك خيراته وبركاته ( قل الحمد لله ) الذي أظهر الحق حتى على ألسنة أعدائه المفترين ( بل أكثرهم لا يعقلون ) انهم كاذبون مفترون يناقضون أنفسهم بأنفسهم .

# الدنيا لهو ولعب الآية ٦٤ - ٦٩ :

وَمَا هٰذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُوْ وَلَعِبْ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيْوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ \* فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا الله نُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَا يُشْرِكُونَ \* لِيَكْفُرُوا يَمَا آتَيْنَاهُمْ وَلِيَتَمَتَّعُوا فَلَمَّا فَيَّالُهُمْ وَلِيَتَمَتَّعُوا فَلَمَّا فَيَ يَعْلَمُونَ \* أُولَمْ يَرُوا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنَا وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \* أُولَمْ يُرُوا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنَا وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهُمْ أَفْهِالْبَاطِلِ يُومِنُونَ وَيِنِعْمَةِ اللهِ يَكْفُدُونَ \* وَمَنْ أَظُلُمُ يَمِّنُ اللهِ يَكُفُدُونَ \* وَمَنْ أَظُلُمُ يَمِّنُ اللهَ يَكُولُونَ \* وَمَنْ أَظُلُمُ يَمِّنُ اللهُ يَعْمَةِ اللهِ يَكُفُدُ مِنْ أَلْفُلْمُ مِنْ أَظُلُمُ مِنْ اللهِ لَكُولُهُمْ أُفِيالُهُمْ وَاللَّهُ مَنْ اللهُ لَكُولُ اللهُ لَكُولُهُمْ أَفُولُونَ \* وَاللَّذِينَ جَاهَمُ أَلْفُولُ لَلْهُ لَكُولُ لَكُولُ اللَّهُ لَكُولُ اللهُ لَكُولُ اللهُ لَكُولُ اللهُ لَكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَولُولُ اللهُ ا

#### اللغة :

الحيوان بفتح الياء مصدر كالحياة ، وقيل : الحياة التي لا موت فيها. والمثوى المكان والمقر .

## الإعراب:

مخلصين حـــال من فاعـــل دعوا . ليكفـــروا وليتمتعوا : اللام للأمـــر

ويجوز أن تكون للعاقبة ، مثل لدوا للموت ... وكذباً مفعول مطلق لافترى .

## المعنى :

( وما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب ) . المراد بالدنيا هنا دنيا القصور والفجور والليائي الحمراء، والبذخ والإسراف على حساب الضعفاء، ودنيا المستعمرين والصهاينة صانعي الموت والمؤامرات العدوانية والانقلابات الرجعية ، ودنيا الصحافة الاحتكار والاستغلال والحيانة والعالة والاتجار بالدين والوطنية ، ودنيا الصحافة المأجورة لتسميم الأفكار وتشويه الحقائق والاشاعات الكاذبة .. هذه هي دنيا العبث والفساد والمشر والضلال التي يمقتها الله وأعد لأهلها عذاب الحريق، أما دنيا الطيبين والأحرار المناضلين والشرفاء الذين يصلحون في الأرض ولا يفسدون فهي دنيا الحقي والخير والهدى والفلاح التي يُحرز بها رضا الله والفوز بنعيمه وجناته ( وان الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون ) ونفسره بقول الإمام علي (ع) : كل نعيم دون الجنة محقور، وكل بلاء دون النار عافية ، وقوله في وصف الجنة : لا ينقطع نعيمها ، ولا يظعن مقيمها ، ولا يؤم خالدها ، ولا يبأس ساكنها .

( فاذا ركبوا في الفلك دعوا الله مخلصين له الدين فلما نجاهم الى البر إذا هم يشركون ) . قيل: ان أهل الجاهلية كانوا إذا ركبوا البحر حملوا معهم الأصنام، فإذا اشتدت بهم الربيح ألقوها فيه ، وقالوا : يا رب يا رب . وليس هذا ببعيد فقد كان بعضهم يصنع صنماً من التمر ، فإذا جاع أكله . وتقدم مثله مع التفسير في الآية ٢٢ من سورة يونس ج ٤ ص ١٤٧ . ومن المفيد هنا الرجوع الى مساكتبناه في ج ٣ ص ١٨٨ فقرة : « الله والفطرة » .

(ليفكروا بما آنيناهم وليتمتعوا فسوف يعلمون) أي ليفكروا بما أنعم الله عليهم من النجاة وغيره وليتمتعوا الآن بكرمه وحلمه، فسيرون ما يحل بهم غداً من الحزي والعذاب (أوكم يروا انا جعلنا حرماً آمناً ويتخطف الناس من حولهم). ضمير

يروا يعود الى مشركي مكة المكرمة الذين حاربوا رسول الله (ص) بقرينة قولمه تعالى : لا حرماً آمناً لا . وقد ذكرهم سبحانه بما خصهم به دون الناس من الإقامة في بلد الأمن والأمان على الأنفس والأموال ، والناس من حولهم في قلق وخوف على حياتهم وأشيائهم. وتقدم مثله في الآية ١٢٥ من سورة البقرة والآية ١٩٥ من سورة آلبالباطل يؤمنون وبنعمة من سورة آل عمران ، والآية ٥٧ من سورة القصص ( أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون ) . كل من خضع للباطل، ورضي بغير الحق طمعاً في الدنيا وحطامها فهو من الذين آمنوا بالباطل وكفروا بفضل الله واحسانه .

( والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وان الله لمع المحسنين ) . للجهاد في الله مظاهر ، منها طلب العلم لله ، وطلب العيش بكد اليمين ، ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأفضلها جميعاً الجهاد لتطهير الأرض من الظالمين والمفسدين . والله سبحانه بهدي الى الحق والرشد كل من أخلص في نيته ، وأحسن في عمله ، ولا يهدي من هو مسرف كذاب .

# سيؤشرة الروم

مكيّة وآياتها ٦٠ ما عدا ١٧ آية فإنها مدنية كما قيل .

# بني ليه الجمز التحييم

غلبت الروم الآية ١ -- ٧ :

الم \* عُلِبَتِ الرَّومُ \* فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَ هُمْ مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* فِي بِضَعِ سِنِينَ لِلهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ الْمُوْمِنُونَ \* فِي بِضَعِ سِنِينَ لِلهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ الْمُوْمِنُونَ \* فِي بِضَعِ سِنِينَ لِلهِ الْأَمْرُ مِنْ يَشَاهُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ \* وَعْدَ اللهِ لَا يُغْلِفُ بِينَاهُ وَعُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ \* وَعْدَ اللهِ لَا يُغْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلَكِنْ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* يَعْلَمُونَ طَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ اللهُ وَعْدَهُ وَلَكِنْ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* يَعْلَمُونَ طَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنِيَا وَهُمْ عَلَيْونَ \* اللهُ يَعْلَمُونَ \* عَلَيْونَ طَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنِيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ مُمْ غَافِلُونَ \*

#### اللغة :

المراد بأدنى الأرض هنا أقربها الى العرب. والبضع العدد ما بين الثلاثة والعشرة. وظاهر الحياة الدنيا ما يدرك منها بالحواس كالغنى والفقر وما اليهما.

#### الإعراب :

من قبل ومن بعد مبنيان على الضم . ويومثذ منصوب بيفرح . وعند الله منصوب على المصدرية أي وعد الله وعنداً . وهم الثانية تأكيد للأولى .

# المعنى :

(آلم) تقدم الكلام عنه في أول سورة البقرة (غُلبت الروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين ) . فيا تقدم ذكرنا وجوهاً لاعجاز القرآن الكريم ، منها تحدي المنكرين بأن يأتوا بسورة من مثله ، ومنها عقيدت الإلهية ، وهدايته الى بواعث التقدم وأسبابه ، وشريعته الانسانية التي تفي بحاجات الناس في كل زمان ومكان ، وتقر من الشرائع الوضعية كل ما فيه صلاح للناس بجهة من الجهات ، مع العلم بأن الذي بلغ القرآن لم يختلف الى معلم ، ومنها ان كلام القرآن يحمل وجوهاً كثيرة دون كلام الناس ، وقد اهتدينا ، ونحن نفسر كلام النا السر في ذلك يكمن في عظمة المتكلم وعلمه الذي لا يحد بشيء . الى ان السر في ذلك يكمن في عظمة المتكلم وعلمه الذي لا يحد بشيء . القرآن ه قلناه عند تفسير الآية ٥٥ من سورة النور ، فقرة : ٥ وجه آخر لاعجاز القرآن ه .

ومن مظاهر إعجاز القرآن إخباره عما لا يطلع عليه إلا علام الغيوب، كالإخبار عما كان يضمره المنافقون في قلوبهم ، وعن انتصار النبي على أعدائه ، وظهور الاسلام على الدين كله ، وعن رجوع النبي إلى مكة منتصراً بعد إخراجه منها ، وعما يحدثه أصحابه من بعده ، وعن اليهود وطبيعتهم ، وعن انتصار الروم على الفرس بعد بضع سنين من انتصار الفرس على الروم ، والآيات التي نحن بصددها تشير إلى هذه الحادثة التي أجمع عليها الرواة والمفسرون .

وملخصها ان فارس كانت على دين المجوسية ، لا كتاب لها كالمشركين ، وكانت الروم على دين النصارى ، والنصارى أهل كتاب كالمسلمين ، وفي عهد رسول الله (ص) وقعت الحرب بين فارس والروم بأفرعات وبصرى من أرض الشام ، وكان المشركون عبون أن تظهر فارس على الروم لأنهم في الشيرك سواء ، وكان المسلمون عبون أن تظهر الروم على فارس لأن الطائفتين من أهل الكتاب ، وجاءت الإنجار بانتصار الفرس على الروم ، فشق ذلك على المسلمين ، وفرح المشركون ، وقالوا للمسلمين: ان الفرس الذين لا كتاب لهم غلبوا الروم أصحاب الكتاب ، وأنتم تزعمون انكم ستغلبون بالكتاب الذي انزل على نبيسكم ، فنحن الكتاب لذ ، وسنغلبكم كما غلب الفرس الروم ، فنزلت هسده الآيات ، وما

مضت تسع سنين حتى أظهر الله الروم على الفرس ، ففرح المسلمون ، وحــزن المشركون .

وهنا يكمن سر الاعجاز حيث أخبر القرآن الكبريم بشكل قاطع جازم عن استثناف الحرب بين الروم وفارس ، وحدد وقتها في بضع سنبن ، وانها تنتهي بانتصار الروم على فارس، فكان كما قال . وهذا الغيب المحجوب لا يعلمه إلا الله وحده .

( لله الأمر من قبل ومن بعد ) قبل النصر وبعده ، واليه وحده ترجع الأمور ( وبومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله ) . يفرح المسلمون يوم تظهر الروم على فارس ( ينصر من يشاء ) . إذا تقاتل اثنان ينتصر من يملك أسباب النصر على الذي لا يملكها محقاً كان أو مبطلاً ، وأسند سبحانه النصر اليه لأن جميع الأسباب الكونية تنتهي اليه تعالى بالنظر إلى انه خالق الكون وما فيه ( وهو العزيز الرحيم ) ينتقم من الظالم ، ويرحم المظلوم .

( وعد الله لا نخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون ) بعد أن أخبر سبحانه عن الغيب المحجوب ، وهو انتصار الروم على فارس أكد بأن ذلك واقع لا محالمة ، ولكن من لا يؤمن بالله كيف يؤمن بوعده ؟ وهذا التأكيد القاطع أصدق شاهد على ان القرآن وحي من الذي يتساوى لديه عالم الغيب والشهادة ، ولمسو حصل الحلف بالوعد لاتخذ منه أعداء الرسول الأعظم (ص) ذريعة للطعن بصدقه ورسالته ( يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ). الدنيا وأحوالها من عالم الشهادة ، والآخرة وأهوالها من عالم الغيب ، وبداهة ان عالم الشهادة يدرك بالحواس ، أما عالم الغيب فلا يدرك إلا بطريق الوحي ، وهم لا يؤمنون به ، فن أين يأتيهم العلم بالآخرة ؟

# أولم يتفكروا في أنفسهم الآية ٨ – ١٦ :

أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللهُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجِلٍ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ بِلِقَاء رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ\*

#### اللغة :

أثاروا الأرض حرثوها وأصلحوها للزراعة . وعمروها من العمران . والسوأى الحالة السيئة وهي تأنيث الأسوأ كالحسى تأنيث الأحسن . والابلاس اليـــأس من الحير . والروضة الأرض ذات النبات والماء . ويحبرون يسرون .

## الإعراب:

ما خلق ( ما ) نافية . وأجل معطوف على الحق . وكيف خبر كان وعاقبة اسمها . وقوة تمييز وأكثر صفحة لمفعول مطلق محذوف ، والمصدر من ليظلمهم

#### سورة الروم

متعلق بمحذوف خبراً لكان أي ما كان الله مريداً لظلمهم . والسوأى اسم كان أي كان السوأى عاقبة الذين أساءوا ، ومن رفع عاقبة فهي الاسم والسوأى الحبر. والمصدر من ان كذبوا مفعول من أجله ، ويومئذ بدل من يوم تقوم الساعة .

# المعنى :

(أوكم يتفكروا في أنفسهم ما خلق الله السموات والأرض وما بينها إلا بالحق وأجل مسمى). الله حكيم لا يخلق شيئاً إلا بالحق ، والعبث في حقه محال ، وهو قادر على اعادة الانسان إلى الحياة بعد انتهاء أجله المحسدد له . ومن تدبر عظمة الكون يدرك حكمة الله في خلقه ، ويدرك قدرته على إحياء الموتى لأن خلق السموات والأرض أعظم من إعادة الانسان بعسد الموت : « أوكم يروا ان الله الذي خلق السموات والأرض ولم يعي مخلقهن بقادر على أن يحيي الموتى بلى انسه على كل شيء قدير ٣٣٠ الأحقاف » . (وان كثيراً من الناس بلقاء رجم لكافرون) بأنه قادر على الاعادة جهلاً منهم بأن القادر على الابداء قادر أيضاً على الاعادة لأن السبب فيها واحد ، امكاناً وامتناءاً .

(أوكم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا أشد منهم قوة). تقدم مثله في الآية ١٣٧ من سورة آل عمسران ج ٢ ص ١٠٩ (وأثاروا الأرض وعروها أكثر مما عمروها وجاءتهم رسلهم بالبينات فما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون). كانت الأمم السابقة أكثر حضارة وتقدماً من العرب في الزراعة والعمران، ولما ظلموا أنفسهم بكفرهم وتكذيبهم الرسل أخذهم الله بالعذاب والهلاك .. ألا يخشى الذين كذبوا محمداً أن يصيبهم ما أصاب الذين كانوا أقوى وأرقى.

ر ثم كان عاقبة الذين أساءوا السوأى ان كذبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزئون). جاءتهم رسلهم بالبينات لينقذوهم من الضلالة والغواية ، فأمعنوا في الإساءة اليهم تكذيباً واستهزاء ، فكان جزاؤهم سوء العذاب وبئس المصير ( الله يبدأ الخلق ثم يعيده ثم اليه ترجعون ) تقدم في الآية ١٩ من سورة العنكبوت وغيرها .

( ويوم تقوم الساعة يبلس المجرمون ) . في هذا اليوم يعلم المجرمون انه لا أمل ولا حيلة لمن أسلف المعصية ، وسوق التوبة ، فتذهلهم مرارة اليأس لأنهم أمعنوا في الضلالسة وأصروا عليها ( ولم يكن لهم من شركائهسم شفعاء وكانوا بشركائهم كافرين ) . كان لهم شركاء في الدنيا يتبعونهم في الضلال والفساد جهلاً وتقليداً ، ويرجون نفعهم وشفاعتهم يوم القيامة حتى اذا برزوا لله جميعاً ورأوا العذاب وأيقنوا ان لا شريك ولا شفيع تبرأ المتبوع من التابع ، والقائد من المقود . وتقدم مثله في الآيه ١٦٦ من سورة البقرة ج ١ ص ٢٥٥ .

( ويوم تقوم الساعة يومئذ يتفرقون ) ضمير يتفرقون يعود إلى أهل الجنة وأهل النار ، أي الهم كانوا في الدنيا يلتقون ويجتمعون في الأندية والأسواق والمعاهد والمعابد وغيرها ، أما يوم القيامة فلا اجهاع بينهم ولا لقاء ( فأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فهم في روضة يحبرون وأما الذين كفروا وكذبوا بآياتنا ولقاء الآخرة فأولئك في العذاب محضرون ) . تخرج الله الحلائق غداً من الأجداث ويجمعهم لما يريد من مسألتهم ، تم يجعلهم فريقين : أهل الشر وأهل الحير ، فينعم على هؤلاء بمقام كريم وجنة نعيم ، وينتقم من أولئك بنزل من حميم وتصلية جحيم .

# من مشاهد الكون وخلق الانسان الآية ١٧ – ٢٥ :

فَسُبْحَانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيّاً وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ الْجَيْ مِنَ الْمَبْتِ وَيُخْرِجُ الْحَيْ مِنَ الْمَبْتِ وَيُخْرِجُ الْحَيْ مِنَ الْمَبْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَيُخْمِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَٰ لِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَمِنْ الْمَبْتَ مِنَ الْحَيْ مِنْ تُرَابِ مُمْ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ ﴿ وَمِنْ آيَانِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ مُمْ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ ﴿ وَمِنْ آيَانِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدّةً أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَيْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدّةً أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَيْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَودّةً

وَرَخْمَةً إِنَّ فِي ذَٰلِكَ كَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ ٱلْسِنْتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ لِلْعَاكِمِينَ ﴿ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ كُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ وَمِنْ آيَاتِهِ مِنْ اللّهِ وَالنَّهَارِ وَاجْتِغَاوُ كُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَعْ ذَٰلِكَ لَا يَعْ فَلِكُ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ لَا يَعْ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّهَاهِ مَاءً فَيُحْمِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ كَآيَاتِ لِقَوْمٍ مِنْ السَّهَاءِ وَالْأَرْضُ أَلْمَانِهِ مُنْ اللّهَاهِ وَالْأَرْضُ أَلْمُوهِ مُمَّ إِذَا دَعَالَكُمْ يَغُولُونَ ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّهَاءُ وَالْأَرْضُ أَلْمُوهِ مُمَّ إِذَا دَعَالُمُ وَعَا فَي مُونِهِ مِنْ اللّهُ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّهَاءُ وَالْأَرْضُ أَلْمُوهِ مُمَّ إِذَا دَعَالُمُ وَعَلَى اللّهُ عَلْمُوهِ مُنْ إِذَا دَعَالَمُ وَالْمُونَ ﴿ وَمِنْ آلِيَاتِهِ إِنَا مَا أَنْهُ مُ تَغُورُهُ وَنَ ﴿ وَالْأَرْضُ إِلّهُ مَا اللّهُ إِنْ يَقُومَ السَّهَاءُ وَالْأَرْضُ إِلَا أَنْهُمْ الْمُؤْهِ وَلَالْمُ اللّهُ الْعَالَمُ وَالْمُونَ ﴿ وَمِنْ آلِكُونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِونَ ﴿ وَمِنْ آلِكُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِونَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَالْمُؤْمِونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِونَ اللّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَالْفَالِقُومُ السَّهُ وَالْمُؤْمِولَ اللّهُ وَالْمُؤْمِولَ اللّهُ وَالْمُؤْمِولَ الْمُؤْمِولَ اللّهُ وَالْمُؤْمِولُونَ مُلْمُولِهُ مُنْ اللّهُ وَالْمُؤْمِنَ مُوالِيَا الْمُؤْمِ اللّهُ وَالْمُؤْمِقُومُ السَّامُ وَالْمُؤْمِولَ الْمُؤْمِلِ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلِهُ السَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللّهُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللْمُؤْمِنَا اللللْمُؤْمِلُولُ الللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ الللْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُول

#### اللغة :

تُظهرون تدخلون في وقت الظهيرة تماماً مثل تمسون وتصبحون . ومن أنفسكم من جنسكم . لتسكنوا اليها لتطمئنوا اليها ، فسكن اليه من سكون الروح ، وسكن عنده من سكون الجسم .

## الإعراب:

فسحان الله منصوب على المصدرية ، ومعناه الأمر أي سبحوا وحن منصوب به ، وعشياً عطف على حين ، وله الحمد مبتدأ وخبر والجملة معترضة . والمصدر من ان خلقكم مبتدأ ومن آياته خبر . وإذا أنتم (إذا) للمفاجأة . والمصدر من لتسكنوا متعلق نخلق لكم وهو بمعنى المفعول من أجله . ومن آياته يريكم البرق (يريكم) فعل مضارع في موضع المصدر وهو مبتدأ وخبره من آياته أي من آياته اراءته إباكم البرق . وخوفاً وطمعاً مفعول لأجله .

#### المعنى :

( فسحان الله حين تمسون وحين تصبحون وله الحمد في السموات والأرض وعشياً وحين تظهرون ) . بعد أن ذكر سبحانه أهل الجنة وأهل النار أمر بتنزيه وتمجيده في الاصباح والامساء والاظهار من أوقات النهار ، وفي الليل أيضاً ، فإنه تعالى هو المحمود في السهاء والأرض . وفي بعض الروايات أن سليان بن داود مر بحراث ، فقال : لقد أوتي ابن داود ملكاً عظيماً . فقال له سليان : ان تسبيحة واحدة يقبلها الله خير مما أوتي آل داود . وفي نهج البلاغة جعل الله الحمد مفتاحاً لذكره ، وسبباً للمزيد من فضله ، ودليلاً على آلائه وعظمته .

( يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ويحيي الأرض بعد موتها ) . يقول الماديون : ان المادة هي التي تُنشيء الحياة والاسماع والأفئدة .. ولمو صح هذا لكانت كل مادة تبصر وتسمع وتعقل ، لأن خصائص الشيء ملازمة له حيث كان ويكون ، ولما رأينا الحياة في بعض الكائنات دون بعض علمنا ان هناك قوة وراء المادة تهب الحياة لمن تشاء وتمنعها عمن تشاء ( وكذلك تخرجون ) كما أخرج الله النبات الحي من الأرض الميتة يخرج الانسان حياً من قبره ، وكما أحياه ، ولم يكن شيئاً مذكوراً يحييه تارة أخرى بعد أن يصبح تراباً وعظاماً، فأين مكان الغرابة ؟ يكن شيئاً مذكوراً يحييه تارة أخرى بعد أن يصبح تراباً وعظاماً، فأين مكان الغرابة ؟ انظر ج ٣ ص ٢٣١ فقرة : ١ من أين جماءت الحياة » ، و ج ٤ ص ٣٧٩ ، فقرة « الماديون والحياة بعد الموت » .

( ومن آياته ان خلقكم من تراب ثم اذا أنتم بشر تنتشرون). خلن الله الانسان الأول من تراب ، وجميع البشر ينتهون اليه ، وأيضاً غذاؤهم الذي فيه قوام حياتهم ينتهي الى التراب - إذن - فالتراب هو سبب كيان الانسان ووجوده ، وسبب بقائه واستمراره .. كيف صار التراب انساناً ، له سمع وبصر وعقل وبيان وارادة وطاقات تفعل العجائب ، وتخلق الحضارات ؟ هل هذا من فعل الصدفة أو من صنع المادة ؟ وليفرض الجاحدون ما شاءت لهم الفروض فإن العقل لا يؤمن إلا بمن ليس كمثله شيء ، وهو العليم الحكيم .

# الزواج القرآني :

( ومن آياته ان خلق لسكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا اليها وجعل بينكم مودة ورحمة ) . من أنفسكم أي من جنسكم وعلى شكلكم تبادلكم عطفاً بعطف واطمئنانا ، وقديماً قيل : كل شكل إلى شكله أليف ، ولو كانت الزوجة من غير جنس الزوج لتعذر التفاهم والمشاركة ولنظر كل الى الآخر على أنه غريب وبعيد عن طبعه وأخلاقهم .. انظر ج ٢ ص ٢٨٣ ، فقرة : « الزواج مبادلة روح بروح » وطريف قول بعض المفسرين : أن المراد بالمودة المجامعة ، وبالرحمسة الولد .. وأن دل هذا التفسير على شيء فإنما يدل على تغليب الجنس عند المفسر، وأنه ينظر الى المرأة على أنها مجرد آلة لإنجاب الأطفال .

ان القرآن الكريم يحدد الغاية من الزواج بالتآلف والتراحم ، والعدل والمساواة ، لا بين الزوجين فقط ، بل بين أفراد الأسرة بكاملها ، قال تعالى : ويا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالاً كثيراً ونساء واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ان الله كان عليكم رقيباً – ١ النساء ، والغرض من الأمر بالتقوى في هذه الآية أن يؤدي كل فرد من أبناء الأسرة حق الآخر ، ويتعاونوا يداً واحدة على ما فيه خير الجميع لنحيا الأسرة حياة صالحة لا مشاكل فيها ولا تعقيد ، ومعلوم ان الأسرة الصالحة هي أساس المجتمع الصالح .

وبهذه المناسبة نشير إلى أن الحطبة تستحب عند طلب الزواج ، وعند اجراء العقد أيضاً تأسياً بالنبي وأهل ببته (ص)، وهي حمد الله تعالى والشهادتان ، والصلاة على النبي وآله، والوصية بالتقوى ، والدعاء للروجين ، وعن الإمام زين العابدين (ع): من حمد الله فقد خطب .. ويستحب للتيمن والتبرك تلاوة آية من كتساب الله ، وحديث من سنة نبيه الكريم ، وعلى هذا جرت عادة السلف والكثير من الحلف، فإنهم يتلون قبل العقد من كتاب الله قوله تعالى : « ومن آياته ان خلق لكم من أنفسكم أزواجاً الخ ، . ومن السنة النبوية : « تناكحوا تناسلوا تكثروا ، فإني أباهي بكم الأمم يوم القيامة ولو بالسقط » .

وقلناً: يتلى هذا الحديث وما إليه للتبرك لأنه من الحطأ أن يُـظن ان الحلق الكريم

والتهذيب القرآني يتم بتلاوة الأحاديث والآيات .. كلا ، ان هذا التهذيب لا يكون إلا بتربية الأبناء منذ الصغر تربية قرآنية تؤدي بهم الى تفهم الغاية التي أرادها الله من الزواج ، وانها انسانية خالصة من كل شائبة تجارية أو سياسية ، أما ان نربي أولادنا على حب التكاثر والتفاخر والمظاهر الفارغة ، فتقول الأم لبنتها : أسعدك الله بزوج ثري ، وينصح الوالد ولده أن يتزوج بنت الوزير والناجر الكبير ، أما هذه التربية فلا تغني عنها الآيات والأحاديث .

أما حديث تناكحوا. تناسلوا فلا شك في صحنه ، ولكن سيد الأنبياء (ص) بباهي بالمؤمنين الأتقياء ، والمجاهدين الأحرار .. وأيضاً بالسقط .. ويتبرأ من أهل الفسق والفجور ، من الشابات والشباب الذين لا يردعهم من الدين رادع ، ولا يزجرهم من الأخلاق زاجر ، ويتسبراً أيضاً من أهل الحيانة والعالة لأعداء الله والانسانية .. وفي الحديث : ه ليأتين على الناس زمان لا يسلم لذي دين دينه إلا ان يفر من شاهق الى شاهق . قالوا : ومتى ذلك يا رسول الله ؟ قال : إذا لم ينل المعيشة إلا بمعاصي الله ، فعند ذلك تحل العزوبة » .

( ان في ذلك لآيات لقوم يتفكرون) أن الغرض من الزواج هو السكن والمودة والرحمة ، وان الزواج التجاري والسياسي كثيراً ما يؤدي الى شقاء الأسرة ، ويعرّضها للزوال وتشريد الأطفال .

( ومن آياته خلق السموات والأرض ) . يكرر سبحانه آية خلق الكون لأنه عما فيه من عجائب وأسرار أظهر الأدلة على وجود الله وعظمته ، وأيضاً للتذكير بفضله تعالى وآلائه ( واختلاف ألسنتكم وألوانكم ) . اختلاف القوميات باللغة ، وأهل الأقطار بالألوان ، واختلاف الأفراد بالملامح والأصوات وبصمة الإبهام وما اليها ، والحكمة من ذلك ان يتميز الناس بعضهم عن بمعض، فيعرف الوالد ولده ، والرجل زوجته ، والغريم غريمه ، ومحال أن تكون هذه الحكمة البالغة من صنع الطبيعة والصدفة ( ان في ذلك لآيات للعالمين ) أي دلائل واضحة على وجود المقدر والمدبر .

ر ومن آياته منامكم بالليل والنهار وابتغاؤكم من فضله ) . وتقدير الكلام منامكم ليلاً ونهاراً لأن الانسان قد ينام في النهار – القيلولة – وابتغاؤكم من فضله أيضاً

ليلاً ونهاراً لأن الانسان قد يسعى لرزقه في الليل ، أما قوله تعالى ؛ « وجعلنا الليل لباساً والنهار معاشاً — ١١ النبأ » فانه محمول على الغالب ، ومها يكن فان الغرض هو التذكير بحكمته تعالى من تقسيم حياة الانسان الى الكدح والراحة، حيث لا تنتظم الحياة إلا بهما ( ان في ذلك لآيات لقوم يسمعون ) دعوة الله فيستجيبون لها ، ومواعظه فيتعظون بها .

( ومن آياته يريكم البرق خوفاً وطمعاً وينزل من السماء ماء فيحيي به الأرض بعد موتها ان في ذلك لآيات لقوم يعقلون ) . تقدم مثله في الآية ١٢ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٨٨ ( ومن آياته أن تقوم السماء والأرض بأمره ). كل موجود يفتقر إلى عناية الله في بقائه واستمراره ، تماماً كما يفتقر اليه تعالى في أصل الحلق والايجاد ، وما تخلت عناية الله عن شيء إلا صار هباء هو وجاذبيته ودعائمه (ثم إذا دعاكم دعوة من الأرض إذا أنتم تخرجون ) . ان دعوة الله في الدنيا هي دعوة نصبح وإرشاد يستجيب لها المتقون ، ويعرض عنها المجرمون، أما دعوته في الآخرة فانها دعوة التكوين والتنفيذ لا مفر منها للمدعو إلا الى الداعي عظمت قدرته. وتقدم مثله في الآية ٥٦ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٥٣ .

# كل له قانتون الآية ٢٦ – ٢٩ :

وَلَهُ مَنْ فِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ \* وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأَ الْخَلْقَ ثُمْ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَشَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلُ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلُ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُرَكَاء فِي مَا رَزَقْنَا كُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاهُ تَغَافُونَهُمْ كَخِيفَتِ لَكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمَ سَوَاهُ تَغَافُونَهُمْ كَخِيفَتِ لَكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمَ

يَعْقِلُونَ ﴿ بَلِ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَالَمُوا أَهْوَاءَ هُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمَنْ يَهْدِي مَنْ أَضَلَّ اللهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴿

#### اللغة:

قانتون طائعون منقادون . والمثل الأعلى الصفة العليا . ومما ملكت أيمانكم العبيد والماليك .

## الإعراب :

لكم مما ملكت متعلق بمحذوف خبراً مقدماً لشركاء،ومن زائدة إعراباً . ومثله وما لهم من ناصرين .

## المعنى :

( وله من في السموات والأرض كل له قانتون ) . الكون بمن فيه وما فيه ملك لله وطوع ارادته وحده حتى الذين يعصون أمره وبهيه يتصرف فيهم بلا معارض ومعاند ( وهو الذي يبدأ الحلق ثم يعيده وهو أهون عليه ) . خلق سبحانه الكون فأحكم خلقه ، ثم يفنيه ويعيده تارة أخرى ، والمراد بأهون هين، مثل الله أكبر أي كبير لأن الذي ليس كمثله شيء ، وتتساوى في قدرته جميع الأشياء، لا يصح القول بالنسبة اليه : انه أكبر من غيره ، ولا هذا أيسر عليه من سواه ( وله المثل الأعلى في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ) . المراد بالمثل الأعلى الصفة العليا التي لا يشاركه فيها أحد ، وهي انه لا إله إلا هو، والعزيز هو الذي لا يعبث .

( ضرب لكم مثلاً من أنفسكم هل لكم مما ملكت أعانكم من شركاء فيا رزقناكم فأنتم فيه سواء تخافونهم كخيفتكم أنفسكم) . هذا المثل ضربه الله سبحانه للمترفين الطغاة الذين يملكون العبيد والمسال ، ويزعمون ان لله شركاء في خلقه . وتوضيحه : انظروا أيها المشركون المترفون : ان لكم عبيداً وبماليك لا تشاركونهم في أموالكم، ولا تقبلون أن يتصرفوا فيها إلا بإذنكم ، ولا تهابونهم حين تتصرفون أنتم فيها كها تهابون شركاء كم الأحرار، مع العلم بأن الذين استعبدتموهم ليسوا مملوكين لكم حقيقة وإذن — كبف جعلتم المملوكين لله حقيقة وواقعاً ، جعلتموهم شركاء لله في ملكه وخلقه ؟ كيف نسبتم إلى الله ما لا ترضونه لأنفسكم ؟ أتأنفون أنتم من شراكة ما تزعمون أنهم عبيسد ، وهم مخلوقون لله مثلكم ، ولا يأنف الله مسن شراكة مخلوقاته ؟. ويلكم كيف تحكمون ؟ وهذا تماماً كقولهم : لله البنات ولنا البنون: ويعملون لله البنات سبحانه ولهم ما يشتهون — ٧٥ النحل ه . (كذلك نفصل ولا ياحمى عنه إلا أرباب المنافع والأهواء .

( بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم ) حيث خيل اليهم ان الحق فسيا يهوون ، والعدل فيا يشتهون .. وهذا هو الجهل القاتل والضلال المبين ( فمن يهدي من أضل الله في ) . أضلهم الله لأنهم سلكوا طريق الضلال ، وكل من سار على الدرب وصل سواء أكان درباً للخير أم للشر ، للنجاة أم الهلاك ( وما لهم من ناصرين ) كيف وقد سلكوا سبيل الهلاك بسوء اختيارهم ، ولم يرتدعوا عنه برادع ولا زاجر ؟

# ذلك الدين القيم الآية ٣٠ – ٣٢ :

فَأْقِمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ سَنِيفاً فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَٰلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ \* مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* مِنَ الَّذِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* مِنَ الَّذِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* مِنَ الَّذِينَ فَوْ وَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* مِنَ الَّذِينَ فَوْ وَاللهِ مِنْ الدِّينَ فَوْ وَلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَا اللهِ الله

#### اللغة:

أقم وجهك للدين أخلص له . وحنيةً الله الدين . والقيم المستقيم . والشيع الفرق .

#### الإعراب:

حنيفاً حال من الضمير في أقم . وفطرة الله مفعول لفعل محذوف أي الزموا فطرة الله . ومنيبين حال من الناس. ومن الذين فرقوا بدل من المشركين مع إعادة حرف الجر .

## دين الله والفطرة :

( فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون ) . هذه الآية تدور كثيراً على ألسنة الحطباء وأقلام الكاتبين ، ومنهم من يستشهد بها وكفى ، ومنهم من يطلق حولها كلمات رفانة عامة ويقول : هذا هو الدين الصحيح الضخم الهائل النح .

وليس من شك ان هذه الآية تقرر أصلاً هاماً يرتكز عليه الاسلام عقيدة وشريعة ، وهو يدل دلالة واضحة ان تعاليم هذا الدين من أليفه إلى يائه تهدي الى الرشد والوفاء بمطالب الحياة وتموها وتقدمها إذا فهم الاسلام على أساس فطرة الله التي فطر الناس عليها . ونبدأ أولاً بتفسير المفردات الواردة في الآية ، ثم نذكر المعنى المراد من مجموعها .

وتعني كلمة الفطرة عند تعميمها واطلاقها غريزة في داخل الانسان تقبل الحير حين تعلم أنه خير وتلتزمه لا لشيء إلا لأن الحير بجب أن يُقبل ويُلتزم، وترفض الشر حين تعلم انه شر أيضاً لا لشيء إلا لأن الشر بجب أن يُرفض و بجتنب. هذا إذا خلي الانسان وفطرته التي فطره الله عليها ، ولم تدنسها العادات والتقاليد، وتلوثها الأهواء والاغراض ، وقد ضرب العلامة الحلي مثالاً لهذه الغريزة بقوله :

و لو خير العاقل بين ان يصدق ويعطى ديناراً ، وبين ان يكذب ويعطى ديناراً لتخير الصدق على الكذب هي التي لتخير الصدق على الكذب هي التي خاطبها الله أو خاطب أربابها بقوله : و ألست بربكم قالوا بلى ١٧٢٠ الأعراف وعناها الحديث المشهور عن الرسول الأعظم (ص) : كل مولود يولد على الفطرة حتى يكون أبواه هما اللذان بهودانه أو ينصرانه . أما كلمة حنيف هنا فانها تعني من استقام على فطرة الله التي فطر الناس عليها مبتعداً عما يدنسها من الأهواء والأغراض . والمراد بقوله تعالى : لا تبديل لحلق الله الدين عند الله قائم وثابت على أساس هذه الفطرة لا يحول عنها ولا يزول . وذلك اشارة الى ما أوجب الله على العباد أن يلتزموه قولاً وعملاً لأنه هو الدين المستقيم الذي لا ترى فيه عوجاً ولا أمناً .

أما الآية بمجموعها فأنها تدل على ان الدين يرتبط بالفطرة، ولكن ليس معنى هذا ان الفطرة هي المشرع والآمر الناهي ، وان وظيفة الدين هي الكشف والتعبير عن أحكامها .. كلا ، فان الله الذي خلق الدين والفطرة هو المشرع الأول، وله وحده الأمر والنهي ، وأنما القصد من الآية هو تحديد المقياس الذي نقيس به دين الله ، وأنه بما فيه من عقيدة وشريعة وأخلاق ينسجم مع فطرة الناس ومصالحهم، وأنه سبحانه لم يشرع حكماً لعباده منافياً لمصلحة الفرد أو الجاعة .. هذا هو الضابط والفاصل بين أحكام الله وأحكام غيره ، بين شريعة الحق وشريعة الباطل، أما أقوال العلاء من الفقهاء والمفسرين والفلاسفة فما هي بأصل من أصول الاسلام، ولا يصح الاعماد عليها كدليل شرعي لأنها تعكس اجتهادهم وفهمهم لدين الله وأحكامه ، ولا تعكس الدين الله وأحكامه ، ولا تعكس الدين كما هو في حقيقته وواقعه .

ونخلص من هذا إلى ان الاسلام لا يرفض بقية الأديان والمذاهب بكل ما فيها، بل ينظر اليها نظرة المدقق المنصف ، فيقر منها ما يتفق مع فطرة الله ، ويرفض ما عدا ذلك .

( منيبين اليه واتقوه ) ارجعوا إلى هذا الدين،وأطيعوا جميع أحكامه (وأقيموا

١ لا يعتمد على الاجاع في العقائد ، و لا في المسائل الفقهية مع الاحتمال أنه لم يكشف عن رأي المصوم .

الصلاة ) فانها تذكركم بالله ( ولا تكونوا من المشركين ) أخلصوا له وحده في جميع أقوالكم وأفعالكم ( من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً كل حزب بما لديهم فرحون ) . تقدم مثله في الآية ١٥٩ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٩٠ والآية ٥٣ من سورة المؤمنون .

## واذا مس الناس ضر الآية ٣٣ ــ ٤٠ :

وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَبُّهُمْ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُمْ مِنْـــهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ لِيَكَفُورُوا بَمَا آتَيْنَاهُمْ فَتَمَتَّعُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ أَمْ أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَانَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بَمَا كَانُوا بِـهِ يُشْرَكُونَ\* وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُوا بِهَا وَإِنْ تُصِبِّهُمْ سَيِّنَةٌ بِمِـا قَدَّمَتُ أَيــدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴿ أُوَلَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرُّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْم يُوْمِنُونَ ﴿ فَآتَ ذَا ٱلْقُرْبِي حَقُّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ السَّبِيلِ ذَٰ لِكَ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ يُريدُونَ وَجَـــة اللهِ وَأُولَٰئِكَ مُهُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رَبًّا لِيَرْبُو َ فِي أَمُوالِ النَّـاسِ فَلَا يَرْبُو عِنْدَ أَنْهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تُريدُونَ وَجُهَ اللهِ فَأُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴿ أَللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِنْ شُرَكَا يُحِكُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَٰلِكُمْ مِنْ شَيْءِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ⋆

#### سورة الروم

#### اللغة :

منيبين اليه أي راجعين اليه . والمراد بالسلطان هنا الحجة أو الكتاب . ويقدر يضيق . وابن السبيل هو الذي سافر في غير معصية ، وانقطع عن ماله وأهله . والربا الزيادة . والمضعفون الذين يضاعف لهم الأجر والثواب .

#### الإعراب:

منيبين حال من واو دعوا . إذا فريق (إذا) للمفاجأة . وما آتيتم ( ما ) في محل نصب بآتيتم .

### المعنى :

( وإذا مس الناس ضر دعوا ربهم منيبين اليه ثم إذا أذاقهم منه رحمـة إذا فريق منهم بربهم يشركون ) . تقدم مثله في الآية ١٢ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٩ والآية ١٧ من سورة الإسراء ( ليكفروا بمــا آتيناهم فتمتعوا فسوف تعلمون ) . تقدم مثله في الآية ٦٦ من سورة العنكبوت .

( أم أنزلنا عليهم سلطاناً فهو يتكلم بما كانوا به يشركون ) . أم هنا بمعنى بل وهمزة الاستفهام . والمراد بالسلطان البرهان ، والمعنى هل يشهد لكم شيء من الوحي أو العقل بأن الذي أنتم عليه من الشرك حق وصواب ، والقصد من ذلك الاستنكار والتهديد .

( وإذا أذقنا الناس رحمة فرحوا بها وان تصبهم سيئة عا قدمت أيديهم إذا هم يقنطون ) . هذا هو الانسان ، ان مسه الحير فهو فرح فخور ، وان مسه الشر فيثوس كفور . وتقدم مثله في الآية ٩ من سورة هود ج ٤ ص ٢١٧ (أولم يروا ان الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ان في ذلك لآيات لقوم يؤمنون ) . تقدم في الآية ٢٦ من سورة الرعد ج ٤ ص ٤٠١ والآيسة ٣٠ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٤٠١ .

( فآت ذا القربسي حقه والمسكين وابن السبيل ) . للقريب الفقير حتى على قريبه الغني ، وهو الإنفاق عليه بما يسد الحلة . وقال الشافعية والإمامية : تجب نفقة الأقارب إذا كانوا من الآباء وان علوا ، والابناء وان نزلوا . وقال المالكية : لا تجب إلا نفقة الأبوين والأبناء الأدنين دون آباء الآباء وأبناء الأبناء وقال الحنابلة : تجب نفقة القريب بشرط أن يكون المنفق وارثاً للمنفق عليه . أما الحنفية فيرون الشرط الأساسي أن تكون القرابة موجبة لحرمة الزواج . والتوضيح في كتابنا : الأحوال الشخصية على المذاهب الحمسة » .

أما المسكين وابن السبيل فقد تقدم الكلام عنها عند تفسير الآية ٢٠ من سورة التوبة ج٤ ص ٥٥ ( ذلك خير للذين يريدون وجه الله وأولئك هم المفلحون ) . ذلك إشارة إلى الإعطاء ، وانه بجب أن يكون لوجه الله ، كما هو شأن أهل الصلاح والفلاح ( وما آتيم من ربا ليربو في أموال الناس فلا يربو عند الله ) . قال جاعة من المفسرين : المراد بالربا هنا الربا المحرم . وقال آخرون : بسل المراد به الربا الحلال ، ومثاله أن سدي الرجل غنيا من الأغنياء ليرد الهدية اضعافاً . والأولى حمل الآية على الاثنين ، وان كلاً من آكل الربا المحرم والمهدي بقصد الربح لا ثواب له عند الله ، سوى ان الأول عليه عقاب، والثاني لا ثواب له ، ولا عقاب عليه .

( وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون ) أي يضاعف لهم الثواب والجزاء ، والمعنى الجملي أن من ينفق لوجه الله تعانى يزيد الله في ماله باللدنيا ، وفي ثوابه بالآخرة . قال الإمام علي (ع) : إذا أملقتم فتاجروا الله بالصدقات . وهذا مأخوذ من قوله تعالى : « من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له اضعافاً كثرة — ٧٤٠ البقرة» ج ١ ص ٣٧٠ .

( الله الذي خلقكم ثم رزقكم ثم عيتكم ثم عيبكم هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء ) أتبخلون بما آتاكم الله ، وتبتغون الرزق من غيره ، وهو الذي أوجدكم بعد العدم ، وأفاض عليكم من بركاته الواسعة ، وهو الدي يميتكم ثم يحييكم ، ثم يبعثكم للحساب والجزاء ؟ فهل من أحد ممن ترجون فضله وتأملون نفعه يحيي ويميت ؟ وإذا قدر على إعطاء بعض القتات في هذه الحياة فهل يقدر

#### سورة الروم

غداً على النفع والضر ( سبحانه وتعالى عما يشركون ) . وفي الحسديث : الشرك أنحفى من دبيب النمل ، وفيه إيماء إلى ان الشرك عسلى أنواع ، ومنهسا الثقة بالمخلوق دون الحالق .

## ظهر الفساد في الىر والبحر الآية ٤١ ــ ٤٥ :

ظَهْرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيفَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \* قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُشْرِكِينَ \* فَأْقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ كَانَ عَاقِبَهُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُشْرِكِينَ \* فَأْقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ اللهِ يَوْمَئِذِ يَصَدَّعُونَ \* اللهِ يَعْمَدُونَ \* لِيَجْزِيَ اللهِ يَعْمَدُونَ \* اللهِ يَعْمَدُونَ \* لِيَجْزِيَ اللهِ يَعْمَدُونَ \* اللهُ ال

#### اللغة :

يصدَّعون أصلها يتصدعون من التصدع ، والمراد هنا التفرقة ، يقال تصدع القوم أي تفرقوا . وبمهدون من مهد بمعنى وطأ وهيأ .

### الإعراب :

ليذيقهم اللام بمعنى كي ، وأن مضمرة بعدهـــا ، والمصدر المجـرور متعلق بظهر . والمصدر من ليجزي متعلق بيصدعون .

#### العي :

( ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي النساس ) . قال جماعة من المفسرين : المراد بالبحر هنا البلاد القريبة من البحر ، وبالبر البلاد البعيدة عنه ، وقال آخسرون : المسراد بالبحسر المدينسة لكثرة سكانها ، وبالبر القرية لقلتهم .. والذي نفهمه نحن ان البر والبحر كناية عن كسترة الفساد وانتشاره .. وكل ما حرمه الله ونهى عنه فارتكابه جريمة وفساد في الأرض ، كالحرب والبغي والإسراف والحلاعة والفجور والحمر والميسر والاستخفاف بفرائض الله وعبادته ، وما إلى ذلك .

وإذا وصف سبحانه عصر الجاهلية بظهور الفساد برآ وبحرآ حيث لا أسلحـــة كياوية ولا قنابل نووية ، ولا شركات للاستغلال والاحتكار ، ولا كازينوهات وخلاعات فبأي شيء نصف عالم اليوم الذي يهدده الفناء والدمار الشامل في كـــل لحظة ، مهدده الفناء والهلاك لا بفعل الله ، ولا بكوارث الطبيعة ، بل بفعـــل الناس الذين يملكون أبشع أسلحــة الافناء والاهلاك .. ولا سبيل لأمن البشريــة وصيانتها من هذا الخطر إلا أن تدمر هذه الأسلحة تدميراً كامــــلاً ، أما هيئـــة الأمم ومعاهدة التجارب الذرية الجزئية فالها لم تحقَّق للبشرية ما تثق به وتطمئن اليه . ﴿ لَيْذَيْفَنَهُمْ بِعَضَ الذِّي عَمَلُوا لَعَلَهُمْ يُرْجِعُونَ ﴾ . الفساد في الأرض نتيجـــة طبيعية للإعراض عن الله ، وعدم الالتزام بأمره ونهيه ، وكلمة «بعض» في الآية تشير إلى عذاب الدنيا ، ولعذاب الآخرة أشق وأخزى . وفي الدعاء المأثور:اللهم اني أعوذ بك من الذنوب التي تُغير النعم وتنزل النقم،وقال سيد المرسلين(ص): « اتقوا الذنوب فانها ممحقة للخبرات » ، وكفي شاهــدأ على ذلك قوله تعالى : « وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا وجعلنا لمهلكهم موعـداً ــ ٦٠ الكهف » ، وقوله : ﴿ قُلُ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الذِّينَ مَنْ قَبْلُ كَانَ أكثرهم مشركين ) . تقدم مثله في الآية ١٣٧ من سورة آل عمران ج٢ ص ١٥٩ والآية ١١ من سورة الأنعام و ٦٩ من سورة النمل .

( فأقم وجهك للدين القيم من قبل أن يأتي يوم لا مــرد له من الله ) وهو يوم الحساب والجـــزاء الذي لا مفـر منـــه ، والسعيد من أخلص لله في أعماله ومقاصده وحاسب نفسه قبل أن تحاسب (يومثذيصد عون) يتفرقون إلى فريقين: فريق في الجنة ، وفريق في السعير ، ومر مثله في الآية ١٤ من هذه السورة .

( من كفر فعليه كفره ومن عمل صالحاً فلأنفسهم بمهدون ) . مهد الفراش بسطه وسهده ، وأصحاب الأعمال الصالحات يفرشون قبورهم وبجهزونها بما يحتاجونه لأمنهم وراحتهم قبل أن ينقلوا اليها تماماً كما يجهز البيت في الحياة الدنيا قبل سكناه ، وعن الإمام جعفر الصادق (ع) : ان العمل الصالح يسبق صاحبه ليمهد له كما يمهد الحادم لسيده . ونقدم مثل هذه الآية في سورة البقرة الآية الآية بح مورة البقرة الآية الآية كما جمه .

(ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات من فضله انه لا يحب الكافرين) ليجزي متعلق بيصدعون ، والمعنى ان الله يجعل الناس يوم القيامة فريقين ليكافىء المؤمنين على أعمالهم بالجنة لأنه يحبهم ويحب ما عملوا من الصالحات ، أما الكافرون فإن الله يكرههم وبجزيهم بما يستحقون . وفي نهج البلاغة : ١ ان الله يحب العبد، ويبغض عمله ، ويحب العمل ، ويبغض بدنه ، أي يحب المؤمن لا عانه ، ويبغض ما يأتيه من السيئات ، ويبغض الكافر لكفره ، ويحب ما يفعله من حسنات .

## من الآيات الكونية الآية ٤٦ – ٥١ :

وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرَّيَاحَ مُبَشِّرَاتِ وَلِيُذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَلِتَجْرِيَ الْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا لِمَنْ قَبْلِكَ رَسُلاً إِلَى قَوْمِهِم فَجَاوُو هُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ أَبْرَمُوا وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ السَّهُ السَّاوِ كَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ السَّهُ السَّاوِ لَا يَاتَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ \* فَانْظُرْ إِلَى الْمُؤْتِى اللهِ كَيْفَ يُحْمِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَٰلِكَ لَمُحْمِي الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* وَلَئِنْ أَرْسَلْنَا رِيحَا فَرَأُونُ مُصْفَرًا لَظَلُوا مِنْ بَعْدِهِ بَكُفُرُونَ \*

#### اللغة:

كسفاً جمع كسفة ، وهي القطعة من الشيء . والودق المطر . ومبلسين جمع مبلس ، وهو المتحسر الآيس .

## الإعراب:

مبشرات حال من الرياح . وليذيقكم عطف على معنى مبشرات أي ليبشركم وليذيقكم . وحقاً خبر كان ، ونصر اسمها . وكيف مفعول مطلق وتقديره أي مشيئة يشاء ، ومثله كيف يحيي الأرض . وان كانوا (ان) محففة واسمها محذوف أي انهم كانوا . واللام في مبلسين اللام الفارقة ومبلسين خبر كانوا وجملة كانوا مع خبرها خبر ان . واللام في لئن لام التوطئة للقسم . واللام في لظلوا واقعسة في جواب القسم ، وظلوا فعل سد مسد جواب القسم والشرط معاً .

#### المعنى :

( ومن آياته أن يرسل الرياح مبشّرات وليذيقكم من رحمته ولتجري الفلك بأمره ولتبتغوا من فضله ) . كل شيء يترتب عـــلى وجوده حكمة لا غنى عنها فهو دليل قاطع على نفي الصدفة ووجود القصد والارادة ، وهذا الدليل هو المراد بآية

الله الدالة على وجوده . وللرياح فوائد كثيرة، فهي – اذن – آية دالة على وحدانية الله وقدرته ، ومن فوائدها اثارة السحاب الذي يبشر الناس بالحير ، وجريان السفن على منن الماء تحمل الأقوات من بلسد إلى بلد ، وغير ذلك مما أشار اليه الامام جعفر الصادق بقوله : « لو كفت الريح ثلاثة أيام لفسد كل شيء على وجه الأرض ونتن ، لأن الريح بمنزلة المروحة تذب وتدفع الفساد عن كل شيء وتطيبه فهي بمنزلة الروح إذا خرجت من البدن نتن وتغير .. فتبارك الله أحسن الحالقين». ( ولعلكم تشكرون ) أي تتقون معاصي الله في السر والعلانية . وأشرنا فيما تقدم أكثر من مرة ان الله بجري الأشياء على أسبامها ، ويسندها اليه لأنه السبب الأول الذي تنتهي اليه جميع الأسباب .

( ولقد أرسلنا من قبلك رسلاً الى قومهم فجاءوهم بالبينات فانتقمنا من الذين أجرموا وكان حقاً علينا نصر المؤمنين ) . أرسل الله محمداً (ص) بالحجة الوافية، كما أرسل من قبله بالحجج الواضحة ابراهيم وموسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء، فكذّب بهم كثير ، وآمن بهم قليل ، فأخذ الله المكذبين بعداب يوم عظيم ، وفضر الله الأنبياء ومن معهم ، وهذا النصر واجب على الله ، وهو الذي أوجبه وكتبه على نفسه تماماً كما كتب عليها الرحمة .. وعال ان تضيع عند الله ظلامة مظلوم وإلا كان الظالم أحسن حالاً من المظلوم عند الله . انظر ج ٤ ص ١٣٧ فقرة : « الحساب والجزاء حتم » . والغرض من هذه الآية تهديد الذين كذبوا عمداً (ص) ان يصيبهم مثل ما أصاب الذين كذبوا أنبياءهم من قبل .

( الله الذي يرسل الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السهاء كيف يشاء ويجعله كسفاً فترى الودق نجرج من خلاله فاذا أصاب به من يشاء من عباده اذا هم يستبشرون وان كانوا من قبل أن ينزل عليهم من قبله لمبلسين ). هذا توضيح الآية السابقة، وهي : « ومن آياته أن يرسل الرياح مبشرات » ويتلخص المعنى بأن الله سبحانه يرسل الرياح ، فتحرك السحاب ، وتنشره في الساء ، ثم تقسمه بأمره إلى قطع، وتدفع بكل قطعة إلى البلد الذي أراده الله ، فاذا وصلت اليه خرج المساء من السحابة وتساقط على البلد المقصود ، فيفرح أهله ، ويبشر بعضهم بعضاً بالحير ، ومن قبل كانوا قانطين يائسين . وتقدم مثله في الآية ٥٦ من سورة الأعراف ج٣ ص ٣٤٢ .

### العقل وفكرة البعث:

( فانظر إلى آثار رحمة الله كيف يحيى الأرض بعد موتها ان ذلك لمحيى الموتى وهو على كل شيء قدير ) . المراد برحمة الله هنا المطر ، وبآثاره إحياء الأرض بعد موتها ، وهذا الإحياء ثابت بالعيان ، وهو دليل قاطع ومحسوس على ان فكرة البعث والإحياء بعد الموت من حيث هي صحيحة لا تقبل الشك ، لأن العاقل اذا تنبه وتدبر إحياء الأرض بعد موتها لا بد أن يسلم ويؤمن بفكرة البعث كفكرة ، وإلا كان من الذين يجمعون بين الايمان بوجود الشيء والايمان بعدمه في آن واحد. وبداهة ان هذا الجمع ممتنع بذاته وطبعه .. وهنا يكمن السر في تكرار الآيات التي تنبه العقول إلى إحياء الأرض بعد موتها كدليل على امكان البعث، ومن هذه الآية قوله تعالى : « فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور – ٩ فاطر » ، وقوله : « ومن آياته انك ترى الأرض خاشعة فاذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت ان الذي أحياها لمحيي الموتى – ٣٩ فصلت » . وغيرها كثير .

(ولئن أرسلنا ربحاً فرأوه مصفراً لظلوا من بعده يكفرون). الهاء في رأوه تعود إلى الزرع المفهوم من سياق الكلام، ومصفراً صفة له، لا للربح، والمعنى إذا أرسل الله ربحاً يصفر منها زرعهم بعد خضرته يشوا من رحمة الله، واعترضوا على حكمته، وكفروا به وبنعمته، وان دل هذا على شيء فانما يدل على ان إيمانهم بالله وهم وخيال، ولو كان مستقراً في القلوب لثبتوا عليه في السراء والضراء. قال الإمام على (ع): « من الايمان ما يكون ثابتاً مستقراً في القلوب، ومنه ما يكون عواري بين القلوب والصدور إلى أجل معلوم ».. ان المؤمن يتألم ويحزن كانسان إذا أصيب في نفسه أو ولده أو ماله، ولكنه لا يخرج عن دينه. قال الرسول الأعظم (ص) عند وفاة ولده ابراهيم: تدمع العين، ويحزن القلب، ولا نقول ما يسخط الرب.

خلفكم من ضعف الآية ٥٢ ... ٦٠ :

فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاء إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴿

وَمَا أَنْتَ بِهَادِ الْعُمْيِ عَنْ صَلَالَتِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَنْ يُوْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ مُسْلِمُونَ \* اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ صَعْفِ مُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ صَعْفِ فَوَّةً مُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ صَعْفَا وَشَبْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاهِ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ \* وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِشُوا عَيْرَ سَاعَتِ لَلْقَدِيرُ \* وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِشُوا عَيْرَ سَاعَتِ كَذَلِكَ كَانُوا يُوْفَكُونَ \* وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا اللّهِمْ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ لاَ كَذَلِكَ كَانُوا يُوْفَكُونَ \* وَقَالَ الّذِينَ أُوتُوا اللّهِمْ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ لاَ كَذَلِكَ كَانُوا يَوْمُ اللّهُ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ فَهَذَا يَوْمُ البّعْثِ وَلَكِمْنَمُ كُنْتُمْ لاَ كَانُونَ \* فَيَوْمَيْذِ لاَ يَنْفَعُ الّذِينَ طَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا مُمْ يُسَتَعْتَبُونَ \* وَلَقَدْ صَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ وَلَيْنَ جِئْتُهُمْ بِآلِيَة وَلَقَدْ صَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ وَلَيْنَ جِئْتُهُمْ بِآيَةٍ لَيْ لَيْتُولَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

## الإعراب :

الله الذي خلقكم مبتدأ وخبر . وما لبثوا جواب القسم . ولئن اللام للتوطئة . وليقولن اللام في جواب القسم،ويقولن يسلم مسد جواب الشرط والقسم .

## المعنى :

( فانك لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء إذا ولوا مدبرين وما أنت بهاد العمي عن ضلالتهم ان تسمع إلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ) . تقدم بالنص

الحرفي في سورة النمل الآية ٨٠ و ٨١ .

( الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة يخلق ما يشاء وهو العليم القدير ) . لم يكن الانسان شيئاً مذكوراً ثم كان ، وانتقل في العديد من الأطوار ، فن التراب إلى النطفة والجنين ، ومنه إلى الرضيع والفطيم ، ومن الصبي والشاب إلى الكهل والشيخ الفاني ، والضعف الأول الذي أشارت اليه الآية هو ضعف البنية والادراك في الطفل ، وقيل : بل ضعف النطفة ، والمراد بالقوة قوة الشباب ، أما الضعف الثاني فهو ضعف الهرم والكبر باتفاق المفسرين ، ومن أجل هذا قلنا : ان المراد بالضعف الأول الطفولة لأنها أنسب إلى الهرم من النطفة . وعلى أية حال فان القصد من الاشارة إلى تغيير الانسان من حال الى حال هو أن يدرك انه في قبضة الله يتصرف به كيف يشاء إحياء وإمانة وإضعافاً وتقوية ، ثم اليه المنقلب والمصير . وتقدم مثله في الآية ٧٠ من سورة النحل ج ٤ ص ٣٠٠٠ .

( ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة ) . المراد بالساعة يوم القيامة ، وبقوله : ما لبثوا غير ساعة الجزء من الزمن في الحياة الدنيا ، والمعنى ان المجرمين حين ينسيلون الى ربهم من الأجداث يحلفون بالله من الدهشة ما لبثوا في قبورهم إلا قليلاً . وتقدم ذلك مفصلاً في الآية ١٠٢ من سورة طه ج ٥ ص ٢٤٤ ، وجمعنا هناك بين ثلاث آيات : الأولى : يتخافنون بينهم ان لبشم الا عشراً . والثانيسة : قالوا لبثنا يومساً أو بعض يوم . والثالثة الآيسة التي نحن بصددها. ( كذلك كانوا يؤفكون ) يصرفون عن الصدق إلى الكذب في الدنيا حيث كانوا يحلفون : لا بعث ولا حساب . وفي الآخرة أيضاً حيث حلفوا ما لبثوا غير ساعة .

( وقال الذين أوتوا العلم والايمان لقد لبثتم في كتاب الله الى يوم البعث فهذا يوم البعث ) . قال المجرمون ما قالوا عن أمد مكثهم ، فقال لهم أهل الايمان بالله وحسابه وثوابه : لقد لبثتم ما شاء الله أن تلبثوا ، والأمد الذي قضيتموه في قبوركم الى هذا اليوم ثابت في علمه تعالى ، ولا يعلمه أحد سواه .. وأية جدوى من قسمكم وحديثكم عن أمد المكث في القبور وقد أنكرتم من قبل هذا اليوم الذي

ترون شدائده وأهواله ؟ ( ولكنكم كنتم لا تعلمون ) أنكم في عمى وضلال مبين . ( فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا معذرتهم ولا هم 'يستعتبون ) . المراد بالاستعتاب هنا الاقالة أي ان المجرمين يستقيلون ربهم فلا يقيلهم ، ومنه قوله تعالى : « وان يستعتبوا فما هم من المعتبين – ٢٤ فصلت » وعليه يكون المعنى لا عذر ولا إقالة لمجرم في ذلك اليوم بعد أن حُدر وأنذر فأبى إلا كفوراً .

(ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل). تقدم في الآية ٤٥ من سورة الكهف ج ٥ ص ١٣٩ .

( ولئن جئتهم بآية ليقولن الذين كفروا ان أنم إلا مبطلون ) . يقولون عن الأنبياء والمصلحين وعن الأحرار والمجاهدين : انهم مبطلون .. وعن الحونة المنافقين والعملاء المأجورين : انهم محقون .. ولا بدع فان الطغاة المجرمين يقيسون الحق والباطل بمنافعهم وأهوائهم ، فما وافقها فهو حق وان كان شرآ وفساداً، وما خالفها فهو باطل وان كان خبراً وصلاحاً .

(كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون). طبع الله على قلوبهم لأنهم سلكوا باختيارهم السبيل المؤدية إلى ذلك حيّاً .. فالعمى عن الحق نتيجة الجهل، والبغي والطغيان نتيجة الانحراف عن طريق الهداية، أما نسبة ذلك اليه تعالى فعناها ان هذه النتيجة تلزم مقدماتها وأسبابها ولا تنفك عنها محال ( فاصبر ان وعد الله حق ولا يستخفنك الذين لا يوقنون ) . اصبر يا محمد وامض في دعوتك، وتحمل الأذى في سبيلها ، فما هي الا أيام حتى تنتشر رسالتك في شرق الأرض وغربها، ويقترن اسمك باسم الله تعالى وبالصلوات والتحيات .. والحمد لله الذي من علينا محمد صلى الله عليه وآله نبي الرحمة وقائد الانسانية الى الحير ، فارزقنا شفاعته يا مبدل السيئات بأضعافها من الحسنات .

# ميئوتره لهتمان

مكية إلا بعض آيات ، وآبها ٣٤ .

# بنيب لِلْهُ الْجَمْزِ الْحَيْنِ مِ

هذا خلق الله الآية ١ – ١١:

آلَم \* بِلْكُ آيَاتُ ٱلْكِتَّابِ الْحَكِيمِ \* هُدَّى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ \* الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُونُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ \* أُولَئِكَ عَلَىٰ هُمْ الْمُفْلِحُونَ \* وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَمُو هُدَى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولِئِكَ مُمْ الْمُفْلِحُونَ \* وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَمُو الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْم وَيَتْخِذَهَا هُزُوا أُولِئِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مُهِينَ \* وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ آيَانُنَا وَلَى مُسْتَكْبِرا كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُهَا عَذَابٌ مُهِينَ \* وَوْزا فَبَشَرهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ \* إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمُلُوا كَأَنَّ فِي أَدُنِيهُ وَقُوا فَبَشَرهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ \* إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمُلُوا كَأَنَّ فِي أَذُنِيهُ وَقُوا فَبَشَرهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ \* إِنَّ اللَّيمَ وَقُوا وَعَمُلُوا كَانَ لَمْ السَّمُوا وَعَمُلُوا السَّمُواتِ بِغَيْرِ عَمْدِ تَرَوْنَهَا وَعْدَ اللهِ حَقّا وَهُو الْعَزِيرُ السَّالِ السَّمُواتِ بِغَيْرِ عَمْد تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ السَّمُواتِ بِغَيْرِ عَمْد تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ الْمَا لِمَا مِنْ كُلُّ وَابَتْ فِيهَا مِنْ كُلُّ وَابَعَ فِيهَا مِنْ كُلُّ وَابَةٍ وَالْوَلِي مَاذَا خَلَقُ اللهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ اللَّهُ مَنْ مُن كُلُّ وَوْجٍ كُوبِمِ \* هُذَا خَلْقُ اللهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مَنْ دُونِهِ بَلِ الظَّالِمُونَ فِي صَلاَل مُبِنِ \*

#### اللغة:

المراد بلهو الحديث هنا كل ما يصد عن الحق الذي عبّر عنه سبحانه في نفس الآية بسبيل الله . والوقر الصمم . والرواسي الجبال . وبث فرق . وزوج كريم صنف حسن .

#### الإعراب:

تلك آيات الكتاب مبتدأ وخبر . وهدى ورحمة حال من الآيات والعامل معى الاشارة في تلك . ومن الناس خبر مقدم ، ومن يشتري مبتدأ مؤخر . ويتخذها عطف على ليضل . وبغير علم متعلق بمحذوف حالاً من فاعل يضل أي جاهلاً . ومستكبراً حال . وكأن ، أصله كأنه . وخالدين حال من الضمير في لهم . وعد الله منصوب على المصدرية أي وعد الله وعداً حقاً ، وحقاً صفة للوعد المحذوف . وماذا بمنزلة الكلمة الواحدة ومحلها النصب محلق والتقدير أي شيء خلق .

## المعنى :

( الآم ) تقدم مثله في أول سورة البقرة ( تلك آيات الكتاب الحكيم ). تلك إشارة إلى آيات هذه السورة ، وانها من كتاب الله ، ووصفه سبحانه بالحكيم لأن فيه الحكمة البالغة ( هدى ورحمة للمحسنين ) وهم الذين يطلبون الحق ويعملون به لأنه حق، ولا ريب ان القرآن هدى ورحمة لكل من أخلص لله وللحق ، أمسا الذين أعمت المطامع قلوبهم فهم الداء الذي لا دواء له إلا الاستئصال ( الذين يقيمون الصلاة ) يداومون عليها ( ويؤتون الزكاة ) لمن يستحقها ( وهم بالآخرة هم يوقنون ) ولا يشكون انهم مسؤولون أمام الله عن أقوالهم وأفعالهم ( اولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون ) . فيزان الهداية والفلاح عند الله أن تخلص للحق قسولاً وعملاً ، ولا تعبد إلا الله ، ولا تبخل بما آتاك من فضله . وتقدمت هذه الآيات في أول سورة البقرة .

#### الاتجار بالدين والضمير :

(ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيـــل الله بغير علم ويتخذها هزواً ). قال صاحب مجمع البيان : « أكثر المفسرين على ان المراد بلهو الحديث الغناء .. وعن الإمام جعفر الصادق (ع) انه الطعن بالحق والاستهزاء به » .

وهذا التفسير أقرب الى الواقع ، وأليق بالسياق ، فإن الله سبحانه بعد أن ذكر المؤمنين المفلحين ذكر المجرمين الذين يشترون الذيم من الذين يتاجرون بالدين والضمير ليضللوا الناس عن الحق ، ويصرفوهم عنه بالأوهام والأباطيل .. وأوضح مثال على ذلك ما تلجأ اليه قوى الشر والاستغلال في هذا العصر لتدعيم مكانتها وبث دعايتها،حيث تنفق الملايين على الصحف المأجورة لتنشر الأكاذيب والافتراءات، وتروج للمخونة والعملاء، وتشكك بالمخلصين الأحرار ، وفوق هذا ان تلك الأجهزة الشريرة ألبست عملاءها ثياب أهل الدين ليلصقوا به البدع ويفسروه بما شاء لها البغي والاستغلال ، ويبثوا الفين والشقاق بين الطوائف وأهل الأديان .. وبعد حرب الشرق الأوسط سنة ١٩٦٧ شاهدنا ألواناً من الاشاعات الكاذبة والحرب النفسية في الشرق الأوسط سنة ١٩٦٧ شاهدنا ألواناً من الاشاعات الكاذبة والحرب النفسية في ولكن الأيام كشفت الحقائق ، وفضحت الدخلاء والعملاء ، وأوان التصفية آت ولكن الأيام كشفت الحقائق ، وفضحت الدخلاء والعملاء ، وأوان التصفية آت على الحق وأهله .

( وإذا تتلى عليه آياتنا ولى مستكبرآ كأن لم يسمعها كأن في أذنيه وقرآ فبشره بعذاب أليم ) . المؤمن المخلص يستمع للحق ، ويتصام عن الباطل ، والحبيث المجرم صاحب الغايات والأهداف يصغي للباطل، ويتصام عن الحق .. ولا جزاء له إلا عذاب أليم ، قال الرازي : « العاقل يطلب الحكمة بأي ثمن ، وهم ما كانوا يطلبونها، وإذا جاءتهم مجاناً ما كانوا يسمعونها » ( ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم جنات النعيم ) . لما بيس سبحانه جزاء من أعرض عن آياته وانسه عذاب أليم بيس جزاء من آمن وعمل بها وانه جنات النعيم ( خالدين فيها ) ولهم ما يشتهون ( وعد الله حقاً ) لأنه واقع لا محالة ( وهو العزيز الحكيم ) عزيز بقدرته التي لا تُغلب ، حكيم بتدبيره الذي لا ينكره إلا جاهل أو مكابر .

(خلق السموات بغير عمد ترونها وألقى في الأرض رواسي ان تميد بكم وبث فيها من كل دابة وأنزلنا من السهاء ماء فأنبتنا فيها من كل زوج كريم ). تقدم في الآية ٢ وما بعدها من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٧٣ ( هـذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه ) . كل ما في الكون يشهد لله على قدرته ووحدانيته ، فأين الدليل أيها المشركون على ان معبودكم شربك لله في صفة من صفاته ؟ ( بل الظالمون في ضلال مبين ) . وكل من جحد الحق،أي حق،بعد أن تظهر دلائله فهو ظالم آثم .

ونسأل : من يتتبع الآيات الكريمة يرى ان الله سبحانه كثيراً ما يؤكد البديهات والواضحات فيما يعود إلى أبطال الشرك مثل قوله للمشركين : فأروني ماذا خلق الذين من دونه . وقوله : لن يخلقوا ذباباً ، فما هو السر ؟

الجواب: السر أن يكشف سبحانه ان الفئة الباغية لا تؤمن إلا بمصلحتها ، وانها تنكر من أجل مصلحتها الشخصية كل حقيقة حتى ولو كانت من الوضوح على مثل ضوء الشمس . وهذه الصفة من أقبح الصفات وأخطرها ، ولا دواء لها إلا القوة الرادعة .

## لقإن الآية ١٢ ــ ١٩ :

وَلَقَدْ آَنَيْنَا لُقْبَانَ الْحِكْمَةَ أَنِ الشّكُرُ لِلهِ وَمَنْ يَشْكُرُ فَإِنَّهِ وَهُ وَلَا لَنْهَانُ لِا بَنِهِ وَهُ وَلَا لَفَهَانُ لِا بَنِهِ وَهُ وَهُ وَلَا لَفَهَانُ لِا بَنِهِ وَهُ وَمَنْ كَفَلَمُ مَا ثُنِي لَا يُنِهِ وَلَا لَهُ مَا لَا يُسَالَ لَعَظُمُ مَا ثُنَا اللهِ نَسَالَ اللهِ نَسَالَ اللهِ نَسَالَ اللهُ اللهُ

إِنَّ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعُكُمْ فَأْنَبِنُكُمْ مِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* يَا بُنِيَّ إِنَّا إِنْ تَكُ مِفْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرُدَلِ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمْوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرُدَلِ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمْوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ مَا أَصَابَكَ إِنَّ أَتِم الطَّلَاةَ وَأَمْرُ بِالمُعْرُوفِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ \* وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ \* وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ اللهُ لَا يُحِبُ وَانْ اللهَ لَا يُحِبُ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ كُلُّ مُعْتَالً فَخُورٍ \* وَأَفْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَأَغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْتَالً فَخُورٍ \* وَأَفْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَأَغْضُصْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ اللهَ لَا يُحِبُ لَلْأَصُواتَ لَصَوْتُ الْخَمِيرِ \* وَأَفْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَأَغْضُصْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ اللهَ لَا يُحِبُ اللهَ اللهُ صَوْرَتِكَ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ اللهُ صَوْرَتُ لَكُولَ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ اللهُ مُنْتَالً فَخُورٍ \* وَأَفْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُصْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ اللهَ لَا يُعْرَالِهُ لَا يُعْلَى اللهُ اللهُ عَرْدُ لِلْ لَا يَعْضُونُ مِنْ صَوْرَتِكَ إِنَّ اللهَ اللهُ الله

#### اللغة :

الوهن الضعف . والفصال الفطام . وجاهداك بذلا الجهد . وأناب رجع . ولا تصعر خدك لا تمل بوجهك وهو كناية عن التكبر · ومختال من الحيلاء ، وهي العجب والتكبر . واقصد في مشيك من القصد ، وهو وسط بين الافراط والتفريط .

## الإعراب :

ان اشكر (ان) مفسرة بمعنى أي . وجملة حملته حال على تقدير قد حملته . وهنا مصدر في موضع الحال من أمه أي موهونة . ومعروفا صفة لمحدوف أي مصاحباً معروفا بمعنى مصاحبة معروفة كما في مجمع البيان . والضمير في انها يعود إلى فعلة الانسان من خسير وشر . وتك ، أصلها تكون فحذفت الواو لالتقاء الساكنين والنون للتخفيف ، واسم تك ضمير مستتر يعود إلى الفعلة ومثقال خبرها.

#### سورة لقمان

ومن خردل متعلق بمحذوف صفة لحبة . فتكن عطف على تك . ويأت جواب ان الشرطية . ومرحاً مصدر في موضع الحال أي متكبراً .

## المعنى :

( ولقد آتينا لقان الحكمة ان اشكر لله ) . تطلق الحكمة على معان ، منها العلم بالله وصفاته ، ومنها وضع الشيء في محله ، ومنها الكلمة الواعظة ، ومنها طاعة الله ، وفي الحديث : « رأس الحكمة مخافة الله » . وكان لقان من أهل العلم بالله وطاعته والدعاة اليه تعالى بأسلوب هادىء ورزين ، وواضح ومقنسع ( ومن يشكر فانما يشكر لنفسه ومن كفر فان الله غني حميد ) . تقدم في الآية ٤٠ من سورة النمل .

واختلفوا: هل كان لقمان نبياً أو عبداً صالحاً وكفى. ولا يمت هذا الاختلاف بسبب الى العقيدة والحياة ، والذي يجب الايمان به هو ما نص عليه القرآن الكريم من ان الله سبحانه من على لقمان بالحكمة الّي هي العلم بالله وطاعته والدعوة الى سبيله بالموعظة الحسنة . وذكر المفسرون وأهل السيير الكثير من حكم لقمان وفطنته، من ذلك انه كان عبداً مملوكاً ، وكان أهون مملوك على سيده ، وفي ذات يوم بعثه مع غيره من مماليكه الى بستان له ليأتوه بشيء من ثمره ، ولما وصلوا إلى البستان أكلوا ثمره ما عدا لقمان .. فتآمروا عليه لأنه لم يشاركهم في الجريمة ، وكادوا له عند سيدهم حيث قالوا له : ان لقمان أكل الثمر ولم يبق منه شيئاً .. وكان القمان تقال له : ان لقمان أكل الثمر ولم يبق منه شيئاً .. ولما سأل لقمان قال له : اسقنا جميعاً دواء نتقياً به ما في بطوننا وعند تذ تظهر الك المقيدة ، وهكذا كان .. تقيأوا الفاكهة دون لقمان، وحاق المكر السيء بمن أساء .

ومن ذلك أيضاً ان سيده سكر يوماً ، وراهن قوماً على مال كثير ان يشرب يحيرة هناك ، ولما أفاق ندم وعلم انهم اصطادوه من حيث لا يشعر ، فالتجأ إلى لقان وقال له : هذا يومك . فقال لقان للقوم : ان للبحيرة أنهراً تصب فيها ، فاحبسوها عن البحيرة كي يشرب ماءها . قالوا لا نستطيع ذلك . فقال لهم لقان : انه راهن على شربها ، ولم يراهن على مواردها ومصادرها .

وسواء أصحت هذه الرواية ، أم لم تصح فإنها أوضح مثال على ان الله سبحانه قد منح لقان الحكمة والمعرفة ، ويظهر من أقوال المفسرين وأهل السير انه كان معاصراً للنبي داود . انظر تفسير الآية ٨٠ من الأنبياء .

( واذ قال لقيان لابنه وهو يعظه ) . بعد ان ذكر سبحانه انه قد من على لقيان بالحكمة ذكر طرفاً من مواعظه لابنه رفقاً به وشفقة عليه، وقد أوصى الإمام على ولده الإمام الحسن (ع) بوصية طويلة جاء في مقدمتها : ٥ وجدتك بعضي بل وجدتك كلي حتى كأن شيئاً لو أصابك أصابي ، وكأن الموت لو أتاك أتاني فعناني من أمرك ما يعنيني من أمر نفسي ٥ . قال لقيان :

1 – ( يا بني لا تشرك بالله ان الشرك لظلم عظيم ) . يرى بعض المفسرين ان هذا القول من لقان لابنه يشعر بأن ابنه كان مشركاً . والحسق ان النهي عن الشيء لا يدل على صدوره من المخاطب، فقد خاطب سبحانه خليله ابراهيم (ع) بقسوله : « ان لا تشرك بني شيئاً – ٢٦ الحجج»، وقال لحبيبه محمد (ص) : « فلا تطع الكافرين – ٢٦ الفرقان » . وقال الإمام علي (ع) للإمام الحسن (ع): اعتصم بالله .. وليكن له تعبدك .. ولو كان لربك شريك لأتنك رسله .

٧ — ( ووصينا الانسان بوالديه حملته أمه وهناً على وهن ) . هذه الآية والتي بعدها استطراد في سياق وصية لقان لابنه .. والوهن الضعف والجهد ، وكلا بما الجنين في يطن أمه زادها ضعفاً وجهداً ( وفصاله في عامين ) . ترضع الأم ولديها عامين ، ثم تفطمه عن الرضاع ، وتقاسي خلالها الشدائد بالاضافة إلى ما قاسته أيام الحمل وعند الوضع . وتقدم الكلام مفصلاً عن مدة الرضاع عند تفسير الآية الام الحمل من سورة البقرة ج ١ ص ٣٥٦ وما بعدها ( ان اشكر لي ولوالديك إلي المصير ) فأسالك يومئذ على كنت من أهل الشكر والطاعة أو العقوق والمعصية لي ولوالديك ( وان جامداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعها ) ولوالديك ( وان جامداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعها ) عفض عيث لا طاعسة لمخلوق في معصية الحالق ( وصاحبها في الدنيا معروفاً ) مخفض الصوت وطيب الكلام ولين العريكة ، والحرص على ما يرغبان . وتقدم الكلام عن البر بالوالدين مفصلاً عنسد تفسير الآية ٢٣ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٣٥ وتفسير الآية ٨ من سورة العنكبوت .

( واتبع سبيل من أناب ) . بعد أن أمر سبحانه بالشكر له وللوالدين أمر بطاعة الله في كل شيء، لا في بر الوالدين فقط ، وعبر عن ذلك بمتابعة الصالحين الذين أطاعوا الله في أوامره ونواهيه . قال الإمام زين العابدين (ع) : اللهم ألحقني بصالح من مضى ، واجعلني من صالح من بقي ، وخذ بني سبيل الصالحين (م إلي مرجعكم فأنبثكم بما كنتم تعملون ) . هذا تهديد ووعيد لمن يعصي الله والوالدين.

#### الصخرة وقرن الثور:

٣ - (يا بني الهسا ان تك مثقال حبة من خردل فتكن في صخرة أو في السموات أو في الأرض يأت بها الله ان الله لطيف خبير ). عاد الكلام انى وصية لقمان لابنه .. وضمير الها يعود على الفعلة من الحسنات والسيئات ، ولفظ الفعلة وان لم يُذكر في الكلام ، ولكن السياق يدل عليها و « مثقال حبة من خردل كناية عن الفعلة الصغيرة ، و « في صخرة أو في السموات أو في الأرض ، كناية عن السر والحفاء ، والمعنى الجملي ان الله سبحانه يعلم مقاصد الانسان وأقواله وأفعاله ما خفي منها وما ظهر ، لا يغادر منها صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وحاسب عليها .. والقصد من سياق هذا الكلام هو انذار الضائين المضلين المذين يعيشون مع الناس بألسنتهم ، ومع أعداء الله والانسانية بقلوبهم ، وان يعلموا ان مصيرهم الى الحزي والوبال .

وتساءل بعض المفسرين وقال: كيف ذكر الله السموات والأرض بعد أن ذكر الصخرة مع العلم بأن الصخرة لا بد أن تكون في الأرض ، لا في الساء . وأجابه آخر بأن هذه الصخرة ليست في الساء ولا في الأرض ، وأنحا هي تحت سبع أرضين، وبالمضبط هي نفس الصخرة التي يقف الثور عليها وهو بحمل الأرض على قرنه ، وقال قائل : كلا ، ان هذه الصخرة قائمة في الهواء بمحض خلت الله تعالى . وقال ثالث : هي خضراء اللون . ( انظر تفسير الطبري والرازي ) . والقرآن الذي وصفه الله بالنور والهدى وفصل الخطاب منزه عن هذه التأويلات التي يتخذ العدو منها وسيلة للطعن والاستهزاء بالدين .. وان دلت هذه التفاسير وما اليها على شيء فانما تدل على ان أصحابها لا يعرفون حكمة الله في ارسال رسله

٤ — (يا بني أقم الصلاة) لأنها تذكرك بالله وتنزهك عن الكبر (وأمر بالمعروف وانه عن المنكر). ومن أمر بالمعروف شد أزر المؤمنين، وأرغم أنوف المنافقين (واصبر على ما أصابك ان ذلك من عزم الأمور) والمراد بعزم الأمور قوة الارادة الحيرة ، والثبات على الحق .. والأمر بالصبر بعد الأمسر بالمعروف يومىء الى ان من دعا دعوة الحق لاقى في ذات الله ما يلاقيه كل مجاهد مخلص من سر المبطلين والانتهازيين .

( ولا تصعر خدك للناس ) لا تمل بوجهك عنهم تكبراً ، بل أقبل عليهم ، وتواضع لهم .. وفي نهج البلاغة : لا وحدة أوحش من العجب ، ولا حسب كالتواضع ( ولا تمش في الأرض مرحاً ان الله لا يحب كل مختال فخور ) .. بعد أن نهى عن مشي المرح بين معناه بأنه المشي باختيال وفخر ، والاختيال هو الزهو ، والفخر هو المباهاة ، ولا شيء أدل على الجهل والنقص من هذه الصفات .

( واقصد في مشيك ) لا تبطىء ، ولا تسرع ، واتخذ بسين ذلك سبيلاً واغضض من صوتك إن أنكر الأصوات لصوت الحمير ) . وأنكرها أوحشها وأقبحها ، وفيه إيماء إلى ان رفع الصوت أكثر مما تدعو الحاجة اليه \_ يدل على البلادة ، ومثله الاخفات المخل ، ومن أخذ بالقصد والاعتدال فقد عرف السبيل، وانما عسن الكلام مع القصد في الصوت إذا كان في موضعه، والا فالسكوت أجمل وأكمل ، ومما جاء في وصف لقان انه كان يسمع كثيراً ويتكلم قليلاً ، فاذا تكلم جاءت كلمته كالدرة بين الحصى . وإلى مثلها ينبغي السكوت والاصغاء، وفي بعض الروايات : ان الصمت باب من أبواب الحكمة . أي من الحكمة السكوت والاصغاء فللحكمة ، أما قول من قال : اذا كان الكلم من فضة فالسكوت من ذهب فعناه السكوت عن الباطل والفضول ، وإلا فان كلمة الحق نور وجهاد مخاصة إذا كانت ضد الظلم والجور ، وفي الحديث : الساكت عن الحق شيطان أخرس .

## فقد استمسك بالعروة الوثقى الآية ٢٠ – ٢٨ :

أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَّا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ \* وَمَنْ يُسْلُمْ وَجْهَةُ إِلَى اللهِ وَهُوَ نُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُورَةِ ٱلْوُنْقَى وَإِلَى اللهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ \* وَمَنْ صَحَفَرَ فَلَا يَحْزُنْكَ كُفْرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنَبُّتُهُمْ بَمَا عَمِلُوا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ \* نُمُتَعْهُمْ قَلِيلاً ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابِ غَلِيظِ ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمْوَات وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلَ الْحَمْدُ لِلهِ بَلِ أَكْثَرُهُمْ لاَّ يَعْلَمُونَ \* شِهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ اللَّهِ هُوَ ٱلْغَنَّى الْحَبِيدُ\* وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَٱلْبَحْرُ مَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُر مَا نَفِدَتُ كَلِمَاتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزيزٌ حَكِيمٌ ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْس وَاحِدَةٍ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ \*

#### اللغة:

أسبغ أتم . ويسلم وجهه لله كناية عن الإخلاص له . والعـــروة من الدلو ما

عسك به القابض ، ومن الثوب مدخل الزر . والوثقى مؤنث الأوثق ، وهو الأشد والأحكم . وذات الصدور القلوب والضمائر .

#### الإعراب:

ظاهرة وباطنة حال من نعم الله . أولو الهمزة للانكسار والواو للعطف ولو للامتناع ، وجوابها محذوف والتقدير لاتبعوهم ، وضمير الجمع يعود للآبساء . وجملة وهو محسن حال ، وجملة فقد استمسك خبر من يسلم . وقليلاً صفة لمفعول مطلق محذوف أي تمتعاً قليلاً .

#### المعنى :

(أوكم تروا ان الله سخر لكم ما في السموات وما في الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة). ان نعم الله كما وصفها سبحانه بقوله: « وان تعلم تعمة الله لا تحصوها لله ٣٤ ابراهيم » ج ٤ ص ٤٤٨. ومن بحصي ويحيط بما في السموات والأرض غير خالق السموات والأرض؟ ومثل المفسرون للنعم الظاهرة مما تدركه الحواس ، وللباطنة بقوى النفس وغرائزها. وقال الملا صدرا في المجلد الثالث من أسفاره:

« ان أفاضل البشر عاجزون عن إدراك الأمور السماوية والأرضية على وجهها، وعن الاحاطة بما فيها من الحكمة والعناية ، بل الأكثرون لا يعرفون حقيقة النفس التي هي ذات الشخص وتفاصيل أحوالها ، وما خفي على ذوي الاختصاص أكثر مما ظهر لهم ، وإذا كانت احاطة الانسان بنفسه وبدنه متعذرة فكيف يحيط بالعالم الجسماني والروحاني، وما لنا مع هذا العجز إلا أن نتأمل ونتفكر في عجائب الحلقة وبدائع الفطرة » .

(ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا. هدى ولا كتاب منير). جمعت هذه الآية على إيجازها بين أسباب المعرفة الثلاثة : الأول الحس والتجربة ، وإليه الاشارة بالعلم ، والثاني العقل ، وهو المراد من الهدى ، والثالث الوحي السذي

عبر عنه ، جلت عظمته ، بالكتاب المنير . وتقدمت هذه الآية بنصها الحرفي في سورة الحج الآية ٣ و ٨ ( واذا قبل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع مسا وجدنا عليه آباءنا أو لو كان الشيطان يدعوهم الى عذاب السعير). تقدم في الآية ١٧٠ من سورة البقرة ج ١ ص ٣٥٩ .

#### من هو المستمسك بالعروة الوثقى ؟

( ومن يسلم وجهه الى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى والى الله عاقبة الأمور ) . العروة الوثقى الطرف القوي الذي لا ينقطع ، وهو كناية عن القرآن وعن حبل الله ومرضاته ، وما إلى ذلك مما يكون معه الانسان آمناً من عذاب الله وغضبه .. وكل من اجتمع له وصفان فقد أخذ بهذا الطرف القوي الأمين : الأول أن يؤمن بالله ، ويفعل ما أمره به من العبادة كالصوم والصلاة، ويترك ما نهاه عنه كالزنا والكذب والحمر . الثاني : أن يكون محسناً ، والمحسن هو الذي يتعلى إحسانه إلى الآخرين ، ولا يقف عند الاحسان لنفسه وذويه ، فيشارك الناس في آلامهم ، ويعمل لحلاص المظلومين والمحرومين ، ومن أجسل فيشارك الناس في آلامهم ، ويعمل لحلاص المظلومين والمحرومين ، ومن أجسل بنفسه ، مطهر لغيره .

وبهذا يتبين معنا ان الآمنين من غضب الله وعذابه هم المؤمنون المحسنون ، أما من آمن بالله وتعبد له ولم يحسن الى الآخرين بالتعاون معهم على ما فيه خير الجميع ، أو أحسن ولم يؤمن بالله ، أما هذا وذاك فلا أمان لها من عذاب الله وغضبه لأنها لم يستمسكا بالعروة الوثقى .. وفي ذلك كثير من الأحاديث منها : « من لا يهم بأمور المسلمين فليس منهم .. لا يصدق اعان العبد حتى يحب لأخيه ما عب لنفسه .. أحب الناس الى الله أنفعهم للناس » . وكفى بقول الرسول الأعظم (ص) : « أني بعثت لاتم مكارم الأخلاق » وقوله : « أنا رحمة مهداة » كفى بهذا شاهداً على ان رسالة الاسلام هي رسالة الانسانية .. ومن خلالها حدد بعض العارفين المسلم بأنه « انسان ممتد عنافعه في معناه الاجماعي حول أمته كلها لا انسان ضيق حول نفسه بهذه المنافع » .

( ومن كفر فلا يحزنك كفره الينا مرجعهم فننبثهم بما عملوا ان الله عليم بذات الصدور ) . علام تحزن وتتألم با محمد لكفر من كفر، وقد بلغت وأنفرت وأديت الرسالة كاملة ؟ فدع المجرمين ودنياهم ، فنحن أعلم بهم ، الينا مصيرهم وعلينا حسابهم ( نمتعهم قليلاً ثم نضطرهم الى عذاب غليظ ) ما هي الا أيام يلعبون بها وتلعب بهم ، ثم يحيط بهم العذاب الشديد من حيث لا يشعرون. وتقدم في مثله أكثر من آية ، منها الآية ١٧٦ من سورة آل عمران ج٢ ص ٢٠٩.

(ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن الله قل الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون ) . تقدم مثله في الآية ٨٤ من سورة المؤمنون ج ٥ ص ٣٨٣ والآية ٦١ من سورة العنكبوت (لله ما في السموات والأرض ان الله هو الغني الحميد) له وحده الملك والحمد ، ولا غني إلا من استغنى به .

( ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر بمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله ان الله عزيز حكيم ) . سبعة أبحر كناية عن الكسرة ، والمراد بكلمات الله قدرته تعالى على إيجاد الكائنات منى شاء ، والمعنى لو فرض ان البحر مداد ، والأشجار أقلام تكتب قدرة الله على إيجاد ما يشاء لانتهت البحار والأقلام وبقيت قدرة الله الى ما لا نهاية .. وبكلمة ان الحد لقدرة الله ان لا حد لها . وتقدم مثله في الآية ١١٠ من سورة الكهف ج ٥ ص ١٦٦ .

وقال ابن عربي في المجلد الرابع من الفتوحات المكية: و البحار والأقلام من جملة الكلمات ، فلو كانت البحار مداداً ما انكتب بها سوى عينها، وبقيت الأقلام والكلمات الحاصلة في الوجود ما لها ما تكتب به مع تناهيها بدخولها في الوجود ، فكيف عالم محصره الوجود من شخصيات الممكنات » . يريد لو كانت البحار حبراً ، وأردنا أن نكتب عن العجائب والأسرار التي أودعها الله في البحار فقط لنفدت البحسار بنفاد الكتابة عن عجائبها وأسرارها ، واذا نفد الحبر بنفاد البحار تعطلت الأقلام عن الكتابة ، وعليه تظل بقية الكائنات الموجودة بلا كتابة عنها .. هذا بالنسبة الى ما هو موجود بالفعل ، فكيف عا يدخل تحت قدرة الله من الكائنات التي يوجدها بكلمة « كن » متى يشاء ؟

( ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة والله سميع بصير ) . كل قادر غير

#### سورة لقمان

الله يقدر على شيء ، ويعجز عن أشياء ، والشيء الذي يقلم عليه منه ما لا يحتاج إلى جهد ، ومنه ما يحتاج إلى جهد يسير، ومنه ما يحتاج إلى جهد كثير .. والله قادر على كل شيء ، ويتساوى عند قدرته الحطير والحقير ، وعليه يكون خلق الناس جميعاً تماماً كخلق واحد منهم ، وكذلك بعثهم للحساب والجنزاء . قال الإمام على (ع) : « لا شيء إلا الواحد القهار الذي اليه مصير جميع الأمور بلا قدرة منها كان ابتداء خلقها ، وبغير امتناع منها كان فناؤها ، ولو قدرت على الامتناع دام بقاؤها ، لم يتكاءده له أي لم يشق عليه له صنع شيء منها إذ صنع ، ولم يؤده له أي لم يثقله له منها خلق ما خلقه وبرأه » .

## يولج الليل في النهار الآية ٢٩ – ٣٢:

أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْسِلِ وَسَخِّرَ اللهَ اللهُ مَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهُ اللهُ مَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهُ اللهُ مِأْنَّ اللهَ يَهْ وَالْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَسَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَسَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقِيرُ اللهَ اللهَ مُو الْحَقِيرُ اللهُ الله

#### اللغة :

الظلل جمع ظلة ، وهي ما يظللك ويعلوك من كل شيء ، والمـراد هنا ان الموج ارتفع فوق من في السفينة . والحتـّار الغدّار مبالغة في الغدر .

#### الاعراب:

مخلصين حال من فاعل دعوا . ونقل ابن هشام في كتاب المغني عن ابن مالك ان (لماً) هنا بمعنى اذا، بدليل دخول الفاء على جواسا .

## المعنى :

(ألم تر أن الله يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل). تقدم في الآية ٢٧ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٣٧ والآية ٦١ من سورة الحرج ( وسخر الشمس والقمر كل يجري إلى أجل مسمى وان الله بما تعملون خبير). تقدم في الآية ٢ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٧٣ ( ذلك بأن الله هو الحق وان ما يدعون من دونه الباطل وان الله هو العلي الكبير). تقدم بالحرف الواحد في الآية ٦٢ من سورة الحج .

( ألم تر ان الفلك تجري في البحر بنعمة الله ليريكم من آياته ) . من نعم الله تيسير المواصلات ، ومن وسائلها الفُلك ، وهي تحتاج الى الماء والريح والسماء ، وهذه الأسباب وما اليها تنتهي اليه تعالى ( ان في ذلك لآيات لكل صبار شكور ) يصبر على التأمل والنظر إلى عجائب الله في خلقه ، ويشكره على آلائه .

( واذا غشيهم موج كالظلل دعوا الله مخلصين له الدين فلما نجاهم الى السبر فنهم مقتصد وما يجحد بآياتنا إلا كل ختار كفور ) . قال بعض المفسرين : المراد بالمقتصد هنا من أضمر الكفر . وقال الرازي : هو من اقتصد في الكفر . والصواب ان المراد به المعتدل الذي لم يظلم نفسه بتعريضها لعذاب الله وغضبه ، ولم يكن من السابقين إلى الحيرات . قال تعالى : و فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالحيرات – ٣٢ فاطر » . أما الحتار فهو شديد الغدر ، والمراد به هنا من نقض عهد الفطرة التي ولد عليها كل مولود . وتقدم مثله في الآية ٢٧ من سورة يونس ج ٢ ص ١٤٧ والآية ٥٦ من سورة العنكبوت .

ان الله عنده علم الساعة الآية ٣٣ - ٣٤ :

يَا أَيْهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمْ وَاخْشُوا يَوْمَا لَا يَجْزِي وَالِدِهِ عَنْ وَلَذِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَازِ عَنْ وَالِدِهِ شَيْئًا إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقْ فَلَا تَغُرَّ نَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّ نَكُمْ بِاللهِ ٱلْفَرُورُ ﴿ إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعِـةِ وَيُمَا لَا اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعِـةِ وَيُمَا لَا اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعِـةِ وَيُغَلِّمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَـا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدْرًى نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدْرًى نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدْرًى نَفْسُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَـا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكُسِبُ عَدْرِي نَفْسُ مِانَّا لَهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿

#### اللغة:

جاز مغن . وكل ما غرك فهو غرور انساناً كان أو غير انسان .

#### الإعراب :

يوماً مفعول به لاخشوا. ولا مولود عطف على واله ، ويجوز أن يكون مبتدأ أول «وهو» مبتدأ ثان وجاز خبر الثاني وانثاني وخبره خبر الأول . وشيئساً مفعول جاز .

#### المعنى :

(يا أيها الناس اتقوا ربكم واخشوا يوماً لا يجزي والد عن ولده ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً ان وعد الله حق فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور). أمر سبحانه بالتقوى لأنها سبيل النجاة من يوم يفر فيه المرء من بنيه وأمه وأبيه .. وهذا اليوم آت لا محالة ، والمخدوع من اغتر بالأباطيل والأكاذيب.

#### لماذا خلق الله الانسان ؟

قرأت لكاتب يقول: « من الأسئلة التي لا جواب لها هذا السؤال: لمساذا خلق الله الانسان ؟ ». وما من شك ان كل واحد يتمنى لو عرف الجواب عن هذا السؤال لأنه يرتبط ارتباطاً طبيعياً ومباشراً بوجوده وحقيقته ، ولا أخفي سرا كان في نفسي ، وهو اني قرأت أجوبة كثيرة عن همذا السؤال للفلاسفة وعلماء الكلام وغيرهم من القدامي والجدد،ولكني لم اقتنع بشيء منها بيني وبين نفسي .. مع ان هذا السؤال قدو جه إلي أكثر من مرة ، وأجبت عنه بما أجابوا لالشيء الالآني لا أملك غير ما قالوا،والالآني أريد أن أجيب .

وحين باشرت بتفسير آي الذكر الحكيم نسبت السؤال وما كنت أحفظ من جوابهم لأن التفسير الكاشف الفقدني كل شيء حتى ذاكرتي ، ولم يدع لي الا البصيرة التي أهتدي بها إلى معاني كتاب الله وأهدافه وربطها بواقع الحياة .. وما مضيت في التفسير إلا قليلاً حتى وجدت الجواب في آيات الله واضحاً لا يقبل الشك والتأويل .. ولا بدع فان خالق الشيء هو أعلم بما أراد من خلقه .. وجدت في كتاب الله آيات تدل دلالة واضحة على ان الانسان خُلق للآخرة لا للدنيا ، لحياة طيبة لا مشاكل فيها ولا تعقيد .

ولكن شاءت حكمة الخالق ان يربط بين الحياة الطيبة في الآخرة السي خالق الانسان من أجلها ، وبين صدق الايمان بالحق والإخلاص له والعمل لحايته ، كما قضت حكمته تعالى ان من لا يؤمن بهذا الارتباط ، أو يؤمن به نظرياً ولا يعمل له — أن يحاسبه حساباً عسيراً ، ويعذبه عذاباً أليا لأنه جهل أو تجاهل الغاية التي من أجلها و بحد ، وتنكب عن الطريق السوي بسوء اختياره بعد أن أرشده الله اليه ، وأمره بسلوكه .. وبكلام آخر ان حياة الانسان في واقعها باقية ببقاء خالقها ، وإنما وضعه تعالى في دار الدنيا مؤقتاً والى حين ، ثم ينتقل به إلى دار القرار ، وأمره أن يعمل للدارين معا ، ويحتاط لما يمكن أن يقع له في الدار الأولى ، ولما هو واقع لا محالـة في الدار الثانية ، فإن امتثل وأطاع فقد اختسار لنفسه الأمن والفلاح تمامـاً كمن سافر ، وهو مزود عما محتاج اليه في سفره ، ومن أعرض

#### سورة لقمان

وتولى فقد اختار لها شر العواقب كمن سافر إلى بلد بعيد وغريب على غير زاد، وشيء من الاستعداد .

والآن نذكر طرفاً من الآيات التي دلت على ان الغايـة من خلق الانسان هي الحياة الثانية ، وهذه الآيات على أنواع :

لا منها ، ما تصف الدنيا باللهو واللعب ومتاع الغرور ، وبالزوال والفناء ، وبالمشيم والتفاخر والتكاثر ، وتصف الآخرة بدار الله والخير والحيوان والرضوان، فكيف يخلق سبحانه الانسان، ويودع فيه من الأسرار والطاقات ما يخلق الحضارات، ويغير تاريخ الانسان والأرض والساء، كيف يخلق هذا الكائن العجيب للهو ومتاع الغرور ولحياة أشبه بالأحلام ، وهو القائل : « ولقد كرمنا بني آدم – ٧٠ الإسراء ، ولا شيء يناسب الكرامة الانسانية ، والحكمة الإلهية إلا الحياة الباقية ببقاء خالقها .

و « منها » الآيات الدالة على ان الله سبحانه يبتلي الانسان ويمتحنه \_ وهو أعلم به \_ ليكشف الستسار عن دخيلته وحقيقته ، وتظهر أفعاله الستي يستحق بها الثواب والعقاب في الآخرة ، ومن هذه الآييات قوله تعالى : « وما كان له \_ أي لإبليس \_ عليهم من سلطان إلا لنعلم من يؤمن بالآخرة ممن هو منها في شلث \_ ٢١ سبأ » وقوله: « انا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملاً \_ ٧ الكهف » . وليس القصد مجرد الاعلان والاظهار .. كلا ، بال ولما الذين أساءوا عا عملوا وبجزي الذين أحسنوا بالحسنى \_ ٣١ النجم » . وعما ان هذا الجزاء لم يتحقق في الدنيا فتعين أن يكون في اليوم الآخر ، وإلا كان وعد الله تهويلاً .. تعالى الله عما يقول الجاهلون .

و « منها » الآيات الدالة على خلود من آمن وأحسن في الجنة ، وخلود من كفر وأساء في النار .

<sup>1</sup> انظر تفسير الآية ٧٧ من سورة القصص : ﴿ وَابْتُنْعُ فَيْمَا أَتَاكُ اللَّهُ الدَّارُ الآخرة ولا تُنس نصيبك من الدنيا».

في الحياة الدنيا ، لا أن محيا حياة طيبة دائمة في الآخرة ؟

الجواب: المراد بالعبادة هنا كل عمل يرضي الله تعالى ، ويُتقرب به اليه ، وليس من شك ان مرضاة الله هي السبيل الوحيد للحياة الطيبة الدائمة ، وعليه يكون المعنى ما خلقت الجن والانس إلا ليعملوا عملاً صالحاً يحيون بسببه حيساة طيبة دائمة في الآخرة، وبكلام آخر ان قوله تعالى : « وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون » يرادف قوله : « وقضى ربك ان لا تعبدوا إلا إياه — ٢٣ الإسراء » وقوله : « وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين — ه البينة » . وتتيجسة الاخلاص في الدين حياة دائمة ، وجنة قائمة .

أما الآيات التي أناطت نعيم الآخرة بعمل الخير والصلاح في الحياة الدنيا ، وأناطت عذاب الآخرة بعمل الشر والفساد في الأرض فهي تعد بالعشرات ، منها الآية ٧٧ من سورة الإسراء : « ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً » ومنها الآية ١٤٢ من سورة آل عمران : « أم حسبم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين » . والمراد بالجهاد هنا الجهاد لحاية الحتى وأهله ، والاستشهاد في سبيل الله ، والمراد بالصبر الثبات ضد المبطلين والمعتدين . لا صبر الذين يستسلمون لقوى الشر والبغي ، وعلى الذل والفقر . ومتى تبين معنا أن الغاية من خلق الانسان هي الحياة الباقية، وأن نعيمها منوط بعمل الخير والصلاح في الحياة الدنيا ، وجحيمها منوط بعمل الشر والفساد في الأرض ، أذا تبين معنا هذا أدركنا أن أي تفسير للغاية من خلق الانسان لا يعكس هذه الحقيقة فهو بعيد عن الصواب والواقع ، وكفى دليلاً على ذلك قوله تعالى : وأخصبتم أنما خلقناكم عبثاً وانكم الينا لا ترجعون — ١١٥ المؤمنون » أي لو لم غلق الذنسان الآخرة لكان الله عابثاً جلت حكمته .

# علم الساعة والغيث وما في الأرحام :

( ان الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غداً وما تدري نفس بأي أرض تموت ان الله عليم خبير ) . وتسأل : ان معلومات الله سبحانه لا يبلغها الاحصاء ، كما قال في الآية ٣ من سورة سبأ :

« عالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض» والآية: وويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين – ٥٩ الانعام » وقال الإمام علي (ع): ان الله يعلم مسقط القطرة ومقرها ومسحب الذرة وبجرها ، ومسا يكفي البعوضة من قوتها . فلماذا خص سبحانه هذه الأشياء بالذكر ؟

وقيل في الجواب: ان سائلاً سأل النبي (ص) عن هذه الأشياء فنزلت الآية. وقال الرازي: لما ذكر سبحانه يوم القيامة ناسب أن يذكر هذه الأشياء. وقلنا نحن أكثر من مرة: ان القرآن كتاب دين وهداية ينتقل بالانسان من شأن إلى شأن . قال الإمام جعفر الصادق (ع): ان الآية يكون أولها في شيء وآخرها في شيء آخر، وهو كلام متصل ينصرف بعضه إلى وجوه .. ومها يكن فقد تضمنت الآية خسة أشياء، وهي :

الله عنده علم الساعة) «لا بجلتيها لوقتها إلا هو المحافرة الأعراف»، والحكمة في ذلك أن يكون الناس على حذر وتوقع دائم فيحتاطوا لمواجهة الاحتمالات.
 ( وينزل الغيث) قال كثير من المفسرين: ان المراد ب وينزل الغيث، ان العلم بنزوله مختص بالله وحده.. والصواب ان تؤخذ كلمة وينزل وعلى ظاهرها أي ان القدرة على انزال الغيث تختص بالله لأن أسبابه الكونية تنتهي اليه تعالى.. وهذا لا يمنع أبداً ان يعلم الانسان وقت نزول المطر عند ظهور دلائله .. ولو سلمنا المطر حين تظهر دلائله وعلاماته ، ولكن لا يعلم متى تظهر هذه الدلائل والعلامات الله وحده .

وتسأل : ان العلماء ينزلون المطر الصناعي، وعليه فلا يختص إنزاله بالله وحده ؟ الجواب : ان العلماء يحولون السحاب الموجود إلى مطر ، والله بكوتن السحاب ويوجده ، ثم يسوقه من بلد الى البلد الذي يشاء ، والفرق بعيد بين ايجاد الشيء وبن تحويل الشيء الموجود الى شيء آخر .

" ٣ ــ ( ويعلم ما في الأرحام ) . وتسأل : ان العلم الحديث يعلم أيضاً بواسطة الأشعة ما في الأرحام من ذكر أو أنثى ؟

الجواب : ان الأشعة تعكس المادة الموجودة بالفعل ، أما غيرها من الصفات

والغرائز التي سيكون عليها الحمل في المستقبل كالحسن أو القبيح ، والذكاء أو البلادة ، وما إلى ذلك ، أما هذه فعلمها عند الله وحده ، قال الإمام علي (ع): « يعلم سبحانه ما في الأرحام من ذكر أو أنثى ، وقبيح أو حسن ، وسخي أو يخيل،وشقي أو سعيد ، ومن يكون في النار حطباً ، أو في الجنان للنبين مرافقاً » . ٤ – ( وما تدري نفس ماذا تكسب غداً ) لأن كل يوم هو في شأن ، وقد أثبتت الأيام نظرية الفيلسوف اليوناني هرقليطس الذي قال : « انك لا تنزل النهر الواحد مرتين » يشير الى ان جميع المظاهر الكونية والاجتماعية تتغير بين لحظة ولحظة من حال إلى حال ، وعليه يتعذر العلم بما يحدث للانسان في مستقبله .

ه ــ ( وما تدري نفس بأي أرض تموّت ان الله عليم خبير ) ولا بأي زمن أيضاً لأن الموت لا ضابط له ، فقد يأخذ الطفل الصغير والشاب المعافى ، ويترك العليل والشيخ الكبير .

# ميوشرج التيبخيرة

عدد آیاتها ۳۰ ، قال صاحب مجمع البیان : هي مکيّة ما خيلا ثلاث آیات فإنها مدینیة ، ابتداء من قوله تعالى : آفمن کان مؤمناً کمن کان فاسقاً لا بستوون: إلى تمام الآیات الثلاث .

# بيني للهُ الرَّحْمِ الرَّحِينَ عِ

# الذي أحسن كل شيء خلقه الآية ١ ــ ٩ :

الم الم تَنْوِيلُ الكِتَابِ لَا رَبّبَ فِيهِ مِنْ رَبّ الْعَايَانَ الْمَ مَنْ مَنْوِي مِنْ الْمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُا فَيْلِكَ لَعَلّهُمْ يَهْتَدُونَ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي وَلَا شَيْعِ أَفَلَا تَتَذَكُّرُونَ اللهُ الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا تَتَذَكُّرُونَ اللهُ يَدَبُّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّهَ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُبُ شَفِيعٍ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ الْفَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَرْيِرُ الرَّحِيمُ اللهُ مَن سُلَالَةٍ مِنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ وَاللهُ مِنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَن مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ مَاهِ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَنْ مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَنْ مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَا اللهُ مَن مُن اللهُ مَن مَاهُ مَهِينِ اللهُ مَن مُواللهُ وَاللهُ المَالِمُ وَاللهُ السَّمَ وَاللهُ السَلْمَ وَاللهُ السَلْمَ وَاللهُ اللهُ مَن مُورِدِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَاللهُ السَلْمَ وَاللهُ السَلْمَ وَاللهُ السَلْمَ وَاللهُ اللهُ مَا مَنْ مُؤْونَ اللهُ اللهُ مَن مُورِدِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَاللهُ الْمَالَ وَاللهُ فَيْدِالِهُ الْمَالِمُ وَاللهُ الْمَالِمُ اللهُ الْمَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعِلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِمُ اللهُ ا

اللغة :

يعرج يصعد . ومهين ضعيف والمراد به المي .

#### الإعراب :

تنزيل خبر لمبتدأ محذوف أي هذا تنزيل ، وقال أبو حيان الأندلسي : تنزيل مبتدأ ، ومن رب العالمين خبر ، ولا ريب فيه جملة معترضة . أم يقولون (أم) منقطعة بمعنى بل والهمزة . ومن ربك والمصدر من لتنذر يتعلقان بمحذوف حالاً من الحق . من ولي ( من ) زائدة اعراباً وولي مبتدأ ومن دونه حال من ولي ولكم خبر لولي . والذي أحسن خبر بعد خبر لذلك أو خسير لمبتدأ محذوف أي هو الذي أحسن . وخلقه الجملة صفة لكسل شيء . وقليلاً صفة لمفعول مطلق عذوف وما زائدة أي شكراً قليلاً تشكرون .

## المعنى :

( اللّم ) أنظر أول سورة البقرة ( تنزيل الكتاب لاريب فيه من رب العالمين). لا شك في صدق القرآن وانه من وحي السهاء لا من صنع الانسان .. وقدمنا على ذلك العديد من الشواهد . أنظر ج ١ ص ٦٥ و ج ٢ ص ٣٨٩ و ج ٥ تفسير الآية ٥٠ من سورة النور .

(أم يقولون افتراه بل هو الحق من ربك لتنذر قوماً ما أتاهم من فذير من قبلك لعلهم بهتدون). قال المترفون المستغلون من عتاة قريش: القرآن من نسج عمد (ص). فقال سبحانه رداً عليهم: كلا، انه من وحي الله، وقد أتاكم عالم يأتكم به أحد من قبل ولا يأتكم به أحد من بعد، جاءكم بخير الدنيا والآخرة، ونهاكم عما أنتم فيه من البغي والفساد لتتعظوا وتنتهوا قبل أن تدور على رؤوسكم داثرة السوء، وكان المفروض أن تشكروا محمداً (ص) على هذا الفضل بدل أن تضمروا له العداء، وتنسبوه إلى الكذب والافتراء.

( الله الذي خلق السموات والأرض وما بينهما في سنسة أيام ثم استوى على العرش ما لكم من دونه من ولي ولا شفيع أفلا تتذكرون ). ستة أيام كناية عن الدفعات أو الأطوار ، والمراد بالعرش الاستيلاء . وتقدم مثله في الآية ٤٤ من سورة الأعراف و ٣ من سورة يونس و ٩٩ من سورة الفرقان . وفي ج ٣ ص ٨٣٠ ذكرنا الأقوال حول الآيام الستة ورأينا فيها .

( يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون ). المراد به يدبر الأمر الأمر الله سبحانه خلق الكون ، ومنح كل مخلوق من الصفات ما تستدعيه الحكمة والعناية الإلهية ، وأوجب على من منحه القدرة والادراك ان يلتزم الطريق الذي أرشده اليه . والمراد به يعرج اليه في يوم ، ان أعمال الحلائق ترفع اليه يوم القيامية . وألف سنة كناية عن تطاول الزمن ، والمعنى ان الحلائق مشمولة بتدبير الله وعنايته ، فهو سبحانيه أوجدها وأتقنها لا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى سه ٥٠ طه ، وهو يفنيها ويعيدها، واليه ترفع الأعمال في يوم هو أطول وأثقل يوم على العصاة والمجرمين .

( ذلك عالم الغيب والشهادة العزيز الرحيم ) . ان خالق كل شيء ، والقائم على كل شيء هو العالم بما كان ويكون كبيراً أو صغيراً ، ظاهراً للعيان أو خفياً عنها ، والعزيز بقدرته وسلطانه ، والرحيم بخلقه وعباده ( الذي أحسن كل شيء خلقه ) . كل محلوق و بحد على النظام الآتم فهو حسن ومتقن يدل على قدرة الصانع وعظمته ، وما من شيء في الوجود إلا وترى فيه النظسام والتناسق الذي يدل على العليم الحكيم : • ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور – ٤ الملك » .

( وبدأ خلق الانسان من طلبين ) . المراد بالانسان هنا أبو البشر آدم ( ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ) . نسله ذريته ، وسلالة لانسلاله من صلبه، والماء المهين المني (ثم سواه ) في أحسن تقويم ( ونفخ فيه من روحه ) هذا كناية عن الحياة . وتقدم مثله في الآية ٢ من سورة الأنعام ج ٣ ص ١٥٨ والآية ١٢ من سورة الأنعام والأفئدة قليلاً ما تشكرون). من سورة المؤمنون» . ( وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون). تقدم في الآية ٧٨ من سورة المؤمنون » . ولا تقل نعمة البيان عن نعمة السمع

والبصر والادراك، أما شهوة الغذاء فهي لحفظ الحياة، وشهوة الجنس لبقاء النوع، وما من غريزة في الانسان إلا ولها فائدة وحكمة .

# المجرمون ناكسو رؤوسهم الآية ١٠ – ١٤ :

وَقَالُوا أَيْذَا صَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَيْنًا لَفِي خَلْقِ جَدِيدِ بَلْ مُمْ بِلِقَاهِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ \* قُلْ يَتَوَقَاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وَكُلَ بِكُمْ مُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ كَافِرُونَ \* وَلَوْ بِهِمْ عَنْكَ الْمَوْتِ الَّذِي وَكُلَ بِكُمْ مُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ رَبِّهِمْ رَبِّهَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ \* وَلَوْ مِنْنَا لَا تَيْنَا كُلُّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنْي لَأَمْلُأَنَّ جَهَمَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجَعِينَ \* فَذُوقُوا بَهَا نَسِيتُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هُدَا إِنَّا فَيْسِينَاكُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ بَهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \*

#### اللغة

للضلال معان ، منها ضد الهداية ، والموت ، والغياب ، وهو المراد يضللنا في الأرض أي غُبنا فيها . والنكس قلب الشيء على رأسه وجعل أعلاه أسفله . ونسيناكم أهملناكم .

#### الإعراب:

نقل أبو حيان الأندلسي عن سيبويه ان ( لو ) في قوله تعالى ، ولو ترى ،

#### سورة السجدة

هي لوقوع شيء في المستقبل عند وقوع شيء آخر . وأجمعين توكيد للنساس . وجملة فذوقوا . وهذا عطف بيان من يومكم .

## المعنى :

﴿ وَقَالُوا أَنْذَا صَلَمْنَا فِي الْأَرْضَ أَنْنَا لَفِي خَلَقَ جَلَيْكَ ﴾ . هذا مثـل قولهم : ﴿ أَنْذَا كَنَا تُرَابًا أَنْنَا لَفِي خَلَقَ جَلَيْد ﴾ ٥ الرعد ﴾ ج ٤ ص ٣٧٨ ﴿ يَـل هُمَ بِلَقَاء رَبِهِم كَافِرُونَ ﴾ .

وتسأل : لقد أعلن المشركون كفرهم بلقاء الله صراحة، فما هو وجه الاضراب في قوله تعالى : « بل هم بلقاء ربهم كافرون » ؟ وهل هو إلا كقولنا : أنت كافر لمن أعلن الكفر ؟

الجواب : المراد انهم لم يكفروا باليوم الآخر عن علم، بل عن جهل وتقليد ، فهو تماماً كقولنا لمن أعلن الكفر: أنت جاهل .

( قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم ثم إلى ربكم ترجعون ) . قل يا محمد للذين كفروا باليوم الآخر : أنتم ميتون ما في ذلك ريب ، وبعد الموت تنكشف لكم الحقيقة ، وتعلمون ان الساعة آتية لا ريب ، وان الله يبعث من في القبور .

( ولو ترى إذ المجرمون ناكسو رؤوسهم عند ربهم ) . أنكسروا البعث ، وسخروا ممن آمن به ودعاهم إلى العمل له ، وحذرهم من عواقيه .. ولما بعثوا ووقفوا بين يدي الله للمحساب طأطأوا رؤوسهم حياء وندما وقالوا: ( ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحاً انا موقنون ) . تقدم مثله في الآية ٢٧ من سورة الأنعام ج ٣ ص ١٧٨ والآية ١٠٠ من سورة «المؤمنون» .

( ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها ) . قال الرازي : « هذا صريح في ان مذهبنا صحيح حيث نقول : ان الله ما أراد الايمان من الكافر ، وما شاء منه إلا الكفر » .

ونقول للرازي: إذا كان الله هو الذي أراد الكفر من الكافر ولا راد لمشيئته فعلى أي شيء يعذبه ويعاقبه ؟ كيف وهو القائل: « وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين – ٧٦ الزخوف ». والصحيح ان المراد بمشيئة الله هنا المشيئة التكوينية التي هي عبارة عن كلمة «كن». وعليه يكون المعنى لو أراد الله إلجاءهم الى الهداية لاهتدوا .. ولو فعل ذلك لبطل الثواب والعقاب ، ولم تازم الأسماء معانيها . وتقدم ذلك أكثر من مرة . انظر ج ٣ ص ٦٩ .

( ولكن حق القول مني لأملان جهنم من الجنة والناس أجمعين ) . لقد حق القول من الله تعالى أن يملأ جهنم من الذين أفسدوا وتمادوا في الغي بملء اختيارهم وإرادتهم ، أما الذين استجابوا لربهم فلهم مغفرة وأجسر كريم . وفي الحديث القدسي : خلقت الجنة لمن أطاعني ولو كان عبداً حبشياً ، والنار لمن عصاني ولو كان سبداً قرشياً .

( فَلُوقُوا بَمَا نَسِيمَ لَقَاءَ يُومَكُمُ هَذَا انّا نَسِيناً لَمْ وَذُوقُوا عَذَابِ الْحَلَدُ بَمَا كُنّم تعملون ) . مَا انقاد أحد لأهوائه وشهوانه إلا ونسي الله والحساب ، وكفر بالحق والضمير .. وغداً تقول ملائكة العذاب لهذا المجرم : سكرت بحلاوة الدنيا فذق الآن مرارة الآخرة . وتقدم مثله في الآية ١٥ من سورة الأعراف ج٣ ص ٣٣٣ والآية ٧٠ من سورة الأعراف ج٣ ص ٣٣٣ .

# أفهن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً الآية ١٥ - ٢٢ :

إِنَّمَا نُوْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِهَا خَرُوا سُجَّداً وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ، وَمُ لِلَّ يَسْتَكْفِرُونَ \* تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْنُونَ \* رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْفِرُونَ \* تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْنُونَ وَنَهُ وَمُ الْمُضَاجِعِ يَدْنُونَ \* وَمُ الْمُضَاجِعِ يَدْنُونَ \* وَمُ الْمُضَاجِعِ يَدْنُونَ \* وَمُ الْمُضَاجِعِ يَدْنُونَ \* وَمُ الْمُنْ مَنْ أَوْمَ اللَّهُ مُومِنَا كَمَنْ لَمُومِنَا كَمَنْ لَمُؤْمِنَا كَمَنْ لَمُؤْمِنَا كَمَنْ لَمُومِنَا كَمَنْ لَمُومِنَا كَمَنْ لَمُومِنَا لَمُعَلِّيْهِ وَمُؤْمِنَا كَمَنْ لَمُومِنَا كَمَنْ لَمُؤْمِنَا لَهُ مُؤْمِنَا كَمَنْ لَا لَهُ مُؤْمِنَا كُمَنْ لَمُؤْمِنَا كَمَنْ لَمُؤْمِنَا لَهُ الْمُفَالِقُومِ لَهُ اللَّهُ لَمُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ لَمُؤْمِنَا لَمُ اللَّهُ مِنْ فُرَاةً وَالْمُومِ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُفَالَعُلَا لَعُومُ لَهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

كَانَ فَاسِفاً لاَ يَسْتَوُونَ \* أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأْوَى نُزُلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارَ لُمَّا وَيَسِلَ فَهُمْ ذُوثُوا عَذَابَ كُلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَغْرُنْجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ فَهُمْ ذُوثُوا عَذَابَ النَّارِ الذِي كُنْتُمْ بِهِ تُحَدَّبُونَ \* وَلَنْذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبُرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \* وَمَنْ أَظُلُمُ يَمِّنُ ذُكُرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ الْعَذَابِ الْمُجْرِمِينَ مُنْتَفِمُونَ \*

#### اللغة

تتجافى تبتعد من الجفاء . والمضاجع جمع مضجع وهو فراش النوم . والمأوى ما تأوي اليه . والمراد بالنزل هنا العطاء . والمراد بالعذاب الأدنى عذاب الدنيا ، وبالعذاب الأكبر عذاب الآخرة .

# الإعراب :

سجداً حال من فاعل خر<sup>5</sup>وا . وخوفاً وطمعاً وجزاء مفعول من أجله . أفمن (من ) مبتدأ وكمن خبر . ولا يستوون الجملة مستأنفة . ونزلا ً حال أو مفعول مطلق .

#### المعنى :

( انما يؤمن بآياتنا الذبن إذ 'ذكتروا بها خرُّوا سجداً وسبتحوا بحمد ربهم). المراد بالمؤمنين هنا الذين يعرفون الحق ، ويعملون بسه ، ويضحون من أجله ،

ويعبدون الله في ليلهم ونهارهم ثقة به واخلاصاً له وحده لا شريك له،أما التسبيح والركوع والسجود بدافع الكسب والتجارة بالدين فهو نفاق لا عبادة ، وزندقة لا اعان ( وهم لا يستكبرون ) أي ان المؤمنين يرحبون بالحق،ويتخلون من أجله عن مصالحهم الشخصية لأنه هو دينهم ومصلحتهم . ويجب أن يسجد لله من قرأ هذه الآية أو استمع اليها ، وقيل : من سمعها أيضاً من غير قصد .

(تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً). المضاجع كناية عن النوم. وإذا عطفنا هذه الآية على قوله تعالى : « رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة — ٣٧ النور » وجمعنا الآيتين في كلام واحد يكون المعنى ان المؤمنين لا تلهيهم تجارة ولا بيع ولا نوم عن عبادة الله التي تعكس خوفهم من عذابه ، وطمعهم بثوابه . وهذه العبادة هي التي عناها الله بقوله : « ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر » وفي الحديث : « ان قيام العبد قربة إلى الله ، ومنهاة عن الإثم ، وتكفير للسيئات ، ومطردة للداء عن الجسد » . أما صلاة التجار المراثين ، فأنها تأمر بالفحشاء والمنكر لأن السيئة تقود إلى مثلها ، وكذلك الحسنة ( ومما رزقناهم ينفقون ) عبدوا الله بالقلوب والأجسام والأموال .

( فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون ) . المراد بالنفس أية نفس كانت وتكون في الأرض أو في السهاء ، والمعنى لا أحد يعلم حقيقة ما أعد الله للمؤمنين العاملين من الأجر والثواب الذي يغتبطون به ويفرحون. وفي الحديث الصحيح : « يقول الله تعالى : أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، بله ما اطلعتكم عليه، اقرأوا ان شتم : فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين » .

(أفن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون). جاء في كثير من التفاسير، منها جامع البيان للطبري ، والبحر المحيط للأندلسي، وروح البيان لحقي : ان هذه الآية نزلت بالمدينة في علي بن أبي طالب والوليد بن عقبة بن أبي معيط، ونختار النص الذي جاء في تفسير الطبري : « كان بين الوليد وبين علي كلام، فقال الوليد : أنا أبسط منك لساناً ، وأحد منك سناناً ، وأرد منك لكتيبسة . فقال على : اسكت فإنك فاسق. فأنزل الله فيها «أفن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً

(أما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنات المأوى نزلاً بما كانوا يعملون). هذا بيان للفرق بين المؤمنين الأتقياء والمجرمين الأشقياء ، وانه تماماً كالفرق بين الطيب والخبيث ، والخبر والشر ، والجنة التي أعدها الله للمتقين ، والنسار التي أعدها للمجرمين ( وأما الذين فسقوا فسأواهم النار كلما أرادوا أن يخرجوا منهسا أعيدوا فيها وقيل لهم ذوقوا عذاب النار بما كنتم تكذبون ) للمؤمنين جنات النعيم، وللفاسقين نار الجحيم ، وتقدم مثله في الآبة ٢٢ من سورة الحج ج ص ص ٣٢٠.

( ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر لعلهم يرجعون ). المراد بالعذاب الأدنى عذاب الدنيا كالقحط والوباء وما اليها ، ينذر الله به وبالحجج البالغة الغافلين والمتشاغلين بالباطل عن الحق ليتعظوا ويرتدعوا، وإلا أخذهم بالعذاب الأكبر: «جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله ولهم عذاب مقيم - ٦٨ التوبة ». وتجدر الاشارة إلى ان القادة والولاة هم المصدر الأول للفساد والشقاء، وفي بعض الروايات: «إذا كذب الولاة حبس المطر ، وإذا جار السلطان هانت الدولة ».

ر ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه ثم أعرض عنها إنا من المجرمين منتقمون). من رأى العظة ولم يتعظ فهو أعظم جرماً من كل مجرم ، وقد وعظهم الله سبحانه بلسان أنبيائه ، ثم بالبأساء والضراء ، فقست قلوبهم وتمادوا في الظلم والفساد ، فانتقم الله منهم ، والله عزيز ذو انتقام .

# فلا تكن في مرية من لقائه الآية ٢٣ - ٣٠ :

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ فَلَا تَنْكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَائِهِ وَجَعَلْنَاهُ مُدَى لِبَنِي إِسْرَائِيلَ\* وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيَّمَا فَي مَرْيَةٍ مِنْ لِقَائِهِ وَجَعَلْنَا مُنْهُمْ أَيَّمَا فَي يَعْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِئُونَ\* إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فِيَا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِئُونَ\* إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فِيَا

كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنّا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ ٱلْقُرُونِ

يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ أَفَلَا يَسْمَعُونَ ﴿ أُولَمْ يَرَوُا

مَنْ نَسُوقُ ٱلْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ

وَأَنْفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هٰذَا ٱلْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ وَأَنْفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هٰذَا ٱلْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ فَلْ يَوْمَ ٱلْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ ٱلّذِينَ كَفَرُوا إِيمانُهُ .....م وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ ﴾ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَانْتَظِرُ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ﴾

#### اللغة :

الأرض الجرز هي اليابسة التي لا نبات فيها من العطش. ويوم الفتح هو يوم الفصل والحكم بالحق ، والمراد به يوم القيامة ، قال تعالى : و قل يجمع بيننا ربنا ثم يفتح بيننا بالحق ـ ٢٦ سبأ ، أي يحكم بيننا بالحق .

#### الإعراب :

فاعل يهد محذوف أي أوكم يهد الله لهم . ومحل كم النصب بأهلكنا . والزرع مصدر والمراد به اسم المفعول أي مزروع .

# المعنى :

( ولقد آتينا موسى الكتاب فلا تكن في مرية من لقائمه وجعلنا، هدى لبني اسرائيل ). قال كثير من المفسرين: ان الهاء في لقائه يعود إلى موسى، وان محمدآ

يلتقي به في السماء ليلة المعراج .. والصواب ان الهاء تعود إلى القرآن وان النبي يتلقاه من الله لا من سواه ، قال تعالى : « وانك لتلقى القرآن من لدن حكيم عليم – ٦ النمل ، . وفي كتب اللغة : تلقى الشي بمعنى لقيه ، واستقبله ، وعليه يكون معنى الآية لقد أنزلنا البك القرآن يا محمد كما أنزلنا التوراة على موسى ، ولا ينبغي الدك في ذلك منك ولا من غيرك . أما نهي الذي عن الشك فقد تكلمنا عنه مراراً . انظر ج ٢ ص ٧٥ .

( وجعلنا منهم أثمة بهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون ) . المراد بالأثمة هنا أنبياء بني اسرائيل كموسى وعيسى الذي ينتهي نسب أمه الى داود .. وكل نبي اسرائيلي كان يلاقي من قومه ألواناً من الأذى والعناء، بل قتل الاسرائيليون العديد من أنبيائهم : « ويقتلون النبيين بغير الحق ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون — ٦١ البقرة » . ومع هذا صبروا واستمروا في تأدية رسالتهم ، فساصبر أنت يا محمد على أذى قومك ، واستمر في دعوتك ( ان ربك هو يفصل بينهم يوم القيامة فيا كانوا فيه يختلفون ) . تقدم في الآية ١١٣ من سورة البقرة والآية ٩٣ من سورة يونس والآية ١١٣ من سورة النحل .

(أولم يهد لهم كم أهلكنا من قبلهم من الفرون يمسون في مساكنهم ان في ذلك لآيات أفلاً يسمعون). تقدم مثله في الآية ١٢٨ من سورة طه ج ٥ ص ٢٥٣ (أو لم يروا انّا نسوق الماء الى الأرض الجرز – اليابسة – فنخرج به زرعاً تأكل منه أنعامهم وأنفسهم أفلا يبصرون ) كيف أحيا الله الأرض بعد موتها ، وأنبت فيها من كل زوج بهيج يأكل منه الناس والانعام ؟ كذلك يحيي الله الموتى بعد أن تصبح تراباً وعظاماً .. وتقدم هذا المعنى في العديد من الآيات . انظر تفسير الآية ٥ من سورة الحج ج ٥ ص ٣١١ .

( ويقولون متى هذا الفتح ان كنتم صادقين ) . هذا مثل : « ويقولون متى هذا الفتح الله المراد بالفتح هنا اليوم الذي هذا الوعد ان كنتم صادقين – ٣٨ الأنبيساء « لأن المراد بالفتح هنا اليوم الذي أيحكم فيه بالحق ، ويؤيد ذلك قوله تعالى : ( قل يوم الفتح لا ينفع الذين كفروا) وعائدوا الحق في الحياة الدنيا ( ايمانهم ) في الآخرة حين يرون العذاب لأن هذا فرار من حريق الجحيم ، وليس أيماناً من القلب وايقاناً من العقل ( ولا هم

ينظرون ) لا يمهلهم الله يوم القيامة لأنه أمهلهم في الدنيا طويلاً فيلم يبادروا الى التوبة ويغتنموا الفرصة قبل فواتها ( فأعرض عنهم وانتظر انهم منتظرون ) . انهم يتربصون بك يا محمد ريب المنون .. فدعهم وشأنهم ، واصبر قليلاً لترى حكم الله فيك وفيهم .. انه ناصرك ومخزمهم : « هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودبن الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون — ٣٣ التوبة » .

# سيؤش الآجزائ

مدنية وآياتها ٧٣ .

# بني \_ لِلْهُ الْحِمْزِ الْحَارِ الْحَار

يا أيها النبي اتق الله الآية ١ - ٣:

مَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَافِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًا حَكِياً \* وَاتَّبِعُ مَا يُوحَى إلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ إِنَّ اللهَ كَانَ بَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً \* وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً \*

# المعنى :

أمر سبحانه في هذه الآيات نبيه الكريم ، أمره بالتقوى والتوكل عليه والعمل عالم أمره بالتقوى والتوكل عليه والعمل عا أوحاه اليه ، ونهاه عن طاعة الكافرين والمنافقيين .. وتساءل المفسرون : ان النبي معصوم ، فما هو المبرر لأمره بالطاعة ، ونهيه عن المعصية ؟

وأجاب بعضهم بأن هذا تأكيد لما عليه النبي (ص) من الطاعـة والانقياد . وقال آخر : ان أبا سفيان طلب من رسول الله (ص) أن يكف عن سب الأصنام التي تعبدها قريش ، وكان مع أبي سفيان جاعة من الكافرين والمنافقين ، فنزل قوله تعالى : « ولا تطع الكافرين والمنافقين » وقلنا نحن فيا تقـدم : ان للأعلى أن يأمر بالطاعة ، وينهى عن المعصية من هو دونه حتى ولو كان معصوماً ، والآن نعطف على قولنا هذا ما يلي :

لا شيء أثقل على من لا يخشى الله من كلمة : « انق الله » ولا علو له أعدى وألد من قائلها .. نقل عن عبد الملك بن مروان انه حين تونى الملك قال في خطبة العرش : « من قال لي بعد اليوم : اتق الله ضربت عنقه » . أما من خاف مقام ربه وبهي النفس عن الهوى فهي عنده كلمة الحب والاشفاق، ويتعنى لو سمعها في كل حين ، حتى ولو كان معصوماً من الحطايا والذنوب ، بل ان حبه لها ولسماعها من عصمته وعظمته .. ان العظيم يتهم نفسه بالتقصير مها اجتهد. اذن ، لا داعي للتأويل والتخريج .. هذا الى ان في أمسر سيد الكونين بالتقوى حكمة بالغة ودرساً عظيماً لأصحاب الجاه والسلطان ، وانهم مها يلغوا من السمو والرفعة فليسوا فوق أن يؤمروا بالعدل والتقوى ، وفي نهج البلاغة : من استثقل الحق أن يقال له ، أو العدل أن يعرض عليه كان العمل بهما عليه أثقل .

# ما جعل الله لرجل من قلبين الآية ٤ ــ ٥ :

مَا جَعَلَ اللهُ لِرَاجِلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ أَذْوَاجَدِيمُ اللَّانِي الظّاهِرُونَ مِنْهُنَّ أَمَّا يَكُمْ وَمَا جَعَلَ أَدْعِياءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي السّبِيلَ \* أَدْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ بِأَفْوَاهِكُمْ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِي السّبِيلَ \* أَدْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَفْسَطُ عِنْدَدَ اللهِ فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءُهُمْ فَإَنْحُوالُكُمْ فِي الدّيْنِ وَمَوالِيكُمْ وَلَائِسَ عَلَيْكُمْ بُجِنَاحٌ فِيهَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتُ قُلُو بُكُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِياً \*

#### اللغة:

بقال : ظاهر من امرأته وتظاهر منهـا إذا قال لها : أنت علي كظهر أمي

ويأتي التفصيل في سورة المجادلة . وادعياء جمع دعي ً وهو الذي يتبناه الانسان . والمراد بالسبيل هنا طريق الحق . واقسط أعدال .

#### الإعراب:

اللاثي صفة لأزواجكم ، وهي جمع التي . ذلكم أي دعاءكم . ومـــا تعمدت عطف على فيما أخطأتم أي ولكن فيما تعمدت .

# قلب واحد واعان واحد :

(ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه). والمرأة أيضاً مثل الرجل، وخص سبحانه الرجل بالذكر لأنه أمر نبيه الكريم بتقوى الله ، فناسب ان يعقب بعسد هذا الأمر بأن الرجل لا يملك قلبين يتقي الله بأحدهما ، والناس بالآخر ، والغرض من ذلك أن يبين سبحانه أن الانسان لا يستطيع أن يؤمن في وقت واحد بشيئين متناقضين ، فيؤمن – مثلاً – بدين بحرم الظلم والعدوان كالاسلام والمسيحية ، وفي نفس الوقت يستحل الظلم والعدوان إلا إذا كان له قلبان ووجهان ولسانان كأبناء الولايات المتحدة الأمريكي من رعاياها أن يتجنس بالجنسية الاسرائيلية ، ويقاتل العرب باسم اسرائيل ، وهو محتفظ بجنسيته الأمريكية أن المتعادية عدوانية للولايات المتحدة ، وأن الجنسية الآس بعلمها الحاكمون في اسرائيل وأن الجنسية الاسرائيلية اسم بلا مسمى حتى الجنسية التي يحملها الحاكمون في اسرائيل، لأنهم مجندون كمرتزقة لحاية الاستعار والاحتكار . قال رجل للإمام علي (ع) : أن تشفى من العور .

وتسأل : ما رأيك فيمن يقول : أنا من الوجهة الدينية ألتزم بعقيدة الاسلام أو المسيحية ، ومن الوجهة السياسية ألتزم بسياسة الكتلة الشرقية أو الغربية ، فهل يمكن الجمع بين هذين الالتزامين ؟

الجواب : ان أي انسان يؤمن بالحق عن صدق واخلاص يجوز له بــل يجب

عليه أن يؤيد كل من يقف موقفاً بناصر فيه الحق والعدالة ، سواء أكان شرقياً أم غربياً ، ولا بجوز له بحال أن يؤيد أحداً ... كائناً من كان ... تأييداً مطلقاً ومن غير قيد حتى ولو كان مبطلاً ، لأن الجمع بين الايمان بالحق وتأييد الباطل وأهله جمع بين المتناقضين ، وهو محال بطبعه، وعليه فلا يمكن الجمع بين الالتزام بعقيدة الاسلام وبين الالتزام بأية سياسة أو أي مبدأ التزاماً مطلقاً وعلى كل حال . هذا فيا يعود إلى الاسلام ، أما فيا يعود إلى العقيدة المسيحية فندع الكلام واجهاعه الأحرار الذين عبروا عن غضبهم لرفض البابا الاجتماع بهم واجهاعه في الوقت نفسه برواد الفضاء الأمريكيين ، فقد قالوا في احتجاجهم : ان اجهاع ألبابا بهؤلاء الرواد هو دليل واضح على الصلة الوثيقة الموجودة بين الكنيسة كمؤسسة دينية ، وبين السلطة السياسية والاقتصادية التي تقوم بعمليات الاضطهاد والظلم ضد الأغلبية من البشر ، وهي الصلة التي أعلن هؤلاء القساوسة انهم يكافحون من أجل القضاء عليها وال.

( وما جعل أزواجكم اللاثي تظاهرون منهن امهاتكم ) . كان الرجل في الجاهلية يطلق امرأتسه بقوله : أنت علي كظهر امسي . فنهى الاسلام عن ذلك لأن الزوجة لا تصبر أما بهذا القول ، وأوجب الكفارة على قائله إذا توافرت الشروط الني يأتي بيانها في سورة المجادلة .

( وما جعل ادعياء كم أبناء كم ) . كان الرجل في الجاهلية يتبنى المولود من غيره ، ويلحقه بنسبه ، وبجري عليه أحكام الابن الحقيقي في كل شيء ، وكان الناس يدعون هذا المولود بأسم الذي تبناه دون اسم أبيه ، فحرم الله التبني بهذه الآية ( ذلكم قولكم بأفواهكم) والقول لا يغير الواقع ( والله يقول الحق وهو بهدي السبيل ) . والقول الحق والسبيل القويم ان المتبنى لا يصير ابناً بالتبني ، ولا الزوجة أماً بالمظاهرة ( ادعوهم لآبائهم ) الذين ولدوهم لا للذين تبنوهم ( هـو أقسط عند الله ) . ضمير « هو » يعود الى المصدر المتصيد من أدعوهم أي دعاؤكم اياهم لآبائهم أعدل عند الله .

( فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم في الدين ومواليكم ) . يطلق المولى على المنعم

۱ جريدة « الجمهورية » المصرية تاريخ ۱۰ -- ۱۹۹۹ .

والمتعم عليه ، وعلى الفريب نسباً أو مودة ، والمعنى ان جهلتم أبا المتبنى فقولوا: هذا أخي في الدبن أو مولاي إشارة الى المسودة ، أو مولى فلان ان كان رقساً وأعتقه . وقال المفسرون وأهل السير : ان زيد بن حارثة سبي صغيراً ، فاشراه سكيم بن حزام لعمته خديجة بنت خويلد ، ولما تزوجها رسول الله (ص) وهبته له ، وبعد نزول الوحي على النبي (ص) دعاه إلى الاسلام فأسلم ، وآخى بينه وبين عمه حمزة بن عبد المطلب . وجاء حارثة أبو زيد الى رسول الله (ص) وقال له : إما ان تبيع ابني زيداً ، واما ان تعتقه ، فأعتقه الرسول، وقال له : اذهب حيث شئت ، فأبسى أن يفارق رسول الله ، وكان الناس يدعونه ابن محمد (ص) إلى أن نزل القرآن بإبطال النبني .

( وليس عليكم جناح فيا أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم وكان الله غفوراً رحياً ) . من دعا انساناً إلى غير أبيه ، وهو يرى انه أبوه فلا بأس عليه ، وإنما الاثم على من علم وتعمد . قال رسول الله (ص) : و رُفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه وما لا يعلمون وما لا يطيقون وما اضطروا عليه » شريطة أن لا يقع ذلك عن تقصير وإهمال .

# النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم الآية ٦ - ٨ :

النِّي أُولَى بِالْمُوْمِنِينَ مِن أَنفُسِيمَ وَأَزُو َالْجَهُ أُمَّالَتُهُمْ وَأُولُو الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أُولَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ مِنَ الْمُوْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَعْضُهُمْ أُولَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ مِنَ الْمُوْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعُلُوا إِلَى أُولِيَانِكُمْ مَعْرُوفًا كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً \* وَإِذْ أَنْ أَنْ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِلَى نُوحٍ وَإِثْرَاهِيمَ وَمُوسَى أَخَذَنَا مِنْهُمْ وَمِنْكَ وَمِلَى فَلِيظًا \* لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَنْ وَعِيسَى ابْنِ مَرْتَمَ وَأَخَذُنَا مِنْهُمْ مِيثَاقًا غَلِيظًا \* لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَنْ صِدْ قِيمَ وَأَعَدُ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا أَلِيا \*

#### الإعراب :

أمهاتهم على حذف مضاف ، أي مثل أمهاتهم . وأولو الأرحام مبتدأ وبعضهم مبتدأ ثان وأونى خبره والجملة خبر المبتدأ الأول . والمصدر من أن تفعلوا مبتدأ وخبره محذوف والجملة في محل نصب على الاستثناء المنقطع ، والتقدير ولكن فعلكم الى أوليائكم معروفاً جائز .

# هل النبي حاكم بأمره ؟

( النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ). للولاية معان تختلف باختلاف من تنسب اليه ، فولاية الله سبحانه معناها السلطة والقوة التي لا تغلب ، ومعنى ولاية النبي الطاعة من غير اعتراض ، وهذا المعنى هو المراد من قوله تعالى : « النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم » .

وتسأل: أليس معنى هذا ان الذي حاكم بأمره، ولا حرية معه لفرد أو جاعة ؟ وكيف تجمع بين هذا وبين مبدأ الحرية التي هي حق طبيعي لكل انسان؟ الجواب: نجمع بينها كما نجمع بين حرية الانسان وطاعته لله .. ان الذي لسان الله وبيانه: « وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى - 3 النجسم » . وصح الحديث عن رسول الله (ص): « لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به ه . فالتبعية والطاعة لما جاء به من عند الله لا من عند نفسه .. هذا إلى أن الحر هو الذي يلتزم الطريق القويم ، ويعمل بالحق ويتحمل مسؤوليته بإرادته ، ويدافع عنه حسب طاقته ، أما من يندفع وراء الرغبات غير مكترث بحسب ورقيب فهو عبد الأهواء والشهوات . قال فيلسوف شهير: « الحرية ليست فضيلة داخلية تسمح بأن نفصل أنفسنا عن المواقف الملحة ، واتما هي القدرة على بناء مستقبل أفضل » .

( وأزواجه أمهاتهم ) . ان لأزواج النبي (ص) من الاحترام وحرمة الزواج بهن من بعده تماماً ما للأمهات ، وما عدا ذلك فهن والأجنبيات سواء ( وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين ) . تقسدم في

الآية ٧٥ من سورة الأنفال ج٣ ص ١٦٥ ( الا ان تفعلوا إلى أوليائكم معروفاً). المراد بالمعروف هنا الوصية ، وبالأولياء الأصدقاء والمعتقون والأقارب غير الوارثين. والمعنى ان المبراث هو لأقرب الناس إلى الميت ، أما الوصية فهي للموصى له قريباً كان أم بعيداً ( كان ذلك في الكتاب مسطوراً ) أي ان هذا الحكم ثابت عند الله ومن عصاه فهو من الهالكين .

( واذ أخذنا من النبين ميثاقهم ومنك ومن نوح وابراهيم وموسى وعيسى بن مريم ) . الخطاب في لا منك لا لمحمد (ص) ، والمراد بالميثاق تبليغ رسالة الله على أكملها ، والصبر على ما يصيبهم في سبيلها .. وخص سبحانه بالذكر نوحاً وابراهيم وموسى وعيسى ومحمداً بعد أن ذكر النبين على وجه العموم ، ذكرهم بالخصوص لأبهم أفضل الأنبياء ، وقدم محمداً لأنه أفضل الحمسة ، وفي الآية ٣٥ من سورة الاحقاف اشارة الى الهم من اولي العزم، وسبب هذه التسمية كما في بعض الروايات ان كل نبي بعد نوح كان تابعاً لشريعته ،ثم نسخت شريعة نوح بشريعة ابراهيم ، ونسخت هذه بشريعة موسى ، وشريعته بشريعة عيسى ، ثم نسختها شريعة محمد (ص) التي لا تُنسخ الى يوم القيامة حيث لا نبي بعده .

( وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً ). هذا الميثاق هو الأول بالذات ، وأعاده سبحانه ليصفه بالمتانة والقوة ، وقد وصف الميثاق بالغليظ في مواضع ثلاثة من كتابه العزيز: الأول ميثاق الزواج : و وأخذن منكم ميثاقاً غليظاً – ٢١ النساء » . الثاني الميثاق الذي أخذه على بني إسرائيل : و وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً – ١٥٤ النساء » . الثالث الميثاق الذي أخذه على النبين . وقد ذهل الشيخ محمود شلتوت عن ذلك حيث قال : و ان وصف الميثاق بالغليظ لم يرد في موضع من مواضعه – أي مواضع القرآن – إلا في عقد الزواج » . والعصمة لله .

(ليسأل الصادقين عن صدقهم). أرسل سبحانه الأنبياء وأخذ عليهم ميثاق التبليغ كي يسأل الصادقين : ماذا أرادوا بالصدق ؟ هل أرادوا به وجه الله ، أو ليقول الناس : انهم صادقون وما إلى ذلك من الأغراض الشخصية ؟ قال الإمام جعنر الصادق (ع) : « اذا سأل الله الانسان عن صدقه على أي وجه قاله ، فيجازى بحسبه ، فكيف حال الكاذب ؟ » . ( وأعد للكافرين عذاباً ألياً ) .

لما ذكر سبحانه الرسل قال : من كفر به فله عذاب أليم ، وبالمقابل مـــن آمن وعمل صالحاً فله جنات النعيم .

# الأحزاب الآية ٩ ــ ١٥ :

يَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُدُوهُ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللهُ بَمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً \* إِذْ جَاوُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاعَتِ الأَبْصَارُ إِذْ جَاوُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاعَتِ الأَبْصَارُ وَتَطُنُّونَ بِاللهِ الظُنُونَا \* هُمَّا لِكَ ابْتُلِي المُوْمِنُونَ وَلَلْفِيهِمْ وَرُلُولُوا زِنْزَالاً شَدِيداً \* وَإِذْ يَقُدوراً \* وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةَ مِنْهُمُ النَّيْ مَرَضُ مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً \* وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَتَهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَرُوراً \* وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَتَهُ مِنْهُمُ النَّيْ مَنُولُونَ إِنْ يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَاراً \* وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَقْطَارِهَا مُمْ سُقِلُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَلَا يَسِيراً \* وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَمْدُ اللهِ مَسُولُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَمْدُ اللهِ مَسُولُولًا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَمْدُ اللهِ مَسُولُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَمْدُ اللهِ مَسُولُولًا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَمْدُ اللهِ مَسُولُولًا اللهُ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَمْدُ اللهِ مَسُولُوا عَاهَدُوا اللهُ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ

#### اللغة:

زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر كناية عن شدة الخوف. وابتلي المؤمنون الختبروا وامتحنوا . وزلزلوا اضطربوا من الفزع . والمراد بالذين في قلوبهم مرض

ضعفاء العقل والايمان الذين ينعقون مع كل ناعق. ويترب من أسماء المدينة المنورة ومن أسمائها أيضاً طيبة . وبيوتنا عورة أي منكشفة للعدو والسارق .

#### الإعراب:

قال أبو البقاء : كتبت الظنونا بالآلف في المصاحف لتناسب الآيات ، ومثله الرسولا والسبيلا . وهنالك للبعيد ، وهنا للقريب ، وهناك للمتوسط . ويترب لا تنصرف للعلمية ووزن الفعل . ويسرا صفة لظرف زمان محذوف أي الا زمناً يسبراً . ولا يولون جواب عاهدوا لأنه بمعنى أقسموا .

# ملخص قصة الأحزاب :

هذه الآيات وما بعدها إلى الآية ٢٧ نزلت في غزوة الأحزاب ، وتسمى أيضاً وقعة الخندق ، وخلاصتها ان نفراً من زعماء اليهود استحثوا قريشاً وغيرها من قبائل العرب على حرب رسول انله (ص) ، ورصدوا لذلك كثيراً من المال ، واستطاعوا أن يحزبوا الأحزاب ، ويؤلفوا جيشاً ضخماً لا عهد للجزيرة العربيسة بمثله من قبل ، وزحف الجيش الهائل على المدينة بقيادة أبي سفيان .

ولما علم الرسول الأعظم (ص) بقصدهم أمر بحفر الحندق بإشارة من سلمان الفارسي ، وعمل الرسول فيه بيده ، وعمل معه المسلمون المخلصون ، وكان سلمان يلهبهم حماساً بحديثه عما أعد الله للعاملين والمجاهدين ، ولكن المنافقين كانوا يشطون عزم رسول الله ويتسللون بغير علمه .

وانتهى حفر الحندق على أية حال ، وأقبلت الأحزاب بألوفها المؤلفة ، ولما رآهم المسلمون سيطر الحوف على كثير منهم ، واشتد عليهم البلاء ، وأخلوا يظنون بالله الظنون ، وزاد من فزعهم وهلعهم ان بني قريظة ، وهم قبيلة من اليهود ، كانوا يساكنون رسول الله (ص) بالمدينة، وكان بينه وبينهم عهد وميثاق أن لا يعينوا عليه عدواً ، وظلوا قائمين على العهد حتى جاء جيش الأحزاب ، فنقضوا العهد وأعلنوا الحرب في أصعب الظروف وأشقها على المسلمسين .. وهذا

هو شأن اليهود في كل زمان ومكان ، يتذللون كالكلاب حينا لا تساعدهم الفرصة على البغي والعدوان ، فإذا سنحت عقروا وغدروا .. وبعث الرسول (ص) سعد ابن معاذ وجاعة من الصحابة إلى بني قريظة في محاولة لبقائهم على العهد، فأصروا على الغدر ، فوقع المسلمون في حصار شديد يحيط بهم العدو من فوقههم ومن أسفل منهم .

وفي فقه السيرة للشيخ الغزالي: « أقبل عمرو بن ود وعكرمة بن أبي جهل وضرار بن الخطاب حتى رأوا مكاناً ضيقاً من الخندق ، فضربوا خيلهم فاقتحمته، وأحس المسلمون بالخطر الداهم ، فأسرع فرسانهم يسدّون الثغر يقودهم على بن أبي طالب ، وقال على لعمرو بن ود ، وهو فارس شجاع معلم : يا عمرو اللك عاهدت الله لا يدعوك رجل من قريش إلى إحدى خلتين إلا أخذتها منه . قال : أجل . قال له على : أدعوك إلى الله ، إلى الاسلام . قال عمرو : لا حاجة لي بذلك ، قال على : أدعوك إلى النزال . فأجابه عمرو : ولم يا ابن أخي فوالله ما أحب أن أقتلك – استصغاراً لشأنه – فقال له على : لكني والله أحب أن أقتلك . فحمي عمرو واقتحم عن فرسه فعقره وضرب وجهه ، ثم أقبل على على ، فتنازلا وتجالدا ، فقتله على ، وخرجت خيل المشركين من الحندق منهزمة على ، فتحمي اقتحمته هاربة » .

ولما شعر جيش الأحزاب انه لا سبيل إلى اقتحام الخندق أخذوا يصوبون سهامهم على المسلمين ، فأصاب سهم منها أكحل سعد بن معاذ وجرحه جرحاً بليغاً ، فأمر النبي (ص) ان محمل إلى امرأة بالمدينة تدعى رفيدة كانت تداوي جرحى المسلمين لوجه الله . فقال سعد ، وقد رأى جرحه المميت: اللهم ان كنت أبقيت من حرب قريش شيئاً ، فأبقني لها فإنه لا قوم أحب إلي أن أجاهدهم من قوم آذوا رسول الله وكذبوه وأخرجوه ، وان كنت قد وضكعت الحرب بيننا وبينهم فاجعله لي شهادة، ولا تمتني حتى تقر عيني من قريظة . وقد استجاب الله دعاءه ، عيث حكمه في بني قريظة ، فعاقب رجالهم بالقتل ، ونساءهم بالسبي . ويأتي التفصيل عند تفسير الآية ٢٦ : « فريقاً تقتلون وتأسرون فريقاً » .

ودام الحصار بضماً وعشرين ليلة ليس فيها إلا الترامي بالنبل والحجارة. وفجأة

هبت ربح عاتية دكت معسكر الأحزاب ، واقتلعت خيامهم ، وأفسدت كــل شيء ، فانسحبوا مخذولين بقيادة أبي سفيان ، وأيــد الله نبيه بنصره ، وهتف يقول : لا إله إلا الله وحــده ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وأعز جنده ، وهزم الأحزاب وحده ، فلا شيء بعده .

واتفق الرواة على أن هذه الغزوة كانت في السنة الخامسة من الهجرة، واختلفوا في تعيين الشهر ، فمن قائل : انه ذو القعدة ، وقائل : انه شوال . هـذا مجمل غزوة الأحزاب ، والتفصيل فيا يلي من شرح الآيات :

## المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً ) . اذكروا أيها المؤمنون الذين كنتم مع رسول الله (ص) في غزوة الحندق تحيط بكم الأعداء من كل جانب ، اذكروا ذلك واشكروا إنعام الله عليكم بالحلاص والنصر حيث أرسل على أعدائكم ريحاً عاتبة ( وجنوداً لم تروها ) قال المفسرون : انها الملائكة . ويجوز أن تكون كناية عما ألقاه سبحانه في قلوب الأحزاب من الحوف والهلع .

وفي البحر المحيط لأبي حيان الأندلسي: كان جيش الأحزاب يتألف من خسة عشر ألفاً ، والمسلمون ثلاثة آلاف ، واتفق أهل التفاسير والسير ان صخرة ظهرت في بطن الحندق، فكسرت حديدهم وشقت عليهم ، فأخذ رسول الله (ص) المعول من سلمان ، وضرب به الصخرة ضربة صدعها ، ولمعت من تحت المعول برقة ، ثم ضربها ثانية ، فلمعت برقة أخرى ، وثالثة فلمعت ثالثة . فقال رسول الله (ص) : رأيت في البرقة الأولى مدائن كسرى ، وفي الثانية قصور قيصر ، وفي الثالثة قصور صنعاء ، وأخبرني جبريل ان أمي ظاهرة عليها جميعاً فأبشروا. وتحقق كل ما قاله سيد الكونين (ص) .

( اذ جاؤوكم من فوقكم ومن أسفل منكم ) . المراد ان جيش الأحزاب حاصر عسكر المسلمين ولم يدع له منفذاً ، وقال جاعة من أهل التفسير : جاءت غطفان

وبنو قريظة وبنو النضير من اليهود من قبل المشرق، وجاءت قريش وبنو كنانة وأهل تهامة من قبل المغرب (واذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر). هذا كناية عن شدة الحوف والفزع ( وتظنون بالله الظنونا ). ظن بعض من آمن إن الله لن ينصر دينه ونبيه ، وقال بعض المنافقين : وعدنا محمد بكنوز كسرى وقيصر، وأحدنا اليوم لا يأمن على نفسه ان يذهب الى حاجته .. وليس من شك انه لا عذر أبداً للمنافق ، أما من آمن ثم تساءل عرقة وقال : لماذا لم يخسف الله الأرض بالظالمين ، أو ينزل عليهم صاعقسة من السهاء ، أما هذا فلا نستبعد انه معذور عند الله ما دام مؤمناً به في قرارة نفسه .

( هنالك ابتلي المؤمنون وزلزلوا زلزالاً شديداً ) . لا تظهر كوامن النفس على حقيقتها إلا عند الشدائد والامتحان بالمخاوف والمكاره .. وكانت وقعة الحندق المتحاناً قاسياً للمؤمن والمنافق على السواء حيث ظهر كل على حقيقته ( واذيقول المنافقون ) وهم الذين أبطنوا الكفر وأظهروا الايمان ( والذين في قلوبهم مرض) وهم أصحاب الايمان الضعيف الذين صدقوا المنافقين من غير روية . قال هؤلاء وأولئك : ( ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً ) . هم لا يؤمنون بالله ولا برسوله لأن المؤمن لا ينطق بمثل هذا الكفر ، وانما قالوا هذا ليشككوا البسطاء وضعاف العقول .

( وإذ قالت طائفة منهم يا أهل يثرب لا مقام لكم فارجعوا ) . حين باشر النبي والصحابة بحفر الحندق قال جماعة من المنافقين : وما جدوى الحندق ؟ انه لا يغني عن الحرب شيئاً ، قالوا هذا قبل أن تأتي الأحزاب ، ولما جاءت قالوا المقاتلين : لا طاقة لكم بهذا الجيش الجرار، ولا نجاة منه إلا بالفرار والاستسلام . تذكرت وأنا أفسر هذه الآية عملاء الصهيونية والاستعار الذين ينشرون في هذه الأيام الهلع والفزع من قوة اسرائيل ، تذكرتهم حيث علمت ان لهم أشباها ونظائر في الزمان القديم ، وان للحرب النفسية جذوراً عميقة في التاريخ ، وما هي من بدع الصهيونية والاستعار ، بل شيء بال وعتيق لا ينخدع به إلا ساذج العقل وقاصر النظر .

﴿ وَيُسْتَأَذُنَ فَرِيقَ مَنْهُمُ النَّبِي يَقُولُونَ انْ بِيُوتُنَا عَوْرَةً ﴾ . كان بعض المنافقين

يخلقون المعاذير للتهرب من عسكر رسول الله (ص) ، ويقولون له : أن بيوتنا منكشفة للصوص ، فأذن لنا بحايتها ، فأكذبهم الله وكشف عن نفاقهم بقوله : ( وما هي بعورة أن يريدون إلا فرارا ) من الجهاد ونصرة الحق .

( ولو دخلت عليهم من أقطارها ثم سئلوا الفتنة لآتوها وما تلبثوا إلا يسيرا). له ، وضمر أقطارها إلى المدينة ، والمراد بالفتنة هنا الارتداد عن الدين. والمعنى لو دخلت جيوش الشرك المدينة وأحاطت بها من كل جانب ، وقمال المشركون للمنافقين ولمرضى القلوب : ارتدوا عن الأسلام وأعلنوا الشرك لاستجابوا على الفور من غير تردد ، أو ترددوا قليلاً ، ئم استسلموا للقوة .. وبالبداهـــة ان المؤمن الحق لًا يرتد عن عقيدته ، بل يقتل عليها ، وهو يعلم ان السعيد من سلم له دينه مهما كانت النتائج ، كما هو شأن شهداء العقيدة الذين لا يبالون بسيف الجلاد . ( ولقد كانوا عاهدوا الله من قبل لا يولون الادبار ) . تذرعوا بالأكاذيب للفرار من عسكر رسول الله (ص) بعد أن أعطوه العهود والمواثيق على أن يثبتوا في الجهاد بين يديه حتى الموت . وفي تفسير الطبري : « ان بني حارثة وبني سلمة همُّوا بالفشلُّ يوم أحد ، ثم عاهدوا الله على أن لا يعودوا لمثلها أبداً ، فذكُّرهم الله الآن بهذا العلمد الذي أعطوه من أنفسهم » . أنظر تفسير قوله تعالى : « إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا – ۱۲۲ آل غمران ، ج ۲ ص ۱٤۹ ( وكان عهد الله مسؤولاً ) يوم القيامة عن الوفاء به : « فمن نكث فإنمـــا ينكث على ففسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجراً عظيماً -- ١٠ الفتح ۽ .

# لن ينفعكم الفرار الآية ١٦ – ٢٠ :

#### اللغة:

المعوقين المثبطين . والمراد بالبأس هنا القتال والجهاد . وأشعة جمع شحيح ، والمراد به من يبخل بالتضحية بالنفس والمال لنصرة الحق . سلقوكم آذوكم . السنة حداد قادرة على الكلام . لو انهم بادون أي لو أنهم من أهل البادية . والأعراب هم أهل البادية من العرب .

# الإعراب :

لا تمتعون إلا قليلاً أي إلا زمناً قليلاً . وهلم اسم فعل بمعنى أقبل وتعال عند أهل الحجاز ، وتقال بلفظ واحد للمفرد والمثنى والجمع والمذكر والمؤنث. وأشحة حال في الموضعين. كالذي الكاف بمعنى مثل صفة لمصدر محذوف أي تدور أعينهم دوراناً مثل عين الذي يغشى عليه . الأحزاب مفعول أول ليحسبون وجملة لم يذهبوا مفعول ثان . وبادون جمع باد .

## المعنى :

(قل لن ينفعكم الفرار ان فررتم من الموت أو القتل). فروا من الجهساد خوفاً من الموت ، ولا يعطى البقاء من أحبه (واذاً لا تمتعون إلا قليلاً). وان سلمتم من القتل في ساحة الوغى فستلاقون حتفكم بعد قليل ، ثم الى عذاب السعير ، أما الشهداء فإلى جنات النعيم . قسال الإمام علي (ع): «والذي نفسي بيده لألف ضربة بالسيف أهون علي من ميتة على الفراش .

(قل من ذا الذي يعصمكم من الله ان أراد بكم سوءاً أو أراد بكم رحمة ولا يجدون لهم من دون الله ولياً ولا نصيراً). ونفسره بقوله تعالى : « قل فن يملك لكم من الله شيئاً إن أراد بكم ضراً أو أراد بسكم نفعاً لله المعوقسين وتقدم مثله في الآية ١١ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٨٦ (قد يعلم الله المعوقسين منكم والقائلين لاخوانهم هلم الينا ولا يأتون البأس إلا قليلاً). الله سبحانه يعلم المنافقين، وأنهم يشطون الناس، ويقول بعضهم لبعض : تعالوا إلى الراحة والدعة، مالنا وللقتال ؟ وأن ينكشف أمرهم وتظهر دخيلتهم عشوا إلى القتال كالذي يساق الى الموت ، ويقاتلوا لماماً ، وهم مضطربون متثاقاون .. ولهؤلاء أشباه ونظائر في كل عصر .

(أشحة عليكم) بالمال ونصرة الحق .. وكل بخل يعفو الله عنه إلا البخل بحق الجهاد والمال (فإذا جاء الحوف رأيتهم ينظرون اليك تدور أعينهم كالذي يغشى عليه من الموت فإذا ذهب الحوف سلقوكم بألسنة حداد) . تعكس هذه الآيسة جبن المنافقين وخورهم عند القتال ، وجرأتهم على الذنوب والآثام وهم آمنون مطمئنون ترتعش منهم القلوب ، وتدور العيون في رؤوسهم فزعاً وهلعاً في ساحة الوغى وعند السلم والأمن يطلقون ألسنتهم السلاط تنهش المؤمنين والمجاهدين . وفي شهج البلاغة : « أن المنافق يتكلم بما أتى على لسانه لا يدري ماذا له وماذا عليه ، وقد قال رسول الله (ص) : « لا يستقيم أبمان عبد حتى يستقيم قلبه ، ولا يستقيم قلبه ، ولا يستقيم ألمان عبد حتى يستقيم قلبه ، ولا يستقيم قلبه .

(أشحة على الحير). المراد بالحير هنا الغنيمة أي انهم عند البأس جبناء ، أما عند توزيع الغنيمة فتعلو أصواتهم بالاحتجاج ، وانهم أحق بها من الجميع (أولئك لم يؤمنوا) بل أظهروا الايمان ، وأضمروا الكفر ، وقاتلوا معكم نفاقاً ورياء (فأحبط الله أعمالهم) أي أبطل قتالهم معكم لأنه لغير وجه الله، وفي الحديث: من كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته الى دنيا يصيبها أو امرأة ينزوجها فهجرته إلى ما هاجر اليه (وكان ذلك على الله يسيراً). ذلك إشارة الى إحباط قتالهم ، وهو يسير على الله تعالى لأنه لا جور فيه ولا ظلم ما داموا متافقين مرائين .

( يحسبون الأحزاب لم يذهبوا ) .. ذهبت الأحزاب إلى غير رجعة ، ومع هذا يأبى المنافقون أن يصدقوا ، لا لشيء إلا لأنهم يتمنون أن تقضي الأحزاب على النبي والصحابة ، وقد صورت لهم أمنيتهم هذه ان الأحزاب ما زالت تحاصر المدينة ، وأنها ستقضي على المسلمين غدا أو بعد غد ( وأن يأت الأحزاب يودوا لو انهم بادون في الأعراب يسألون عن أنبائكم ) . وإذا تأكد المنافقون من هزيمة الأحزاب ، ثم عادت إلى المدينة كرة ثانية تمنى المنافقون لو كانوا بعيدين عنها يقيمون في البادية مع أهلها يسألون كل قادم عما جرى على المسلمين ( ولو كانوا فيكم ما قاتلوا إلا قليلاً ) . هذا مثل قوله تعالى في الآية السابقة من هذا المقطع : ولا يأتون البأس إلا قليلاً » .

# في رسول الله اسوة حسنة الآية ٢١ ــ ٢٧:

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللهَ وَٱلْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيرًا ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا لِهٰذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً ﴿ مَا وَتَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً ﴿ مَن اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً ﴿ مِن اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً مِن آلْمُؤْمِنِينَ رَجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى

نَحْبُهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴿ لِيَجْدِزِيَ اللهُ الصَّادِقِينَ فِي مِصِدْقِهِمْ وَيُعَدِّبِ الْمُنَافِقِينَ إِنْ شَاء أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوراً رَحِياً ﴿ وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِيمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وَكَفَى اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ قَوِيّاً عَزِيزاً ﴿ وَأَنْزَلَ الّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ قَوِيّاً عَزِيزاً ﴿ وَأَنْزَلَ الّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ النَّاعِلَ مِنْ صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُومِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً ﴿ وَأُورَ ثَلُمْ أُرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمُوا لَهُمْ وَأُرْضَا لَمُ مَنْ صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُومِهِمُ الرُّعْبَ وَأُرْضَا لَمْ وَأَرْضَا لَهُ عَلَى كُلّ شَيْء قَدِيراً ﴿ وَأَمُوا لَهُمْ وَأُرْضَا لَهُ عَلَى كُلّ شَيْء قَدِيراً ﴾

#### اللغة:

أسوة بضم الألف وكسرها قدوة . وقال صاحب مجمع البيان : « قضى نحبه أي مات أو قتل في سبيل الله ، . وظاهروهم عاونوهم. والصياصي جمع صيصة، وهي كل ما 'يمتنع به كالحصن ونحوه ، ويقال لقرون البقر والظباء صياصي .

#### الإعراب:

لمن كان يرجو متعلق بحسنة . وكثيراً صفة لمصدر محذوف أي ذكراً كثيراً . وفاعل زادهم ضمير مستر بعود الى البلاء . وما عاهدوا الله (ما) اسم موصول في محل نصب بنزع الخافض أي صدقوا فيا عاهدوا الله عليه . وكفى هنا تتعدى الى مفعولين مئل كفاك الله شر الأعداء ، والمؤمنين مفعول أول ، والقتال مفعول ثان .

# المسلم على قسمين:

(اقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً). المراد بالاسوة الحسنة هنا الاقتداء برسول الله (ص). و (يرجو الله واليوم الآخر) أي يأمل ثواب الله ونعيم الآخرة، و (ذكر الله كثيراً) كناية عن إقامة الفرائض الحمس، والحطاب في الكم الله ين انصرفوا عن رسول الله (ص) في ساعة وقعة الأحزاب، والقصد منه التوبيخ والتقريع لأنهم تركوا الرسول (ص) في ساعة العسرة، وهم يتظاهرون بالاسلام، فيصلون مع المسلمين، ويدّعون الايمان بالله واليوم الآخر، وفي معنى هذه الآية قوله تعالى: الله ما كان لأهل المدينة ومن واليوم الآخر، وفي معنى هذه الآية قوله تعالى: الله ما كان لأهل المدينة ومن حولهم من الاعراب أن يتخلفوا عن رسول الله ولا يرغبوا بأنفسهم عن نفسه حولهم من الاعراب أن يتخلفوا عن رسول الله ولا يرغبوا بأنفسهم عن نفسه حريفه التوبة الله ج ع ص ١١٦٠.

وتومىء الآية الى أن المسلم الحق هو الذي يقتدي بنبيه ولا يعصي لـــه أمراً . وتسأل : لقد اتفق الفقهاء على ان من قال : لا إله إلا الله محمد رسول الله، يعامل معاملة المسلم ، سواء أطاع أم عصى ؟

الجواب: أجل ، انه يعامل معاملة المسلم في الحيساة الدنيا من حيث الزواج والارث وما اليها ، ولكن معاملته في هذه الحياة كمسلم شيء ، واعتباره مسلما عند الله وفي يوم الحساب شيء آخر . وبكلمسة أوضح،ان المسلم على قسمين : مسلم عند الناس لا عند الله ، وهو الذي يقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله، ويعصي الله والرسول ، وهذا يعامل معاملة المسلم في الدنيا فقط ، ومسلم يقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله ، ويطيع الله والرسول ، وهذا يعامل معاملة المسلم في الدنيا والآخرة . قال الإمام على (ع) : الفقر والغني بعد العرض على الله . ولله رأى المؤمنون الأحزاب قالوا هذا مسا وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا ايماناً وتسليماً ) . ذكر المفسرون القدامي لهذه الآية معنين، أرجحها ان النبي (ص) كان قد وعد المسلمين من قبل بأنهم سيلاقون ألواناً من أرجحها ان النبي (ص) كان قد وعد المسلمين من قبل بأنهم سيلاقون ألواناً من وقد جاء هذا الوعد في الآيسة ٢١٤ من سورة البقرة : « أم حسبم واستئصالهم ، وقد جاء هذا الوعد في الآيسة ٢١٤ من سورة البقرة : « أم حسبم ان تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء، ج١ ص٣١٩٠ .

ولما رأى المؤمنون جيش الأحزاب يحاصرهم من كل جانب: « قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله » وازدادوا ايماناً على ايمان ، وطاعة على طاعة لله وللرسول حيث رأوا بالعيان صدق الوعد والنبوءة ، أما المنافقون والذين في قلوبهم مرض فقد ازدادوا نفاقاً وعناداً وقالوا : « ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً » .

(من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه) من الجهاد والثبات عند لقاء العدو حتى الموت ( فنهم من قضى نحبه ) قبدل وقعة الأحزاب كالذين استشهدوا يوم بدر وأحد ( ومنهم من ينتظر ) الشهدة أو النصر ( وما بدلوا تبديلاً ) . وأيضاً المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما بدلوا بل ماتوا على النفاق. وقال المفسرون : ان انس بن النضر غاب عن بدر ، فشق ذلك عليه ، وقال : لقد غبت عن أول مشهد شهده رسول الله (ص) ، ولئن أراني الله تعالى مشهداً مع رسول الله (ص) ، فشهد يوم أحد ، فاستقبله سعد ابن معاذ ، فقال له : يا أبا عمرو إلى أين ؟ قال : واهاً لربح الجنة ، والله اني لأجدها دون أحد . فقاتل حتى قتل رضوان الله عليه، وقد وجد في جسده الشريف بضع وثمانون ضربة وطعنة ورمية .

(ليجزي الله الصادقين بصدقهم ويعذب المنافقين ان شاء أو يتوب عليهم ان الله كان غفوراً رحيماً) وعادلاً وحكيماً، لا لغو ولا عبث في مشيئته وأفعاله ، فهو يثيب من يستحق الثواب كأهل الصدق والإيمان ، ان استمروا على صدقهم وإعانهم ، ويعذب أهل الكفر والنفاق ان أصروا على الكفر والضلال ؛ وان تابوا شملهم برحمته ، وغفر لهم ما سلف ، فقوله تعالى : « ويعذب المنافقين ان شاء ، معناه انه يشاء تعذيبهم ان لم يتوبوا ، والدليل على ذلك قوله : « أو يتوب عليهم ان الله كان غفوراً رحياً "أي ان تابوا تاب عليهم وغفر لهم وشملهم برحمته .

(وردّ الله الذين كفروا بغيظهم)وهم الأحزاب الذين تجمعوا لقتـل النبي (ص) بقيادة أبـي سفيان ( لم ينالوا خيراً ) أي ما زعمته الأحزاب انه خير ، وهـــو الظفر بالنبي ومن آمن معه ( وكفى الله المؤمنين القتال وكان الله قوياً عزيزاً ) .

قال أبو حيان الأندلسي في تفسيره البحر المحيط: « كفاهم القتال بإرسال الرياح والجنود ، وهم الملائكة ، وقيل : المراد علي بن أبسي طالب ومن معه ، برزوا للقتال، وقتل علي عمرو بن ود ي . وفي الحديث : « لضربة علي يوم المحندق أفضل من عمل الثقلين » . وفي رواية ثانية : « لمبارزة علي لعمرو أفضل من عمل أمي الى يوم القيامة » . نقل هذه الرواية الحاكم في المستدرك ج ٣ ص ٣٢ . ( السيد محسن الأمين، أعيان الشيعة ج ٢ والشيخ المظفر، دلائل الصدق ج ٢ ) .

# ملخص قصة بي قريظة:

قلنا فيا تقدم : ان بني قريظ ، وهم قبيلة من اليهود ، كانوا يساكنون النبي (ص) بالمدينة أو بضواحيها ، وانه كان بيته وبينهم عهد أن لا يعينوا عليه عدواً ، ولما حاصرت الأحزاب المدينة نقضوا العهد وأعلنوا الحرب ، كما هو شأن اليهود قديماً وحديثاً . وهاتان الآيتان اللتان نحن بصددهما تشيران الى ما حدث لبني قريظة بعد نقضهم العهد وهزيمة الأحزاب ، وخلاصته :

لما كفى الله المؤمنين قتال الأحزاب نادى منادي رسول الله بالحروج الى بني قريظة ، ولما وصل اليهم جيش المسلمين أغلقوا عليهم الحصن، فعرض النبي (ص) عليهم الاسلام على أن يكون لهم ما للمسلمين ، وعليهم ما عليهم ، وإلا حاصروهم حتى يستسلموا أو يحاربوا ، فأشار عليهم رئيسهم كعب بن أسد أن يسلموا ويؤمنوا عحمد (ص) ، وقال : فوائله لقد تبين لكم أنه نبي مرسل وانه الذي تجدونه في التوراة ، فأبوا وقالوا : لا نفارق ديننا .

وامتد الحصار خساً وعشرين ليلة حتى أوشكوا على الهلاك من الجهد والحوف، وعندئد طلبوا من النبي (ص) باختيارهم وملء إرادتهم أن ينزلوا على حكم سعد ابن معاذ ، وهو رئيس الأوس ، وكان بنو قريظة حلقاء لهم ، فاستجاب النبي لطلبهم ، واستدعى سعداً ، وقال له : ان هؤلاء قد نزلوا على حكمك محتارين، فاحكم بما شئت . قال سعد : وحكمي نافذ عليهم ؟ قال النبي (ص) : نعم . فحكم سعد أن تُقتل رجالهم المقاتلون، وان تقسم أموالهم ، وتسبى ذراريهم ونساؤهم ، وان تكون ديارهم للمهاجرين دون الانصار ، لأن للأنصار دياراً ، ولا ديار للمهاجرين .

فأمر الذي (ص) بقتل الرجال الذين كانوا محملون السلاح ، ومن حث بني قريظة على نقض العهد ودبر المعركة ضد المسلمين كحي بن أخطب زعم بني النضير ، ثم قُسمت الأموال ، وسُبيت الذراري والنساء كما حكم سعد الذي اختاره بنو قريظة حكما . والى هذا يشير قوله تعالى : « فريقاً تقتلون وتأسرون فريقاً ». وقدمنا ان سها من أسهم الأحزاب أصاب أكحل سعد ، وانه طلب من الله ان لا يميته حتى يقر عينيه من بني قريظة . وبعد أن نُفلد فيهم حكمه انفجر الجرح وانتقل إلى رحمة الله ورضوانه ، وهو قرير العين بالشهادة واستجابة الدعاء .

# هل ظلم محمد (ص) بني قريظة:

وتسأل : كيف أقر النبي (ص) حكم سعد ، وفيه ما فيه من العنف والقسوة حتى اتخذ منه أعداء الاسلام وسيلة للطعن والتشهير ؟

الجواب : ان محمداً لم يظلم بني قريظة ، وانمنا أنفسهم كانوا يظلمون لأنهم اختاروا لها هذا المصير بملء ارادتهم ، ويشهد لذلك :

ثانياً : ان النبي (ص) عرض عليهم أن يدعهم وشأنهم شريطة أن يقولوا :

لا إله إلا الله محمد رسول الله ، ونصحهم رئيسهم كعب بن أسد أن يستجيبوا وينطقوا بكلمة الشهادة فرفضوا .

ثالثاً : ان بني قريظة أبوا النزول على حكم رسول الله (ص) ، وقبلوا حكم سعد من تلقاء أنفسهم .

رابعاً: ان سعداً حسكم بشريعتهم التي يدينون بها ، ويحكمون على الناس موجبها . قال العقاد : « انما دامهم سعد بنص التوراة الذي يؤمنون به كما جاء في التثنية : « حين تقرب من مدينة لكي تحاربها استدعها إلى الصلح، فإن أجابتك إلى الصلح ، وفتحت لك فكل الشعب الموجود فيها يكون لك للتسخير ويستعبد لك . وان لم تسالمك بل عملت معك حرباً فحاصرها ، وإذا دفعها الرب إلهك إلى يدك ، فاضرب جميع ذكورها عمد السيف ، وأما النساء والأطفال والبهائم وكل ما في المدينة كل غنيمة تغنمها لنفسك وتأكل غنيمة أعدائك التي أعطاك إلهك . . الى ١٥ تثنية » . (كتاب العبقريات الاسلامية ص ٢١٩ طبعة دار الفتوح بالقاهرة ) .

وهذا النص موجود في التوراة اصحاح ٢٠ من التثنية ، لا اصحاح ١٠ إلى ١٥ كما جاء في العبقريات الاسلامية ، وهو يدل بوضوح على أكثر مما حكم به سعد ابن معاذ على بني قريظة ، لأنه يقول صراحة : ان استجابت المدينة إلى الصلح فجميع أهلها عبيد مسخرون ، وان أبت وجب ذبح جميسع الذكور بحد السيف المقاتلين منهم وغير المقاتلين ، ونهب الأموال وسبي النساء والأطفال .

وهناك نص آخر في التوراة لم يذكره العقساد ، وهو أعظم جوراً من النص الذي ذكره ، لأنه يأمر بقتل جميع السكان ، ولا يستثني النساء والأطفال ، ثم احراق المدينة بجميع ما فيها بحيث لا يمكن بناؤها وتجديدها إلى الأبد .. فقد جاء في الاصحاح الثالث عشر من التثنية ما نصه بالحرف الواحد : « فضرباً تضرب سكان تلك المدينة بحد السيف ، وتحر مها بكل ما فيها مع بهائمها بحد السيف ، وتجمع كل أمتعتها إلى وسط ساحتها ، وتحرق بالنار المدينة ، وكل أمتعتها كاملة للرب إلحاث ، فتكون تلا إلى الأبد لا تُبنى بعد » .

فهل بعد هذا يقال : ان محمداً (ص) ظلم يهود بني قريظة ، وان سعداً جار في حكمه عليهم ؟.. فمن القضاء العدل أن تلزم كل انسان بمــا ألزم به نفسه ،

وتحكم عليه بما يدين ويعتقد ، واليهود يعتقدون ديناً، ويطبقون بملا فيح الذكور ، ولهب الأموال ، وسبي النساء والأطفال ، وهدم البيوت وإحراق القرى والمسدا من كل شعب من الشعوب دون أن يعلن عليهم حرباً أو ينكث لهم عهسدا أو يسيء اليهم بحرف تماماً كما تفعل الآن اسرائيل مع شعب فلسطين .. فهل يعد ظالماً من محكم عليهم بتوراتهم ، ويعاملهم بمنا عاملوا به الناس ؟ مع العسلم بأن النبي (ص) قتل المقاتلين منهم بعد أن نكثوا عهده وأعلنوا عليه الحرب ، وهم يقتلون ويحرقون لا لشيء إلا لأن القتل والحرق والفساد دين لهم وطبيعة .. ولو يقتلون ويحرقون لا لشيء إلا لأن القتل والحرق والفساد دين لهم وطبيعة .. ولو الحكم عليهم بالقتل والنهب والسبي دون أن ينكثوا العهد ويعلنوا الحسرب لكان الحكم حقاً وعدلا ، لأنه حكم بما يدينون ويفعلون .. واتفقت جميع الشرائع الساوية والوضعية على ان من دان بدين لزمته أحكامه ، وهنا يكمن السر في قول الرسول رقيع وهو اسم السماء .

# يا أيها النبي قل لأزواجك الآية ٢٨ -- ٣٠ :

يَا أَيْمَا النِّيِ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ اللَّهُ نَيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَتَعْكُنَّ وَأَسَرِّحَكُنَّ سَرَاحاً جَيلاً \* وَإِنْ كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجِراً عَظِياً \* وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجِراً عَظِياً \* وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجِراً عَظِياً \* يَا نِسَاء النَّيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ بُضَاعَفَ فَ اللهِ اللهِ يَسِيراً \* وَعَلَى اللهِ يَسِيراً \*

#### اللغة :

أسرحكن سراحاً جميلاً أطلقكن طلاقياً بلا ضرر وخصومة . والمراد

بالفاحشة هنـــا المعصية . وضعف الشيء مثله في المقدار ، أو مثله وزيادة غير محصورة .

# المعنى :

شكا أزواج الذي (ص) له من قلة النفقة والزينة ، وطلبن ان يوسع عليهن مما أفاء الله عليه من الأنفال والغنائم ، فنزل قوله تعالى : ( يا أيها الذي قل لأزواجك ان كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالىن أمتعكن وأسرحكن سراحاً جميلاً وان كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة فإن الله أعلم للمحسنات منكن أجراً عظياً ) . أمر الله نبيه الكريم أن يقول لهن : اخترن واحمداً من اثنين : إمسا الطلاق مع المتعة ان أردتن ما تريده النساء من الدنيا ، والمتعة هي عبارة عن منحة يقدمها المطلاق لم الحلقت ، ويراعي فيها حال الرجل يسراً وعسراً . انظر ج المحدم والعوز في الدنيا ، وإما الحياة مع رسول الله (ص) على ان تصبرن على مكابدة الفقر والعوز في الدنيا ، وجزاؤكن عند الله في الآخرة الأجر العظيم . فاختارت نساء الذي (ص) الله والرسول والدار الآخرة على الدنيا وزينتها ، وتسمى هسذه الآية التخير .

# النبي وكثرة الأزواج :

وآية التخير دليل قاطع على تكذيب ما زعمه المتقولون من ان النبي (ص) استكثر من النساء لأهواء نفسية، لأن الحريص على الاستمتاع بالمرأة ـ كما قال مصطفى صادق الرافعي ـ لا يخيرها بين الحياة معه على ان تكابد الفقر والعروز الى آخر يوم ، وبين الابتعاد عنه ان أرادت الحياة وزينتها ، بل يخاطب عاطفتها ويقرب لها كل بعيد يُشبع رغبتها من الزينة والمظاهر .. وفي الأمثال: وفرشة العرس عالية». وقال العقاد في كتاب العبقريات الاسلامية : « لو كانت لسذات الحس هي التي سيطرت على زواج النبي بعد وفاة خديجة لكان الأحجى بإرضاء هذه الملذات الحجمع اليه تسعاً من الفتيات اللاتي اشتهرن بفتنة الجال في مكة والمدينة والجزيرة

العربية ، فيسرعن اليه راضيات فخورات ، وأولياء أمورهن أرضى منهن وأفخر بهذه المصاهرة التي لا تعلوها مصاهرة » .

ثم ذكر العقاد زوجات الذي (ص) واحدة فواحدة ، وبين السبب الموجب لزواجه بها ، وقال : « الا ان المشهرين المتقولين نسوا كل حقيقة من حقائدة هذه الحياة الزوجية ، ونسوا أن محمداً اتسم بالطهر والعفة في شبابه ، وانه بقي إلى نحو الخامسة والعشرين لم يتعسف في طلب الحلال ، وهو ميسر له تيسره لكل فتى وسيم حسيب ، ونسوا أنه لما تزوج في تلك السن كان زواجه بسيدة في نحو الأربعين ، وانه اختار احساباً في حاجة الى التآلف أو الرعاية ، ولم يختر جالاً مطلوباً للمتاع ، ونسوا ان الرجل السذي وصفوه بلذات الحس لم يكن يشبع في بعض أيامه من خبز الشعر ، نسوا كل هذا ، وهو ثابت في التساريخ ، نسوه لأنهم أرادوا أن يعيبوا ويقولوا وينحرفوا عن الحقيقة » .

(يا نساء النبي من يأت منكن بفاحشة مبينة يضاعف لها العذاب ضعفين وكان ذلك على الله يسيراً) ، المراد بالفاحشة هنا المعصية من أي نوع تكون ، ومبينة واضحة .. ولنساء النبي منزلة كريمة عنسد الله والناس لصلتهن بالرسول الأعظم (ص) ، فمن أقدمت منهن على المعصية فقد خاطرت بمكانتها ، واستحقت من العذاب مثلي ما تستحقه غيرها ، لأن الله سبحانه بحاسب الناس على قدر منازلهم ، كما يحاسبهم على قدر عقولهم ، وقد عاتب الأنبياء بما لا يعاتب به أحداً غيرهم .

الجنع الثاني والعشرون

## طهارة أهل البيت الآية ٣١ - ٣٤:

وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ لِلهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحاً نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّ تَيْنِ وَأَعْتَدُنَا لَمَا رِزْقاً كَرِيماً \* يَا نِسَاء النَّبِيِّ لَسَتُنَّ كَأْحَدِ مِنَ النِّسَاء إِنِ وَأَعْتَدُنَا فَالاَ تَغْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضُ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفا \* وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجَنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِنْنَ مَعْرُوفا \* وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجِنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِنْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ اللهَ وَآتِينَ الزَّكَاة وَأُطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ اللهَ اللهَ وَاذْكُونَ مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِكُنَ اللهَ وَاذْكُونَ مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِكُنَ مِن آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفاً خَبِيراً \*

#### اللغة :

القنوت الطاعة . وفي قلبه مرض أي ريبة . وقولاً معروفاً بعيداً عن الريبة . وقرن من الاستقرار . والتبرج اظهار الزينة . والمراد بالرجس هنا الذنب والمعصية.

#### الإعراب :

مرتين نائب مناب المفعول المطلق لأنه بمعنى مثلين . وقال كأحد ولم يقسل كواحدة لأن (أحد) هنا بمعنى غير، أي لسنن كغيركن من النساء . والمصدر من. ليذهب متعلق بيريد . وأهل البيت منادى أي يا أهل البيت .

#### المعنى :

﴿ وَمَنْ يَقَنْتُ مَنَكُنَ لِلَّهِ وَرَسُولُهُ وَتَعْمَلُ صَالْحًا ۖ نَوْتُهَا أَجْرَهَا مُرْتَبَنَ وأعتدنا لها

رزقاً كريماً ) . كما ان العذاب يضاعف لمن تتجرأ على معاصي الله من نساء النبي فإن الثواب يضاعف لمن تخافه وتنقيه ( يا نساء النبي لستن كأحد من النساء ان اتقيتن ) . يقول سبحانه لنساء النبي : أنتن فوق النساء كرامة وشرفاً برسول الله ان انقيتن معصية الله في القول والفعل ، وإلا انقطعت كل صلة بينكن وبسين الرسول .. وقال الحافظ محمد بن أحمد الكلبي في التسهيل : « حصل لهن التفضيل بالتقوى على النساء إلا فاطمة بنت محمد (ص) ومريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم » .

( فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قولاً معروفاً وقرن في بيوتكن ولا تعرجن تعرج الجاهلية الأولى ) . كان عصر النبي (ص) خير العصور، ومع هذا حذر سبحانه نساء النبي من لين الكلام مع الرجال ، والحروج من البيوت حاسرات متدجات ، كيلا يثرن الطمع في القلوب الفاسقة الفاجرة .. هذا ، وهن من العفة والصون فوق كل رببة وشبهة ، فكيف بعصرنا الذي قفزت فيه الانثى من البيت الى المسابح والمسارح ، وكشفت عن أنوثتها بأسلوب جنسي محموم ؟ ( وأقن الصلاة ) لأنها تنهى عن التعرج والتخنث وغيرهما من المحرمات ( وآتين الزكاة ) فهي تطهر الأموال كما تطهر الصلاة النفوس ( وأطعن الله ورسوله ) في كل شيء ، لا في خصوص الصلاة والزكاة ، ولا في ترك التعرج والخضوع بالقول فحسب .

# أهل البيت :

( انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهسيرا ) . المراد بالرجس هنا الذنوب . وقد استدل الشيعة بهذه الآية على عصمة أهسل البيت ، وقالوا : انمسا أداة حصر تدل على ثبوت الطهارة من الذنوب لأهل البيت دون غيرهم ، ولا معنى للعصمة إلا الطهارة من الذنوب .

وفي صحيح مسلم القسم الثاني من الجزء الثاني ص ١١٦ طبعة ١٣٤٨ ه ما نصه بالحرف : « قالت عائشة خرج النبي (ص) غداة وعليه مرط مرحل – برد من

برود اليمن ـ من شعر أسود ، فجاء الحسن بن علي فأدخله ثم جاء الحسين فلخل معه ثم جاءت فاطمة فأدخلها ثم جاء علي فأدخله ثم قال : « إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً » . ومثله سنداً ودلالة ما رواه الترمذي في صحيحه والإمام أحمد في مسنده وغيرهما من أئمة الحديث من أهل السنة .

وفي تفسير الطبري عن أبي سعيد الحدري الصحابي الجليل وأم سلمة زوجة الرسول (ص): « قالت : لما نزلت آية إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت دعا رسول الله (ص) علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً ، ووضع عليهم كساء وقال : اللهم هؤلاء أهل بيتي اللهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً . قالت أم سلمة : الست منهم ؟ قال : أنت إلى خير » . ومثله في تفسير البحر المحيط للأندلسي والتسهيل للحافظ والدر المنثور للسيوطي وغيرها من التفاسير .

وفي ج ١ ص ٨٨ نقلنا ما قاله محيي الدين بن عربي حول هذه الآية في الجزء الأول والثاني من الفتوحات المكية ، وننقل الآن ما قاله عن أهل البيت في الجزء الرابع ص ١٣٩ طبعة دار الكتب العربية الكبرى بمصر ، قال : « ان النبي (ص) وأهل بيته على السواء في مودتنا فيهم ، فمن كره أهل بيته فقد كره النبي (ص)، فإنه واحد من أهل بينه ، فمن خالهم فقد خان رسول الله (ص) » .

(واذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة ان الله كان لطيفاً خبيراً). المراد بالحكمة هنا السنة النبوية لاقترانها بكتاب الله وآياته، والمعنى أشكرن يا نساء النبي إنعام الله عليكن حيث جعلكن في بيوت تسمعن فيها تلاوة كتاب الله وسنة نبيه ، وهي نور للعقول ، وربيع للقلوب .

وتسأل : ان سياق الآيات يدل على ان المراد بآية التطهير نساء النبي (ص) ، فكيف أخرجهن عنها من نقلت عنهم من المفسرين والمحدثين ؟

الجواب أولا : ان صاحب تفسير المنار نقل عن أستاذه الشيخ محمد عباه في ج ٢ ص ١٥٤ طبعة ثانية : « ان من عادة القرآن أن ينتقل بالانسان مسن شأن إلى شأن آخر، ثم يعود الى مباحث المقصد الواحد المرة بعد المرة » . وقال الإمام جعفر الصادق (ع) : ان الآية من القرآن يكون أولها في شيء ، وآخرها في شيء آخر . وعلى هذا فلا يصح الاعماد على دلالة السياق لآي الذكر الحكيم كقاعدة كلة .

ثانياً : لو سلمنا – جدلاً – بصحة الاعتماد على دلالة السياق للآيات فإن قوله تعالى : و ليذهب عنكم .. ويطهركم ، بضمير المذكر دون ضمير المؤنث هو نص صريح على اخراجهن من الآية . وليس من شك ان دلالة النص مقدمة على دلالة السياق لأنها أقوى وأظهر .

ثالثاً: ان المفسرين والمحدثين الذين ذكرناهم قد اعتمعوا في اخراجهن على الحديث الصحيح عن الرسول الأعظم (ص) ، وقد اتفقت كلمة المسلمين على ان السنة النبوية تفسير وبيان لكتاب الله .

# والحافظون لحدود الله والحافظات الآية ٣٥ :

إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِينَ وَالْقَابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْفَائِمِينَ وَالْفَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْفَائِمِينَ وَالْفَائِمُ وَالْفَائِمُونَ وَالْفَائِمِينَ وَالْفَائِمِينَ وَالْفَائِمِينَ وَالْفَائِمِينَ وَالْفَائِ

#### المعنى :

الاسلام اقرار لله بالوحدانية ، ولمحمد بالرسالة ، والأيمان اقرار باللسان وعقد في الجنان وعمل بالأركان ، وتدل الآية ١٤ من سورة الحجرات على الفرق بين الاسلام والإيمان : « قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الايمان في قلوبكم » . والمراد بالقنوت هنا القيام بالمطاعة والدوام عليها ، وبالصبر تحميل الصعاب والشدائد من أجل الحق ونصرته ،

وبالخشوع التواضع ، وبالتصدق الانفاق في سبيل الله ، والصيام معلوم ، وكذلك حفظ الفرج عن الحرام ، أما ذكر الله كثيراً فهو كناية عن المواظبة على الصلوات الخمس .. ومن جمع هذه الصفات فله عند الله مقام كريم ، وأجر عظيم ذكراً كان أم أنثى . أنظر ج١ ص ٣٤٣ و ج٢ ص ٤٤٦ فقرة ، بين الرجل والمرأة ».

# قصة زينب بنت جحش الآية ٢٦ \_ ٤٠ :

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ بَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ صَلاَلًا مُبيناً \* وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللَّهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكُهَا لِحِكَى لاَ يَكُونَ عَلَى ٱلْمُوْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجٍ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضُوا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً \* مَا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيَا فَرَضَ اللهُ لَهُ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَراً مَقْدُوراً ﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ ۖ رِسَالاَتِ اللهِ وَيَغْشُونَهُ وَلَا يَغْشُونَ أَحَداً إِلَّا اللهَ وَكَفَى باللهِ حَسِيباً ﴿ مَا كَانَ نَحَمَّدُ أَبَا أَحِدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِينَ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللهُ بُكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ★

#### اللغة:

قال أبو حيان الأندلسي : الحبرة مصدر من تخير على غير قياس كالطبرة من تطير . والوطر الحاجة . والمراد بالحرج هنا البأس. وقدراً مقدوراً أي قضاء مقضياً .

#### الإعراب:

قال سبحانه : ١ لهم الحيرة من أمرهم » ولم يقل لها لأن كلاً من مؤمن ومؤمنة وقع نكرة في سياق النفي ، وهي تفيد العموم . والمصدر من أن تخشاه مجرور بباء محذوفة أي أحق بالحشية . وسنة منصوب على المصدرية أي سن الله سنة . والذين يبلغون صفة للذين خلوا ، والمراد بهم الأنبياء السابقون ، وجملة وكان أمر الله معترضة . وحسيباً تمييز . ورسول الله خبر كان محذوفة أي ولكن كان محمد رسول الله .

## هل اشتهی النبي زينب بنت جحش ؟

كثر الكلام حول هذه الآيات من أنصار الاسلام وأعدائه .. طعن هؤلاء بعفة الرسول ونزاهته ، وقالوا : اشتهى زينب بنت جحش الأسدية ابنة عمته أميمة ، ومال اليها ، وهي زوجة مولاه زيد بن حارثة ، وأخفى ذلك خوفاً من الناس لا خوفاً من الله ، وتشبثوا بقوله تعالى : لا وتحفي في نفسك ما الله مبديه وتحشى الناس والله أحق ان تحشاه » . ورد عليهم أنصار الاسلام بالحق والمنطق السليم ، وان كان البعض منهم سلك في التأويل مسلكاً يضعه موضع التهمة بالدفاع عن دينه وعقيدته .. ونحن كأي مسلم يؤمن بعصمة نبيه ، ويذب عنها بدافع من هنه وعقيدته .. ولكن مع ذلك سنقف من هذه الآيات وتفسيرها موقفاً محايداً ، فلنزم فيه بظاهم اللفظ ، لا نؤول ولا نخرج عن دلالة الآيات ، وندع الحكم للقارىء المنصف .. وقبل أن نشرع بالتفسير نمهد مما يلى :

كان زيد بن حارثة عبداً مملوكاً لرسول الله (ص) .. وفي ذات يوم جاء أبوه

إلى الرسول ، وطلب أن يعتق ابنه أو يبيعه له بأي ثمن شاء ، فأعتقه نبي الرحمة لوجه الله وخيره بين البقاء معه والذهاب مع أبيه ، فآثر زيد النبي على أبيه ، وعندئذ قال أبوه حارثة: يا معشر قريش اشهدوا انه ليس ابني . فقال النبي (ص): اشهدوا انه ابني . فظن الناس ان النبي قد تبنى زيداً ، ودعوه بعد ذلك بزيد ابن محمد .

وكان العرب قبل الاسلام يجرون أحكام الابن الحقيقي على الابن الدعي حتى في استحقاق الارث ، وحرمة النسب .. ومن المتفق عليه عند العقلاء الاخيار منهم والأشرار ان العادات الموروثة عن الآباء والأجداد هي بمنزلة القانون والسديانة لا بجوز لأحد أن بخالفها كاثناً من كان .

وشاءت حكمته تعالى أن يلغي هذه العادة ، وينهى عنها بالفعل لا بالقول ، وذلك بأن يتزوج زيد بن حارثة الذي كان بالأمس عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء، أن يتزوج من امرأة لها شأبها نسباً وجالاً ،ولا يطمع في أمنالها إلا السادة الأشراف، وهي زينب بنت جحش ابنة أميمة بنت عبد المطلب جد الرسول الأعظم (ص)، وأن يقضي منها زيد حاجته ، ثم يطلقها ، وبعد انقضاء عدتها يتزوجها رسول الله (ص) ، لأن ذلك أقوى وأبلغ في النهبي عن هذه العادة من جهة ، وكيلا يأنف الأشراف من الزواج عطلقات الموالي والمستضعفين من جهة ثانية، ومع هذا يأنف الا تأنف كرعة النسب أو وليها من الزواج عن هو دونها حسباً ونسباً .. قضى الله بذلك وقدره كما نص عليه سبحانه بقوله : « وكان أمر الله مفعولاً .. وكان أمر الله مفعولاً .. وكان أمر الله أمسراً أن تكون وأمره أن يزوج زيداً من زينب ، وما كان لنبي إذا قضى الله أمسراً أن تكون له الخرة من أمره .

فتقدم الذي الى زبنب ، وخطبها لمولاه زيد ، وأخفى في نفسه ما أوحى الله به اليه من أنه قد قضى وقدر أن يتزوجها هو بعد زيد ، أخفى النبي هذا الوحي لأنه ثقيل على الناس لبعده عن طباعهم وتقاليدهم ، والى هذا الاخفاء أشار سبحانه بقوله : « وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه » .. خطب النبي (ص) ابنة عمته لمولاه زيد ، فأبىي أخوها عبدالله أن تتزوج أخته من خطب النبي (ص) ابنة عمته لمولاه زيد ، فأبىي أخوها عبدالله أن تتزوج أخته من

غير كفؤ ، وشاركته هي هذا الإباء ، فنزل قوله تعالى : « وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الحيرة من أمرهم». فخضعت زينب وأخوها لقضاء الله ورسوله ، وتم الزواج .

وبعد حين من الدهر فترت العلاقة بين الزوجين ، فذهب زيد الى رسول الله يريد طلاق زينب ، فنهاه وأمره بالصبر ، ولكن أمـــر الله كان مفعولاً ، فتم الطلاق ، وبعد العدة تزوجها الرسول ، وتحطم نظام التبني وزالت آثاره .. ومن غير الرسول الأعظم يتحدى المجتمع في عاداته وتقاليده التي نشأ عليها وورثها أبأً عن جد !.. اذن ، مسألة زواج النبي (ص) من زينب ليست مسألة شهوة وغرام وانما هي مسألة أمر الله وقضائه وقدره بنص الآيات الواضحات النيحاول المفترون تحريفها وتأويلها على أهوائهم .. وهذا هو النص ينطق بصراحة : ﴿ وَكَانَ أُمَّارُ الله مفعولاً ۾ . ﴿ وَكَانَ أَمْرِ اللَّهُ قَدْرًا مَقَدُورًا ﴾ . ﴿ وَتَخْفُسَى فِي نَفْسَكُ مَا الله مبديه ۽ . والمراد بالأمر المفعول والمقدور وبالذي يعلنه الله ويبديه شيء واحد ، وهو زواج النبي من زينب الذي أعلنه سبحانه وأبداه صراحة بقوله : «زوجناكها». ولو كان النبي قد أضمر شهوتها في نفسه كما يقول المفترون لأظهر الله ذلك وأبداه لقوله : ﴿ مَا اللَّهُ مَهْدِيهِ ﴾ ولا شيء في الآيات يشتر من قريب أو بعيد الى الشهوة التي ابتدعها المتقولون .. هذا ، إلى ان زينب كانت في قبضة النبي (ص) وأطوع اليه من بنانه ، ولو كانت المسألة مسألة شهوة وغرام لما زوَّجها من مولاه زيد ليقضي منها وطره ، ثم يتزوجها من بعده .. حاشا سيسند الكونين من الشهوات والأهواء ، وتعالى عنها علواً كبيراً .

وبعد ، فإن هذه الآيات قد تواردت بأجمعها على موضوع واحد ، فهي متشابكة مياسكة ، ولا يمكن بحال تجزئنها والأخذ ببعضها دون بعض ، فإما أن توخذ جملة ، ومن أخذ بقوله تعالى : « وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه ، ككلام مستقل ، وتجاهل قوله : « وكان أمر الله قدراً مقدوراً » وقوله : « ما الله مبديه » فهو من الذين زاغ بهم الباطل عن جادة الحق عناداً له ولأهله .. وقد وضح بهذا التمهيد معنى الآيات ، وعُرف المقصود منها ، لذلك نمر بها مراً سريعاً نشير فيه إلى تطبيق الآيات على مراحل القصة من الزواج الأول إلى الزواج الثاني .

#### المعنى :

( وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ) . نزلت هذه الآية حين خطب الذي زينب بنت جحش لمولاه زيد ابن حارثة ، وأنفت من الاقتران به هي وأخوها عبدالله لأن زيداً ليس لها بكفؤ، والمعنى ان هذا الزواج بأمر الله ورسوله ، ولا ارادة لأحد من المؤمنين مع الله والرسول ، ومن أبسى فهو من الضالين الهالكين .. وعندئذ نزلت زينب وأخوها على حكم الله والرسول ، وتم الزواج .

( وإذ تقول للذي أنعم الله عليه وأنعمت عليه ) وهو زيد بن حارثة ، أنعم الله عليه بالاسلام وصحبة الرسول ، وأنعم الرسول عليه بالعتق ( أمسك عليك زوجك واتق الله ) . بعد حين من الزواج فترت العلاقية الزوجية بسين زينيه وزيد ، وقال للنبي (ص) : أريد طلاقها . فأوصاه بامساكها وبتقوى الله في جميع أحواله .. ولكن النبي (ص) كان على يقين بأن زيداً سيطلق زينب ، وانه سيتزوجها من بعده ، إلا انه لم ببد ذلك خوفاً من لوم اللائمين ، فستره بقوله لزيد : أمسك عليك زوجك ، وعلى هذا عاتبه الله بقوله :

( وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه ) . المراد بر ( ما الله مبديه ) زواج النبي من زينب بعد طلاقها من زيد ، وقد أبداه الله في الحال وفي نفس الآية ، أبداه وأظهره بقوله : ( فلما قضى زيد منها وطسراً زوجناكها ) . هذا ما أخفاه محمد وأبداه الله فأين هي الشهوة التي أخفاها محمد في نفسه ؟ ولماذا سكت الله بعد أن قال : « ما الله مبديه » ؟ . أخفى النبي (ص) علمه بأن زبداً سيطلق زينب ، وأنها ستكون حليلة له بعد الطلاق ، وعلى هذا الاخفاء عاتبه الله وقال له تلويحاً لا تصريحاً : من كان له مقامك عندالله فلا يهتم بلوم اللائمين وأقوال المتقولين .

( فلما قضى زيد منها وطرآ زوجناكها لكي لا يكون على المؤمنين حــرج في أزواج أدعيائهم إذا قضوا منهن وطرآ وكان أمر الله مفعولاً ) . تزوج زيد من زينب وقضى منها حاجته ، ثم طلقها وبعد العدة تزوجها الرسول (ص) . وكان

زواج النبي منها بياناً من الله للمؤمنين وللناس أجمعين لرفع الإثم عنهم إذا تزوجوا حلائل أدعيائهم الذين قضوا حاجتهم منهن ( ما كان على النبي من حرج فيا فرض الله له ) . لقد أمر سبحانه نبيه الكريم أن يتزوج حليلة ابنه الدعي ليبطل بذلك عادة الجاهلية ، فاستجاب النبي لأمر الله ، وما على النبي ولا على غيره من غضاضة في زواج حايلة ابن التبني وان عابه الناس ما دام الله قد أحل ذلك .

(سنة الله في الذين خلوا من قبل وكان أمر الله قدراً مقدوراً الـذين يبلغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحداً إلا الله وكفى بالله حسيباً). المراد بالذين خلوا وبالذين يبلغون رسالات الله – الأنبياء السابقون ، والمعنى ما من نبي من الأنبياء إلا وقد أرسله الله داعياً الى الحق وناهياً عن الباطل، ومنه العادات والتقاليد التي ما أنزل الله بها من سلطان ، وقد بلغ الرسول رسالات ربه بأمانة واخلاص، وما هادن ولا داهن ، ولم يخش إلا الله ، وتحمل من أجل ذلك الكثير من العناء والبلاء ، ولك يا محمد فيمن مضى من اخوانك الأنبياء أسوة وعزاء . وعلى الله وحده حساب المكذبين والمعاندين .

(ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ) بالنسب والولادة كي تحرم مطلقة زيد ابن حارثة عليه .. وبالمناسبة : ولد لرسول الله (ص) أربعة ذكور ثلاثة مسن خديجة ، وهم القاسم والطيب والطاهر ، وقيل : ولدان لأن الطاهر هو الطيب وواحد من مارية القبطية وهو ابراهيم ، وماتوا جميعاً في سن الطفولة ، أما الحسن والحسن فها ولدا ابنته فاطمة من علي (ع) ، ولكن الرسول قد اعتبرهما ولدين له حيث قال : ابناي هذان إمامان قاما أو قعدا ، وقال أيضاً : كل بني بنت ينتسبون إلى أبيهم إلا أولاد فاطمة فإني أنا أبوهم . انظر ج ٣ ص ٢١٩ .

( ولكن رسول الله ) والرسول غير الأب ، وان كان أشد حرصاً على المؤمنين وأكثر رحمة بهم من آبائهم وأمهاتهم ( وخاتم النبيين ) فلا نبي بعد محمد (ص)، ولا شريعة بعد شريعه الاسلام ( وكان الله بكل شيء علياً ) ومنه علمه تعالى حيث يجعل رسالته ، وحيث يختمها بمحمد (ص) .

#### لماذا ختمت النبوة عحمد ؟

اتفق المسلمون قولاً واحداً على انه لا وحي إلى أحد بعد محمد (ص) ، ومن أذكر ذلك فما هو بمسلم ، ومن ادعى النبوة بعد محمد وجب قتله ، ومن طلب الدليل على نبوة هذا الدعي محتملاً الصدق في قوله فهو كافر،وفي تفسير اسماعيل حقي لا روح البيان ، : « لو جاء بعد رسول الله (ص) نبي لجاء على بن أبسي طالب لأنه كان منه بمنزلة هرون من موسى » .

وتسأل : لماذا خُتمت النبوة بمحمد ؟

الجواب: ان الغاية الأولى والأخيرة من بعثة الذي هي أن يبلغ قوله تعالى إلى عباده ، وما من شيء بريد الله سبحانه أن يبلغه إلى عباده إلا وهو موجود في القرآن الكريم، قال تعالى : «ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء – ٨٩ النحل»، وقال : « ما فرطنا في الكتاب من شيء – ٣٨ الانعام ». أي من شيء يتصسل بوظيفة الأنبياء واختصاصهم في هداية الحلق وارشادهم الى مصالحهم السي تضمن لهم سعادة الدارين .

ولا وسيلة لإثبات هذه الحقيقة إلا بالتجربة التي لا تقبل الشك والجدال، ونعني بها أن يدرس أهل الاختصاص القرآن دراسة علمية شاملة من ألفه إلى يائه ، ثم يقارنوا بينه وبين غيره من كتب الأديان .. ونحن على يقبن بأنهم ينتهون من ذلك إلى أمرين : الأول ان القرآن ببلاغته وعقيدته وشريعته يفوق جميع كتب الأديان الثاني انهم بجدون في القرآن جميع الأصول والمبادىء التي تتجاوب مع حاجات الناس ومصالحهم وتقدمهم إلى قيام الساعة . فما من نهضة علمية أو ثورة تحررية الناس ومصالحهم وتقدمهم إلى قيام الساعة . فما من نهضة علمية أو ثورة تحررية أدوار التاريخ إلا ويستطيع أهل العلم والاجتهاد أن يستخرجوه من أحد أصول القرآن ومبادئه ، وقد أذن الله ورسوله لمن له الأهلية والكفاءة ، أن ينفر ع على أصول القرآن ، ويستخرج منها الأحكام التي فيها خير وصلاح للناس بجهة من الجهات، القرآن ، ويستخرج منها الأحكام التي فيها خير وصلاح للناس بجهة من الجهات، الروايات ان الراد على حكمه كالراد على الله . ومعنى هذا أيضاً ان النبي موجود

بوجود القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه..وقد أجاد ابن عربي في قوله : « من حفظ القرآن فقد أدرج النبوة بين جنبيه ، طبعاً عسلى شرط التدبر والإيمان الحالص .

وبعد، فإن محمداً بشر يوحى اليه كنوح وابراهيم وموسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء ، ولكن الله سبحانه قد خص محمداً بما لم نخص به أحداً من الأنبياء ، مع العلم بأنه تعالى قد منح كل نبي جميع الفضائل ، لأن النبوة أم الفضائل كلها .. ولكن للفضل مراتب ، فهناك فاضل وأفضل ، وكامل وأكمل تماماً مشل عالم وأعلم ، وكريم وأكرم : ه ولقد فضلنا بعض النبين على بعض - ه الإسراء ». وقد خص الله محمداً (ص) بأسمى المراتب وأكمل صفسات الكمال محيث لا شيء فوقها إلا الله وصفات الله .. ومن ذلك إكمال الوحي الذي أنزل اليه ، إكماله من جميع الجهات ، والدليل هذا القرآن الذي فيه تبيان كل شيء مما يدخل في وظيفة رسل الله ، فأين هي كتب الأنبياء ؟ فليأت الجاحدون بواحد منها فيه تبيان كل شيء ، أو بحراً على القول : إنه ما فرط فيه من شيء .. وإلى هذا أشار خاتم النبين وسيد المرسلين حيث قال : « ان مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بني بنياناً فأحسنه وجمله إلا موضع لبنة ، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون : هلا وضعت هذه اللبنة ؟ فأنا اللبنة ، وأنا خاتم النبين » .

ونحتم الجواب بما قلناه في كتاب « إمامة علي والعقل » : «وإذا قال قائل : لماذا كان محمد (ص) خاتم الأنبياء ؟ أجبناه بأن محمداً ودين محمسد قد استوفيا جميع صفات الكمال ، وبلغا الغاية منها والنهاية ، تماماً كما بلغت الشمس الحسد الأعلى من النور ، فلا كوكب ولا كهرباء بمتلىء الكون بنورهما بعد كوكب الشمس .. كذلك لا نبي يأتي بجديد لحير بالانسانية بعد محمد (ص) » . ويتصل الشمس .. كذلك لا نبي يأتي بجديد لحير بالانسانية بعد محمد (ص) » . ويتصل المذا الموضوع ما كتبناه بعنوان « الدين والدعوة إلى الحياة » في ج ٣ ص ١٦٥ وعند تفسير الآيمة ٩ من سورة الإسراء ج ه ص ٢٣ والآيسة ٣٠ من سورة الروم .

# هو الذي يصلي عليكم الآية ٤١ – ٤٩ :

يَا أَيْهِا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ ذِكُوا كَثِيراً \* وَسَبِّحُوهُ بُحَوْرَةً وَأَصِيلاً \* هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلانِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِياً \* تَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ وَأَعَسَدُ لَمُمْ النَّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِياً \* تَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ وَأَعَسَدُ لَمُمْ أَنُوراً خَوَاعِياً النَّي إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدا وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً \* وَدَاعِياً أَنُوراً كَرِيماً \* وَيَسِراجاً مُنِيراً \* وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللهِ فَصَلاً لَكَ اللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجاً مُنِيراً \* وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللهِ فَصَلاً كَبِيراً \* وَلَا يُسَلِّينَ وَاللّهُ اللّهِ فَصَلاً كَبِيراً \* وَلَا يُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعُ أَذَاهُمْ وَتَوكّلُ عَلَى اللهِ وَكِيلاً \* يَا أَيّها الّذِينَ آمَنُ وا إِذَا يَكَحَنّمُ اللّهُ مُنَاتِ مُمْ طَلْقَتْمُوهُنَّ مِنْ عَلَيْ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ فَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَن عَلَيْهِ أَنْ يَعَلَّمُ مُن اللهُ مُنْ اللهُ عَلَيْهِنَ مِن عَدَّةٍ نَعْتَدُونَهُ اللهُ وَلَيْقَالُومُ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ فَلَى اللهُ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةٍ نَعْتَدُونَهُ اللهُ وَمُنَاتِ مُمْ فَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن عِدَّةٍ نَعْتَدُونَهُ اللهُ فَمُنْ وَسَرِيْحُوهُنَّ مِنْ قَبْلُ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ فَلَ لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن عِدَّةٍ تَعْتَدُونَهُ اللهُ وَمُنَاتِ مُمْ فَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن عَدَّةٍ تَعْتَدُونَهُ اللهِ فَاللّهُ مُنْ وَسَرِيْحُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَنْ تَمَسُوهُنَّ فَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْمِن مِن قَبْلِ أَنْ تَمَسُوهُمْ فَلَ لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن عَدَّةٍ مَعْتَدُونَهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَى الللهُ عَلَيْهِ وَلَنْ فَلَمُ الللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ ال

#### اللغة:

الصلاة من الله المغفرة والرحمة ، والمراد بالنكاح هنا عقمد الزواج ، وبالمس الدخول ، وبالمتعة العطية .

#### الإعراب :

وملائكته عطف على الضمير المستتر في يصلي . وشاهداً حال . ومن عدة ( من ) زائدة إعراباً وعدة مبنداً مؤخر ، ولكم خبر مقدم . وجملة تعتدونها صفة لعدة .

#### المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبحوه بكرة وأصيلاً). هذا أمر بالمواظبة على الصلوات الحمس ، وذكر الله أحسن الذكر في سائر الأحوال ( هو الذي يصلي عليكم وملائكته ) . الصلاة من الله على المؤمن معناها المعفرة والرحمة ، وعلى هذا فلكل انسان أن يصلي ويسلم على كل من آمن وعمل صالحاً . وتجدر الاشارة إلى ان السنة إذا ذكروا صحابياً جليلاً أو إماماً عظيماً من أئمة المسلمين قالوا - في الغالب - : رضي الله عنه ، أما الشيعة فيقولون : عليه السلام ، ومصدر القولين واحد ، وهو القرآن، قال تعالى : و رضي الله عنهم ورضوا عنه - ١٢٠ المائدة ، وقال : و سلام على آل يس - ١٣٠ الصافات ، . وقال أيضاً : و هو السذي يصلي عليكم وملائكته ، . وفي تفسير روح البيان ، قال بنو اسرائيل لموسى : أيصلي ربنا ؟ فكر ذلك عليه » . وليس هذا ببعيد على اسرائيل . وبالحصوص إذا أمرت الصلاة .

(ليخرجكم من الظلمات إلى النور). المراد بالظلمات هنا ظلمات الجحم ، وبالنور نور النعيم أي ان الله وملائكته يصلون على المؤمنين ليبعدوا عن عذاب السعير ، ويدخلوا في روح وربحان . وقيل: المراد بالظلمات ظلمات الكفر ، وبالنور نور الايمان . ولا يتفق هذا مع قوله تعالى : ( وكان بالمؤمنين رحيماً ) وأيضاً لا يصلى الله وملائكته على الكافرين ليخرجهم إلى الايمان .

ر تحيتهم يوم يلقونه سلام وأعد لهم أجراً كريماً ) . تقدم في الآية ١٠ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٧ والآية ٢٣ من سورة ابراهيم .

(يا أيها النبي انا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله باذنه). أرسل الله محمداً (ص) داعياً إلى الحق ، وزوده بالحجج الكافية الوافية مبشراً من أطاع بالجنة ، ومنذراً من عصى يعذاب أليم .. وسيشهد غداً على هـذا بأنه أعرض وتولى، ولذاك بأنه سمع وأطاع . وفي نهج البلاغة : أرسله داعياً إلى الحق وشاهداً على الحلق ، فبلغ رسالات ربه غير وان ولا مقصر، وجاهد في الله أعداءه غير

واهن ولا معذِّر ــ أي لم يدع لأحد عذراً ــ امام من اتقى ، وبصر من اهتدى ( وسراجاً منراً ) مهتدي به التائهون الى شاطىء السلام والأمان .

( ولا نطع الكافرين والمنافقين ) تقدم بالحرف في أول هذه السورة مع التفسير والسؤال عن وجه النهي وجوابه ( ودع أذاهم ) . النبي (ص) كم يؤذهم، ولكن المشركين هم الذين آذوه حتى قال : ما أوذي نبي بمثل ما أوذيت، وعليه بكون المعنى أعرض عنهم، ولا تهتم بجهلهم وسفههم (وتوكل على الله وكفي بالله وكيلاً). في نهج البلاغة : من توكل على الله كفاه، ومن سأله أعطاه، ومن أقرضه قضاه، ومن شكره جزاه .

(يا أيها الذين آمنوا اذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبسل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تعتدّونها فمتعوهن وسرحوهن سراحاً جميلاً). المتعة بضم الميم وكسرها اسم للتمتع في اللغة ، وفي الشرع هي عبارة عن منحة يقدمها المطلق لمطلقته بحسب حاله يسراً وعسراً. ولا عدة للمطلقة قبل الدخول ، وأيضاً لا تجب لها المتعة على المطلق ان استحقت عليه نصف المهر ، وإلا وجبت المتعمة . انظر ج 1 ص ٣٦٣ .

# يا ابها النبي انا أحللنا لك أزواجك الآية ٥٠ ــ ٥٣ :

يَا أَيُهَا النَّيِّ إِنَّا أَحَلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللَّاقِ آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتُ فَيَيْكَ مِينَكَ مِمَّا اللَّهِ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمَّكَ وَبَنَاتِ عَمَّا اللَّ وَهَبَتْ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَالْمَرَأَةُ مُوْكِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا وَبَنَاتِ خَالِاتِكَ اللَّتِي اللَّيْ إِنْ أَرَادَ النَّيِّ أَنْ يَسْتَنْكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُوْمِنِينَ وَلَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَاجِهِمْ وَمَا مَلَكَت أَيْمَانُهُمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِياً \* تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِياً \* تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ

وَتُوْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاهُ وَ مَنِ الْبَنَّغَيْتَ مِّمَنْ عَزَلْتَ فَلَا بُجنَاحَ عَلَيْكَ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ وَلَا يَعْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَاللهُ لَلِكَ أَدْنِى أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ وَلا يَعْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُو بِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَلِيماً \* لَا يَجِلُّ لَكَ النِّسَاهُ مِنْ بَعْدُ وَلَا يَعْزَلُ مَا فَي قُلُو بِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَلِيماً \* لَا يَجِلُّ لَكَ النِّسَاهُ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِبِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ مُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتُ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِبِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ مُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتُ عَيْنُكَ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيباً \*

#### اللغة :

أجورهن مهورهن. وما ملكت يمينك سهمك من الغنائم . وترجي تبعد وتعزل. وتؤوي تضم .

#### الإعراب :

وامرأة عطف على أزواجك أي وأحللنا لك امرأة . وخالصة حال من الضمير المستر بوهبت . ولكيلا متعلق بخالصة . والمصدر من ان تقر مجرور بهالى محدوقة والمصدر المجرور متعلق بأدنى . وكلهن تأكيد لنون يرضين .

#### المعنى :

ذكر سبحانه في هذه الآيات أنواع النساء التي تحــل للنبي (ص) ، وترك له الحيار في أن يهجر من يشاء منهن ، ويعاشر من يشاء ، ثم حـرم عليه أن يزيد على اللاتي عنده أو يبدل امرأة مكان امـرأة ، وكان في عصمته حينذاك تسع ، والتفصيل فيا يلي :

١ - ( يا أيها النبي انا أحللنا لك أزواجك اللاتي آتيت أجورهن ) . المراد بالأجور هنا المهور ، والإيتاء يكون بأداء المهر ، ويكون بالالتزام به في الذمة ، وتومىء الآية إلى أن للنبي أن يتزوج بأي عدد شاء ، وهذا من خصائصه .

الجواب : ان القيد هنا هو الالتزام بأداء ما تستحقه الزوجة من المهـر ، لا بذكر المهر في متن العقد ، والتي لم ينسم ها مهر في العقد تستحق مهر أمثالها ان دخل بها الزوج .. وكان مهر نساء النبي (ص) خمسمئة درهم ، وقند ر بد ٢٥ لمرة ذهبية .

٢ – ( وما ملكت يمينك مما أفاء الله عليك ) . من الفيء السبايا اللاني كان يغنمها المسلمون بالحرب مع المشركين ، وتسمى السراري ، وقد أباحها الله للنبي الكريم ولأمته بغير عدد .

٣ – ( وبنات عمك وبنات عماتك وبنات خالك وبنات خالاتك اللاتي هاجرن معك ) . وتسأل : ان بنات الأعمام والعات والأخوال والحالات يدخلن في النوع الأول من النساء ، فما هو الغرض من ذكرهن بالخصوص ؟

الجواب : غير بعيد أن يكون ذكرهن بالخصوص للتنبيه الى ان الأليق بمقام الرسول أن يتزوج من القرشيات اللاتي هاجرن من دار الكفر الى دار الاسلام ، أما المؤمنات منهن غير المهاجرات فالأولى ترك الزواج بهن .

سؤال ثان : ذكر أهل السير ان للنبي (ص) عشرة أعمام ، وهم : العباس وحمزة وعبد الله وأبو طالب والزبير والحارث وحجلا والمقوم وضرار وأبو لهب ، وست عمات ، وهن صفية وأم حكيم البيضاء وعاتكة وأميمة وأروى وبرة (السيرة النبوية لابن هشام ) . وقالوا : ان النبي (ص) لم يكن له خال ولا خالــة لآن أمه آمنة بنت وهب (ع) لا أخ لها ولا أخت . ( تفسير روح البيان ) . اذن ، ما هو الوجه لقوله تعالى : « وبنات خالك وبنات خالاتك » ؟

الجواب : المراد بأخوال النبي (ص) وخالاته عشيرة أمه بنو زهرة ، وكانوا يقولون : نحن أخوال النبي .

ع -- ( وامرأة مؤمنة ان وهبت نفسها للنبي ان أراد النبي آن يستنكحها خالصة لك من دون المؤمنين ) . من خصائص النبي (ص) ان يتزوج امرأة -- ان شاء -- وهبت له نفسها بلامهر شريطة أن تكون مؤمنة .. أجل ، يجوز لغيره أن يتزوج عهر ، ثم تهبه الزوجة مهرها كما يهب أي انسان لمن يشاء ما يشاء من المال .

(قد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم وما ملكت ايمامهم لكيلا يكون عليك حرج وكان الله غفوراً رحياً ) . حدد سبحانه للمؤمنين عدد الأزواج الأحرار ، واعتبر شروطاً خاصة في نكاح الجواري ، وحرم عليهم من وهبت لهم نفسها بلا مهر ، وأطلق ذلك للرسول لكيلا يكون عليه حرج فيا أراد من النساء ، وللدلالة أيضاً على عظيم منزلته ومكافأة له على جهوده، والله سبحانه أعلم بما يصلح الناس ، وغفور للمؤمنين ، ورحيم مهم .

( ترجي من نشاء منهن ونؤوي إليك من تشاء) . في الآية السابقة أطلق سبحانه لنبيه الكريم الحرية في عدد الزوجات ، وفي هذه الآية جعل له الخيار في هجر من يشاء ومعاشرة من أراد منهن ( ومن ابتغيت ممن عزلت فلا جناح عليك ) . وله أيضاً أن يعود إلى معاشرة من هجرها ، ويهجسر من عاشرها ، وبتعبير بعض المتفاصحين له أن يقلب المقدم مؤخراً ، والمؤخر مقدماً .

( ذلك أدنى ان تقر أعينهن ولا يحزن ويرضين بما آتيتهن كلهن ) . ذلك اشارة الى تفويض الأمر الى مشيئة النبي (ص) ، والمعنى الهن منى علمن ان الأمر اليك لا اليهن في التسوية بينهن رضيت كل واحدة بما تعطيها من المعاشرة قليلاً كان أو كثيراً لعلمها بأن ذلك تفضل منك ، وليس بواجب عليك .. ومع هذا فقد كان النبي يساوي بين أزواجه ( والله يعلم ما في قلوبكم ) من الميل الى بعض الزوجات دون بعض ، والله سبحانه لا يؤاخذ على ما في القلوب من حب أو بغض ، والما يؤاخذ على العمل الذي لا يرتضيه ، وهذا المعنى هو المراد بقوله : بغض ، والما عليماً حليماً ) .

( لا يحل لك النساء من بعد ، ولا ان تبدل بهن من أزواج ولو أعجبك حسنهن ) . ذكر المفسرون لهذه الآية ثلاثة معان أقربها الى دلالة الظاهر ان الله سبحانه بعد أن أباح للنبي أنواع النساء التي أشار اليها في الآية السابقة أوجب عليه

في هذه الآية الاكتفاء بمن في عصمته فعلاً ، وكن تسعاً ، وحرم عليه أن يطلق واحدة منهن ويتزوج مكانها أخرى حتى ولو أعجبته ، وقوله تعالى: «ولو أعجبك حسنهن ، يدل على ان للرجل أن ينظر الى من يريد زواجها ، وقد أفتى بذلك الفقهاء استناداً الى هذه الآية والى أحاديث عن الرسول الأعظم (ص) . ( الا ما ملكت يمينك ) مما أفاء الله عليك من المسبيات ( وكان الله على كل شيء رقيباً) حتى على السرائر والضهائر : « وهو معكم أينا كنتم – ٤ الحديد » .

# فاذا طعمتم فانتشروا الآية ٥٣ ــ ٥٥ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُوذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ عَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَا نُتَشِرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُوذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَخِي مِنْكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَخِي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاهِ حِجَابٍ لَا يَسْتَخِي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاهِ حِجَابٍ لَا يَسْتَخِي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاهِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِينَ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُوذُوا رَسُولَ اللهِ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِينَ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُوذُوا رَسُولَ اللهِ وَلَا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْداً إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللهِ عَلَيْهُ لَلْ مَنْ مَنَاء إِنْ تُنْكُوا مَنْ اللهِ كَانَ بَكُلُّ شَيْء عَلِياً \* لا عَظِياً \* إِنْ تُبْدُوا شَيْنَا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلُّ شَيْء عَلِياً \* لا مُناء أَنْ بَكُلُ شَيْء عَلِياً \* لا مُنَاء أَخُوا بَنِنَ اللهَ إِنْ أَبْنَاء إِخُوا بَنِنَ اللهَ إِنْ أَنْهُ أَنْ أَنُونَ وَلَا أَنْهِا فَا لَا مُلَكِمَةً أَيْهُ أَنْ وَلَا أَنْ اللهَ كَانَ عَلَى اللهَ إِنْ أَنْهُونُ وَلَا مَا مَلَكَتُ أَيْهُ أَنْ وَلَا أَنْهَ إِنْ اللهَ كَانَ عَلَى كُلُو أَنْهَا وَلَا مَا مَلَكَتَ أَيْهُ أَنُونَ وَلَا أَنْ اللهَ كَانَ عَلَى ثُلَا شَيْء شَهِيداً \*

#### اللغة :

غير ناظرين أي غير منتظرين . وإناه بالقصر ، ويجوز فيه المد ، تقول : إناه واناؤه ، والمراد به هنا الطعام الذي يوضع في الإناء بعد نضجه. وطعمتم أكلتم . فانتشروا انصرفوا . ولا مستأنسين لحديث أي لا تمكثوا بعد الطعام للسمر والحديث والمراد بالمتاع هنا ما في البيت من أثاث وأدوات .

#### الإعراب:

المصدر من أن يؤذن لكم في موضع الحال أي إلا مأذوناً لكم . وإلى طعام متعلق بيؤذن . وغير ناظرين حال من فاعل تدخلوا . ولا مستأنسين عطف على غير ناظرين أي غير ناظرين ولا مستأنسين . ان ذلكم كان يؤذي النبي «ذلكم وأشارة الى المكوث . وذلكم أطهر،اشارة إلى سؤال المتاع من وراء حجاب . وان ذلكم كان عند الله عظياً، «ذلكم ه إشارة الى نكاح أزواج النبي من بعده .

### المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت الذي إلا أن يؤذن لكم الى طعام غير ناظرين إناه ولكن إذا دعيم فادخلوا فإذا طعمم فانتشروا ولا مستأنسين لحديث). أي لا تمكثوا بعد الطعام إطلاقاً ، لا للاستثناس بالحديث ولا لغيره ، وإنما ذكر سبحانسه الاستثناس بالحديث لأن المكوث في الغالب يكون لهذه للغابة .. ويومى ظلم الآية إلى ان بعض الصحابة كان يدخل بيوت الذي (ص) من غير اذن جرياً على عادة الجاهلية، وانه كان إذا رأى طعاماً يوقد عليه في بيت الذي ينتظره للأكل ، وانه كان يجلس بعد الطعام للحديث والسمر .. وليس من شك ان هذا النوع من التطفل وسوء الأدب يؤذي كل انسان نبياً كان أو غير نسبي ، ومن أجل هذا أدّب الذي الصحابة وغيرهم بأن لا يدخلوا أي بيت من البيوت إلا بعد الإذن من أهله ... وتقدمت الأشارة الى ذلك في الآية ٢٨ من سورة النور ...

وأن لا يقصدوه من أجل الطعام إلا بعد الدعوة على أن يأتوه بعد إعداد الطعام، ولا يتخلفوا بعد الانتهاء منه .. ولا يختص ذلك ببيت النبي وحده ، وإنما ذكره سبحانه لأنه السبب الموجب لنزول الآية ، وقلنا أكثر من مرة : ان سبب النزول لا يخصص عموم الآية .

( ان ذلكم كان يؤذي النبي فيستحيي منكم والله لا يستحيى من الحق ) . المراد بالحق الذي استحيا منه النبي (ص) حقه الشخصي ، وهو إخراج الثقلاء والمتطفلين من بيته ، سكت النبي عنه حياء منهم ، فنبه سبحانه الى ان بقاءهم بعد الطعام يؤذي النبي، وكذلك دخولهم على بيته من غير اذن ، وفي الحديث : الحياء شعبة من الإعان ، ومن لا حياء له لا إعان له . وفي حديث آخر : لم يبق من أمثال الأنبياء إلا قول الناس: إذا لم تستح فاصنع ما شئت . وقد جاء في وصف النبي : اله كان أشد حياء من العذراء في خدرها ، وفي نهج البلاغة : لا إعان كالحياء والصبر ، وكان العرب يمدحون العظيم بالحياء ، قال الفرزدق في مدح الإمام زين العابدين (ع) :

# يغضي حياء وينُغضى من مهابته فلا يكلم إلا حين يبتسم

ومن الطريف ما جاء في محاضرات الأدباء للأصفهاني : ان طفيلياً عوتب على تطفله ، فقال : لقد تطفل بنو اسرائيل على الله ، ألا نتطفل نحن على الناس ؟ . ( وإذا سألتموهن متاعباً فاسألوهن من وراء حجاب ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن ) . ضمير « هن ه يعود لأزواج النبي (ص) ، أما ذكر المتاع فهو من باب المثال ، لا من باب التخصيص به ونفي الحكم عن غيره ، ويدل على ذلك قوله تعالى : ه ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن ه حيث يُشعبر بأن الاختلاط وإزالة الحجاب بين النساء والرجال يؤدي الى الفساد والفتنة ، ومعنى هذا ان الاختلاط عرم،أو ان الأولى تركه – على الأقل – وبهذا يتبين معنا ان الاختلاط سبب لاأارة الغريزة الجنسية ، وليس سبباً لتهذيبها وكبح جاحها كما يدعي من يقول : قال الله وأقول 1 . . . « ومن أصدق من الله حديثاً » .

﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تَؤْذُوا رَسُولُ اللَّهِ وَلَا أَنْ تَنْكُحُوا أَزُواجِهُ مِنْ بَعْدُهُ أَبْدًا

ان ذلك كان عند الله عظيماً ) . هذا الحكم من خصائص الرسول الأعظم (ص) وحده لأن أزواجه بمنزلة الأمهات للمؤمنين . وفي تفسير الرازي ، وروح البيان لاسماعيل حقي : « ان هذه الآية نزلت حين قال طلحة بن عبيد الله التيمي : لئن مات محمد (ص) لأتزوجن عائشة » .. ويؤيد ذلك قوله تعالى : ( ان تبدوا شيئاً أو تخفوه فإن الله كان بكل شيء عليماً ) . فإنه تهديد ووعيد لمن أعلن أو أضمر الزواج بنساء النبي (ص) من بعده .

( لا جناح عليهن في آبائهن ولا أبنائهن ولا اخوانهن ولا أبناء اخوانهن ولا أبناء اخوانهن ولا أبناء أخوانهن ولا ما ملكت أيمانهن واتقين الله ان الله كان على كل شيء شهيداً ) . بعد أن أمر سبحانه الرجال أن يخاطبوا النساء من وراء حجاب حين يسألونهن متاعاً استثنى الآباء والأبناء والاخوة وأبناءهم وأبناء الاخوات والعبيد والنساء لأن المرأة لا يجب عليها أن تحتجب عن مثلها ، وقال سبحانه : (نسائهن) لأن غير المؤمنات يصفن المؤمنات لرجالهن ، وتقدم نظير ذلك في الآية ٣١ من سورة النور ج ٥ ص ٤١٧ .

## صلوا عليه وسلموا تسليماً الآية ٥٦ – ٥٨ :

إِنَّ اللهَ وَمَلاَ مِكْنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيْبَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِياً \* إِنَّ الَّذِيبِ نَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً \* وَالَّذِينَ يُؤُذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَإِنَّا مُبِيناً \*

#### العبي :

ر ان الله وملائكته يصلُّون على النبي يا أيهما الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا

تسليماً ). صلاة الله على النبي معناها الرضا والرحمة والثناء عليه بكل خبر، والصلاة عليه من الملائكة معناها التزكية ، ومن المؤمنين الدعاء بعلو المنزلة . فقد سئل الإمام الرضا (ع) عن معنى صلاة الله والملائكة والمؤمنين على النبي ؟ فقال : الصلاة من الله الرحمة ، ومن الملائكة التزكية، ومن المؤمنين الدعاء .. ولا تنحصر الصلاة على النبي بالله والملائكة والمؤمنين برسالة محمد (ص) ، فكل انسان يعمل بشيء من سنته أو يدرسها أو يستدل مها أو يدولها ، أو يذكر فضيلة من فضائله فقد صلى عليه مؤمناً كان أم غير مؤمن ، أراد ذلك أم لم يرد .

وقال الإمام جعفر الصادق (ع) : ان صلاة الرجل على محمد منسل قوله : سبحان الله والحمسد لله ولا إله إلا الله والله أكسبر . يريد الإمام ان ثواب الصلاة على محمد تماماً كثواب التسبيح والتحميد والتهليل والتكبير . وعن الرسول الأعظم (ص) انه قال : البخيل حقاً من ذكرت عنده فها يصل على . اللهم صل على محمد وآل محمد .

# كيف نصلي عليك يا رسول الله ؟

في صحيح البخاري ج ٨ باب «الصلاة على محمد» ، وتفسير الطبري والراذي والمراغي وغيرهم من المفسرين ، وفي كتب المحدثين أيضاً : قبل : يا رسسول الله كيف نصلي عليك ؟ قال : قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد ، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد .

وفي تفسير « روح البيان » لاسماعيل حقي : « ينبغي أن يقول المصلي: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد بإعادة كلمة « على » فإن أهل السنة التزموا ادخال وعلى » على الآل رداً على الشيعة فإنهم منعوا ذكر « على » بين النبي وآله » ونحن لا نجد أي فرق بين قول من قال : اللهم صل على محمد وآل محمد ، وقول من قال : وعلى آل محمد ، أما حديث : « من فصل بيني وبين آلي لم تنله شفاعتي » فالله أعلم بصحته . وقال الإمام الشافعي :

يا أهل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كفــاكم من عظيم القدر انكم من لا يصلتي عليكم لا صلاة له

( ان الذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأعد لهم عذاباً مهيناً ) . المراد بإيذاء الله تعالى غضبه ونقمته ، والسبب الموجب لغضبه الجحود ونسبة الشريك أو الولد اليه أو معصية حكم من أحكامه ، وايذاء الرسول يكون بإنكار رسالته أو إهمال سنته ، أما اللعنة من الله فهي الطرد والابعاد من رحمته ، ومن الناس الشتم والدعاء بالسوء، وفي نهج البلاغة لعن الله الآمرين بالمعروف التاركين له ، والناهين عن المنكر العاملين به .

( والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً وإثماً مبيناً ) . بغير ما اكتسبوا أي بغير جناية يستحقون بها الايذاء ، ويكون الابذاء بالغيبة والكيد والافتراء وما اليه ، وفي الحديث : « المسلم من سلم الناس من يده ولسانه .. عز المؤمن يكف الأذى عن الناس .. وأذل الناس من أهان الناس ، وقال الإمام علي (ع) : أسوأ الناس حالاً من لم يثق بأحد لسوء ظنه ، ولم يثق به أحد لسوء فعله .

## وجوب الحجاب الآية ٥٩ – ٦٢ :

يَا أَيْهَا النَّبِي قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُوْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عَلَا بِيبِينِ ذَٰلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفِنَ فَلَا يُوْذَيْنَ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِياً \* لَيْنُ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُوجِفُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُوجِفُونَ فِي الْمُدِينَةِ لَيْعُوبَيْنَ لَمْ يَجْلُورُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا \* مَلْعُونِينَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغُرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لاَ يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا \* مَلْعُونِينَ

أَيْنَا ثُقِفُوا أَخِذُوا وَتُتَلُوا تَقْتِيلاً \* سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً \*

#### اللغة :

جلابيب جمع جلباب ، وفي معناه أقوال ، منها انه رداء يغطي المرأة مسن رأسها الى قدميها ، ومنها انه الحار الذي يغطي رأسها ووجهها، وعلى هذا صاحب مجمع البيان . ويدنين يسدلن. والمرجفون هم الذين يلغقون الأكاذيب ، وينشرون الأباطيل ، ويعرفون اليوم بالذين يثيرون الحرب النفسية . والاغراء بالشيء التحريض عليه ، والمراد هنا بنغريناك بهم نأمرك بقتلهم . وثقفوا وجدوا . وخلوا مضوا .

#### الإعراب :

جملة يدنين مفعول قل وذلك أدنى مبتدأ وخبر ، والمصدر من أن يعرفن مجرور بمن محذوفة ولنغرينك اللام واقعة في جواب قسم محذوف . ثم لا بجاورونك عطف على لنغرينك . إلا قليلا صفة لمحذوف أي الا زمناً قليلا . وملعونين حال من فاعل بجاورونك ، أو منصوب على الذم والشتم أي اشتم وأذم . وأينا في محل نصب بثقفوا ، وهي تجزم فعلين الأول ثقفوا والثاني أخذوا . وسنة الله منصوبة على المصدر أي سن الله ذلك سنة في الأمم الماضية .

#### المعنى :

مر" معنا آيتان تدلان على وجوب الحجاب على النساء: الأولى قولـه تعالى: ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن الآية ٣١ من سورة النور ج ه ص ٤١٥. الثانية قوله تعالى: وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب الآية ٣٣ من سورة

الأحزاب ، وأوضح من هاتين الآيتين قوله تعالى : ( يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن ) فإن قوله تعالى : « يدنين عليهن من جلابيبهن » عام يشمل الستر والحجاب لجميع أجزاء البدن بما فيه الرأس والوجه ، ويؤيد هذا الشمول قوله سبحانه : « ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين»، فقد كانت المسلمات في أول الاسلام يخرجن من بيوتهن سافرات متبذلات على عادة الجاهلية ، فطلب سبحانه من نبيه الكريم في هذه الآية أن يأمرهن بالستر والحجاب، والأمر يدل على الوجوب فيكون الحجاب واجباً .. أجل ، لقد خرج من هذا العموم الوجه والكفان لقوله تعالى : « ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر » .

( ذلك أدنى أن يعرفن ) بالعفة والصون ، فإن الحجاب يحجز بين المسرأة المتحجبة وبين طمع أهل الفسق والريب ( فسلا يؤذين ) بالمعاكسات والنظرات الفاسقة ( وكان الله غفوراً رحيماً ) يغفر عما سلف ، ويرحم من تاب وأناب .

( لتن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغريتك بهم ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلاً ) المنافقون هم الذين أضمروا الكفر وأظهروا الايمان، والمرجفون قوم من المنافقين كانوا ينشرون الدعايات المضللة ضد النبي (ص) والصبحابة ، ويشككون ضعاف الايمان الذين عبر عنهم سبحانه بقوله : «والذين في قلوبهم مرض » . والآية تهديد ووعيد بالقتل والنفي لأهل النفاق والإرجاف ومن يستمع اليهم إذا لم يكفوا عما هم عليه من الإضلال والافساد .

#### الحرب النفسية:

وفي عصرنا يسمى الارجاف بالحرب النفسية ، وقد تفننت فيها قوى الشر ، وبلغت الغاية من بث الأكاذيب والأباطيل بكل وسيلة ، بالصحف والاذاعة والتلفزيون وأفلام السيها والخطب والمنشورات والمدارس والجامعات والكتب والقصص وغيرها ، وكررت هذه الأجهزة الأكذوبة الواحدة على مسامع الناس في كل يوم مرآت ومرات حتى لا تجد الحقيقة مكاناً لها عند الطيبين والمخلصين إلا إذا كانوا على وعي تام وعلم مسبق بدعايات الاستعار والصهيونية وأساليبها المضللة .

قرأت في جريدة « أخبار اليوم » المصرية عدد ١٣ – ١٢ – ٦٩ : « ان الدعاية الاسرائيلية ، ٨٩ صحيفة في العالم لنشر الأخبار الكاذبة،بالاضافة الى سيطرة الصهيونية على كثير من أجهزة الاعلام بطريقة غسير مباشرة كالتلفزيون والراديو والاعلانات .. المخ « ولا أدري : هل يدخل في هذا الاحصاء الصحف البيروتية التي لها صلة وثيقة بالاستعار والصهيونية أم لا ؟ ومها يكن فقد بدأت اسرائيل – ولله الحمد – نحس بعنف الضربات القاسية من الأيدي العربية .. وانها لكفيلة بالقضاء على الدعايات التي تلفقها أمريكا وربيبتها اسرائيل ، ويذبعها العملاء بعد أن يقبضوا الثمن .

( ملعونين أينا ثقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلاً ) . ملعونون على كل لسان لأن دينهم الدرهم والدينار ، وعملهم الغش والكذب والحداع .. ولا دواء لهسم إلا القتل أينا كانوا لأنهم كالعضو الفاسد بفسد الجسم بكامله اذا لم يقطع منه ( سنة الله في الذين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلاً ) . المراد بسنة الله هنا حكم الله سبحانه في الضال المضل ، وهو القتل الذي شرعه ، جلت حكمته ، منذ الأزل ، وسيبقى هذا الحكم الى الأبد من غير تبديل وتعديل .

## يسألك الناس عن الساعة الآية ٦٣ - ٦٩ :

يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَا السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴿ إِنَّ اللهَ لَعَنَ ٱلْكَافِرِينَ وَأَعَدَ لَمُمْ سَعِيراً ﴿ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴿ إِنَّ اللهَ لَعَنَ ٱلْكَافِرِينَ وَأَعَدُ فَمُمْ سَعِيراً ﴿ عَوْمَ تُقَلِّبُ وُجُوهُمُ فَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَا يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيراً ﴿ يَوْمَ تُقَلِّبُ وَتُجُوهُمُ فَاللَّهِ مِنْ النَّهُ وَأَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الرَّسُولَا ﴿ وَقَالُوا رَبِّنَا إِنَّا فَي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْنَنَا أَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الله وَاللَّهُ مِنْ الْعَذَابِ وَالْعَنْنَا مَا لَهُ مِنْ الْعَذَابِ وَالْعَنْنَا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الْعَذَابِ وَالْعَنْنَا مَا لَهُ مِنْ الْعَذَابِ وَالْعَنْنَا مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عِنْدَ اللّٰهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عَنْدَ اللّٰهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عِنْدَ اللّٰهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عَنْدَ اللّٰهِ وَجِيها ﴿ وَكَالَ عَنْدَ اللّٰهِ وَجِيها ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّه

#### اللغة :

الساعة يوم القيامة . وما يدريك أي شيء جعلك دارياً وعالماً . وضعفين مثلين .

#### الإعراب:

وما يدريك ( ما ) استفهام في موضع رفع بالابتداء ، ومعناها النفي ، وجملة يدريك خبر وفاعل الفعل محذوف أي وما يدريك بها أحد . وقريباً صفة لمحذوف أي زمناً قريباً . وخالدين حال من الكافرين . ويوم متعلق بلا يجدون . يا ليتنا ( يا ) لمجرد التنبيه وقيل : المنادى محذوف أي يا هؤلاء . والسبيلا مفعول ثان لاضلونا لمكان همزة التعدية، ويجوز أن يكون السبيل منصوباً بنزع الحافض أي عن السبيل .

#### المعنى :

(يسألك الناس عن الساعة قل انما علمها عند الله وما يدريك لعل الساعة تكون قريباً). تقدم مثله في الآية ١٨٧ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٤٣١ . ( ان الله لعن الكافرين وأعد لهم سعيراً خالدين فيها أبداً لا يجدون ولياً ولا نصيراً يوم تقلب وجوههم في النار يقولون يا ليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا) . يُساق الكافرون والعصاة غداً الى عذاب الحريق ، ولا ناصر لهسم ولا عاذر ، فيعضون يد الندامة على ما فرطوا من معصية الله والرسول .. ولكن « ندم البغاة ولات ساعة مندم ۽ . وتقدم مثله في الآية ٢٧ من سورة الفرقان ج٥ ص ٤٦٤. ( وقالوا ربنا انا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيلا ربنا آتهم ضعفين من العذاب والعنهم لعنا كبيراً ) . المراد بالسادة والكبراء زعماء الدين والدنيا، وباللمن الخزي .. وقد أحال الضعفاء الذنب على القادة من الطرفين ، وطلبوا من الله ان يضاعف لهم العذاب .. ومن دقق التاريسخ رأى ان الأمة الجاهلة يقودها – في يضاعف لهم العذاب .. ومن دقق التاريسخ رأى ان الأمة الجاهلة يقودها – في الأمناء المخلصين . وتقدم مثله في الآية ٣٨ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٢٦ .

( يا أبها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى فبر أه الله بمها قالوا وكان عند الله وجيها ) . الذين آذوا موسى (ع) هم بنو اسرائيل ، ما في ذلك ريب ، حيث وصفوه بما يتنزه عنه الأنبياء .. وتشير الآية إلى أن بعض الصحابة قد آذى الرسول الأعظم (ص) ونسبه الى ما هو بريء منه، فنهى سبحانه المسلمين عن ذلك . وفي بعض الروايات : ان رسول الله (ص) قسم ذات يوم قسما ، فقال له رجل من الأنصار : ان هذه القسمة ما أريد بها وجه الله ، فاحمر وجهه شم قال : رحمة الله على موسى ، فقد أوذي بأكثر من هذا فصبر .

# انا عرضنا الأمانة الآية ٧٠ ـ ٧٣ :

يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَولًا سَدِيداً \* يُصْلِحْ لَكُمْ فَوْزاً أَعْالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَدازَ فَوْزا عَظِياً \* إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ عَظِياً \* إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ عَظِياً \* إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ عَلِيمَانَهُ وَالْمُثَوِلَةِ لِيعَدِّبَ اللهُ عَفُوراً رَحِياً \*

#### اللغة:

القول السديد هو قول الحق والصدق . وتقول عرضت الثنيء له أي أظهرته له ، وعرضته عليه أريته إياه . وعرض الأمانة على السموات والأرض والجبـال كناية عن عظم شأنها .

#### الإعراب:

يصلح مضارع مجزوم بجواب قولوا. واشفقن منها على حذف مضاف أي من حملها . واللام في ليعذب لام العاقبة مثل: لدوا للموت، لأن الانسان لم يحمل الأمانة كي يعذَّب ، بل كان نتيجة الحمل المعصية التي هي سبب العذاب .

## العني :

( يا أيها الذين آمنوا انفوا الله وقولوا قولاً سديداً يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ) . القول السديد أن نقول الحق والصدق ، ولا تكم منه شيئاً ولو كان على نفسك ، والمراد به هنا ما ينفع الناس بقرينة قوله تعالى : « يصلح لكم أعمالكم » حيث جعل سبحانه القول السديد سبباً لصلاح الأعمال ، ومثال ذلك ان ترشد ضالاً إلى طريق الخير والأمان ، أو تنصر مظلوماً بكلمة العدل ، أو تقول كلاماً تصلح به بين اثنين ، وما إلى ذلك من القول الذي ينفع الناس بجهة من الجهات ( ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً ) . يفوز في الدنيا بالنجاح وحسن السيرة ، وفي الآخرة عمرضاة الله وثوابه .

(إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأيين أن يحملنها واشفقن منها وحملها الانسان). اختلف المفسرون في معنى الأمانة ، فمن قائل : انها التكليف والطاعة ، وقائل : انها كلمة ه لا إله إلا الله » ، وقال ثالث : هي أعضاء الانسان كسمعه وبصره ويده ورجله ، وان عليه ان يستعملها فيا خلقت من أجله ، وذهب رابع الى انها الأمانة في الأموال .. والذي نراه نحن انها التضحية بالمصلحة الفردية لصالح الجاعة ، لا لشيء إلا لوجه الله والانسانية ، لأن هذه التضحية قد بلغت من الثقل والضخامة مبلغاً لو عرضت على أقوى مخلوق كالسموات والأرض والجبال لأشفق منها على فرض أنه نحس ويشعر .

فالغرض من ذكر السموات والأرض والجبال هو الاشارة الى عظمة هذه التضحية وتبعتها ، وان الانسان هو المخلوق الوحيد من بين الكائنات الذي يستطيع أن يجاهد نفسه الأمارة وشهواتها ، ويقاوم أهواءها ونزعاتها ، أما قوله تعالى : ( انه كان

ظلوماً جهولاً ) فمعناه ان الانسان يظلم نفسه وغيره إذا خان هذه الأمانة ، ويجهل العواقب السيئة التي تترتب على خيانته .

( ليعذب المنافقين والمنافقات ) الذين يتظاهرون بأداء الأمانة ، وهم خائنون ( والمشركين والمشركات ) يعذبهم الله لأن جريمة الشرك لا يكفسرها شيء حتى البذل والتضحية ( ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات ) إذا تلافوا ما بدر منهم من تقصير ( وكان الله غفوراً رحيماً ) أي يغفر للنائبين ، ويرحم المستضعفين . وصل اللهم على محمد وآله صلاة تشفع لنا يوم الفاقة اليك .

# مِسُوْرَةُ سِيبَ

مكيّة ، وآياتها ١٤ .

# بنير ألام الجمز التجينيم

الحمد لله الذي له ما في السموات الآية ١ – ٣:

آلحَمْدُ بِنِهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ \* يَعْلَمُ مَا يَلِيحُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ ٱلْفَغُورُ \* وَقَالَ مِنْهَا وَمَا يَغْرُبُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ ٱلْفَغُورُ \* وَقَالَ اللَّهَا وَمَا يَعْرُبُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ ٱلْفَغُورُ \* وَقَالَ اللَّهَ وَمَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ فِي السَّمُواتِ وَلَا فِي الأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِسَ يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ فِي السَّمُواتِ وَلَا فِي الأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِسَ ذَلِكَ وَلَا أَصْغَرُ مِسَ السَّمُواتِ وَلَا فِي اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ذَلِكَ وَلَا أَصْغَرُ مِنْ يَعْرُبُ كَالِي مُولِينٍ \* لِيَجْزِي الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ذَلِكَ وَلَا أَصْعَرُ أَوْلُولَ وَكَابُ مُعْمِرَةٌ وَرِذَقُ كَرِيمُ \* وَالَّذِينَ سَعُوا فِي آبَاتِنَا السَّالِحَاتِ أَوْلُولَ مَنْ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمُ \* وَالَّذِينَ سَعُوا فِي آبَاتِنَا السَّالِحَاتِ أُولُولِكَ مَمْ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمُ \* وَالَّذِينَ سَعُوا فِي آبَاتِنَا أَولُولَ مَا مَعْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمُ \* وَالَّذِينَ الْوَلُولَ فَي السَّمُ اللَّذِينَ أُولُولَ فَي اللَّهُ فِي الْفَرْقِ الْحَوْلَ فِي الْمَالِكَ مِنْ رَبُكَ هُو الْحَقِّ وَيَهُولَ لَا إِلَيْكَ مِنْ رَبُكَ هُو الْحَقِّ وَيَهُ حِيلِي إِلَى صَرَاطِ الْعَرِينَ الْحَيْدِ الْحَمِيدِ \*

#### اللغة :

الولوج الدخول. والعروج الصعود. ولا يعزب عنه لا يغيب عنه. ومعاجزين من عاجزه أي سابقه ليظهر عجزه . والمراد بالرجز هنا أسوأ العذاب،ومن بيانية.

#### الإعراب :

الحمد لله مبتدأ وخبر . والذي عطف بيان من لفظ الجلالة . وعالم الغيب صفة لربي . ولا أصغر ولا أكبر عطف على مثقال ذرة . والمصدر من ليجزي متعلق بلا يعزب عنه . والذين سعوا مبتدأ أول وأولئك مبتدأ ثان ولهم وعذاب خبر والمبتدأ الثاني وخبره خبر المبتدأ الأول . ومعاجزين حال من فاعل سعوا . والذي أنزل اليك مفعول أول لبرى الذين اوتوا العلم ، والحق مفعول ثان ، و «هو» ضمير الفصل، ويهدي عطف على الحق لأن الفعل هنا بمعنى الاسم أي والهدى إلى صراط العزيز الحميد .

## المعنى :

( الحمد لله الذي له ما في السموات وما في الأرض وله الحمسد في الآخرة وهو الحكيم الحبير ) . الله سبحانه هو المستحق للحمد في الدارين ، ومالك الكون ومدبره بما فيه على مقتضى علمه وحكمته . وفي نهج البلاغة : نحمده على عظيم احسانه ، ونير برهانه ، ونوامي فضله وامتنانه ، حمداً يكون لحقه قضاء، ولشكره أداء ، وإلى ثوابه مقرباً ، ولحسن مزيده موجباً .

ريعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السهاء وما يعرج فيها وهو الرحيم الغفور). تكرر هذا المعنى في العديد من الآيات ، منها الآية ٥٩ من سورة الأنعام ج ٣ ص ٢٠٠ والآية ٦١ من سورة يونس ج ٤ ص ١٧٤، وملخصه ان الله بكل شيء عليم .

( وقال الدّين كفروا لا تأتينا الساعة قل بلي وربسي لتأتينكم ) . تقدم مثله في

الآية ٥٣ من سورة يونس ج ٤ ص ١٦٨ ( عالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في كتاب مبين) , في السموات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين) , الكتاب المبين كتابة عن الحفظ ، والمعنى ان علم الساعة عند الله لا يجليها لوقتها إلا هو . أنظر تفسير الآية ١٨٧ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٤٣١ .

( ليجزي الذين آمنوا وعملوا العمالحات أولئك لهم مغفرة ورزق كريم والذين سعوا في آياتنا معاجزين أولئك لهم عذاب من رجز ألميم ) . هذا بيان للحكمة من البعث ، وهي أن يجزي الله الذين أحسنوا بالحسنى ، والذين أساءوا بما كانوا يعملون . أنظر ج ٤ ص ١٣٢ فقرة « الحساب والجزاء حتم » .

( ويرى الذين أوتوا العلم الذي انزل اليك من ربك هو الحق ويهدي الى صراط العزير الحميد ) . المراد بالذين أوتوا العلم كل عالم منصف في كل زمان ومكان، والمراد بالذي انزل اليك القرآن ، والمعنى ان أي عالم يدرس القرآن دراسة صحيحة لا بد أن ينتهي الى انه حق من عند الله ، لأنه يهدي للتي هي أقوم في عقيدته وجميع تعاليمه .

# الكافرون باليوم الآخر الآية ٧ – ٩ :

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَّجُــلِ يُنَبِّنُكُمْ إِذَا مُزَّقَتُمْ كُلَّ مُمَرَّقِ إِنْكُمْ لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ \* أَفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّةٌ بَلِ الَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِالآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالطَّلاَلِ الْبَعِيدِ \* أَفَــلَمْ يَرَوا النَّينَ لاَ يُومِنُونَ بِالآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالطَّلاَلِ الْبَعِيدِ \* أَفَــلَمْ يَرَوا اللَّينَ لاَ يُومِنُونَ بِالآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالطَّلالِ الْبَعِيدِ \* أَفَــلَمْ يَرَوا إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنَ السَّمَاهِ وَالْأَرْضِ إِنْ نَشَا نَخْسِفَ إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنَ السَّمَاهِ وَالْأَرْضِ إِنْ نَشَا نَخْسِفُ بِهِ بِهِمُ الْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفا مِنَ السَّمَاهِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَابَةً لِكُلُّ عَبْدِ مُنْيِبٍ \*

#### اللغة:

التمزيق التقطيع والتفريق ، يقال : مزقهم الله كل ممزق أي فرقهم وشتتهم، والمراد بمزقم في الآية بكيم في القبور . والمراد بالحلق الجديد البعث.والجينة الجنون. وكسفاً جمع كيسفة وهي القطعة . ومنيب راجع .

#### الإعراب:

إذا تتعلق بفعل محذوف أي إذا مُزقتم بعثتم ، ولا يجوز أن تتعلق بينبثكم لأن النبأ كان قبل التمزيق لا بعده ولا حينه . وكل ممزق مفعول مطلق . وجملة انكم لفي خلق جديد مفعول ينبئكم . وافترى على الله أصلها أإفترى فلما دخلت همزة الاستفهام على همزة الوصل أسقطتها .

#### المعنى :

( وقال الذين كفروا هل ندلكم على رجل ينبشكم إذا مزقتم كل ممزق انكم لفي خلق جديد أفترى على الله كذباً أم به جنة ) . هكذا قال المشركون : محمد كاذب أو مجنون — نعوذ بالله ... ولماذا نطقوا بكلمة الكفر ؟.. لأن النبي قال : ان الانسان بعد الموت يبعث حياً .. ولا دليل عسلى انكارهم هذا إلا التعجب والاستغراب تماماً كقولهم : « أجعل الآلهة إلها واحداً ان هذا لشيء عجاب » . وهو ، كما ترى ، مستمد من ذاتهم وتصورهم ، ومعنى هذا انهم ينفون الواقع بالفكرة والتصور ، مع العلم ان الفكرة لا تكون صادقه إلا إذا كانت انعكاساً عن الواقع ومن صلبه، وان على من يعتنق نظرية ما أن يبرهن على صدقها بوجود الواقع المعبر عنها ، وليس له أن ينفي الواقع بفكرة مسبقة لا تقوم على أساس .. والى هذا يشير الإمام على (ع) بقوله : « يتعرف الرجال بالحسق ، ولا يعرف الحق بالرجال » . ( بل الذين لا يؤمنون بالآخرة في العذاب والضلال البعيد ) . هم في الجهل والضلال لأنهم قاسوا الحق والواقع بأفكارهم وأوهامهم ، والعكس

## سورة سبأ

هو الصحيح أي كان عليهم أن يقيسوا أفكارهم بالحق والواقع .

(أفلم يروا الى ما بين أيديهم وما خلفهم من السهاء والأرض). يقول سبحانه للمكذبين : وأي عجب من بعثكم بعد الموت : « أوليس السدي خلق السموات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم » ألا يدل هسدًا المحلق على وحدانيته وكمال قدرته ، ومنها الاعادة الى الحياة بعد الموت ؟ وتكلمنا عن ذلك مراراً . أنظر ج ١ ص ٧٧ و ج ٢ ص ٣٩٦ و ج ٤ ص ١٣٢ .

(إن نشأ نخسف بهم الأرض أو نسقط عليهم كسف أمن السياء ان في ذلك لآية لكل عبد منيب). ذلك اشارة الى خلق السموات والأرض، فإنه يدل على عظمة الله وقدرته على إحيام العظاء وهي رميم عند من يرجع الى عقله وضميره، أما قوله تعالى : «إن نشأ نخسف بهم الأرض » فهو تهديد ووعيد لمسن جحد وكفر بالآخرة أن تبتلعه الأرض ، أو ترميه السهاء بقطع من نار فتحرقه .

# داود وسلبان الآية ١٠ – ١٤ :

وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلاً يَا جِبَالُ أُو بِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ \*
أَنِ اعْمَلْ سَا بِغَاتِ وَقَدُرُ فِي السَّرْدِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِي بَمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ \* وَلِسُلْمَانُ الرِّيحَ عُدُو هَا شَهْرٌ وَرَوَا حَهَا شَهْرٌ وَأَسُلْمَا لَهُ عَيْنَ الْفَيْطِ وَمِنَ الْجِنِ مَنْ بَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِغُ مِنْهُمْ أَلْقِيطُ وَمِنَ الْجِنِ مَنْ بَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ \* يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاهُ مِنْ تَحَادِيبَ وَتَدُورِ رَاسِيَاتِ الْحَمُوا آلَ دَاوُدَ شَكْرِبَ وَقَدُورِ رَاسِيَاتِ الْحَمُلُوا آلَ دَاوُدَ شَكْرَابً وَقَدُورِ رَاسِيَاتِ الْحَمْلُوا آلَ دَاوُدَ شَكْرِراً وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِي السَّعِيرِ \* فَلَسَّا فَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُمُ عَلَى وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِي السَّكُورُ \* فَلَسَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُمُ عَلَى وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِي السَّكُورُ \* فَلَسَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُمُ عَلَى وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِي السَّكُورُ \* فَلَسَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُمُ عَلَى وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِي السَّكُورُ \* فَلَسَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِي السَّكُورُ \* فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمُوتَ مَا دَهُمُ عَلَى وَقَلِيلُ مِنْ عَبَادِي السَّكُورُ \* فَلَمَا فَا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمُوتَ مَا دَهُمُ عَلَى فَا وَقَلْمُ عَلَى الْمَالَةُ فَا مِنْ عَبَادِي مِنْ عَبَادِي مَا السَّعَالَ الْمُولُولُ الْمُؤْمِنَ مَا وَلَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ مَا وَلَهُ مَا لَيْنَا عَلَيْهِ الْمُؤْمِنَ مَا وَلَامُونَ مَا مَا وَلَامُ عَلَى الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ مَا مَالِهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُوا الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُوا الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُونَ السَالِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ

مَوْتِهِ إِلَّا دَائَبُهُ الْأَرْضِ تَأْكُل مِنْسَأَتَــهُ قَلَمَّـاخَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَيِثُوا فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ\*

#### اللغة :

الأوب الرجوع ، والتأويب الترجيع بالتسبيح ، والمراد بأو بي هنا سبعي . وسابغات وسوابغ جمع سابغ ، وهو التام من اللباس ، والمراد بسابغات هنا دروع تامات كاملات . وقد ر عد ل . والسرد التتابع ، وسرد الحديد نظمه . وغدوها سيرها بالغداة ، ورواحها سيرها بالعشي . والقطر بكسر القاف النحاس أو الحديد أو الرصاص . ومن يزغ من يعدل . ومحاريب جمع محراب ، وهو المعبد . وتماثيل جمع تمثال ، وهو صورة الشيء . والجفان جمع جفنة ، وهي القصعة . والجوابي جمع جابية ، وهي الحوض الكبير . وقدور جمسع قيد ر . وراسيات ثابتات . والمنسأة العصا الكبيرة .

### الإعراب :

يا جبال أو بي أي قلنا يا جبال أوبي . والطبر بالنصب لأنه معطوف على على الجبال . والمصدر من أن اعمل مفعول من أجله لألنا أي ألنا له الحديد لأجل عمل الدروع ، وقيل : ان مفسرة بمعنى أي . والربح مفعول لفعل محذوف اي وسخرنا لسلمان الربح . وغدوها شهر مبتدأ وخبر ، والجملة حال من الربح . ومن الجن من يعمل لا من » مفعول لفعل محذوف أي وسخرنا له من الجن من يعمل . وآل داود أي يا آل داود ، ومفعول اعملوا محذوف ، وشكراً مفعول من أجله أي اعملوا الخبرات شكراً لله . وقليل خبر مقدم والشكور مبتدأ مؤخر. وان لو كانوا لا ان » مخففة من الثقيلة ، واسمها محذوف ، أي انهم، والمصدر المنسبك بدل اشمال من الجن أي ظهرت الجن مجهلهم والمعنى ظهر جهل الجن .

### المعنى :

( ولقد آتينا داود منا فضلاً يا جبال أو بي معه والطبر وألنا له الحديد ) . قال سبحانه في الآية ١٥ من سورة النمل : « ولقد آتينا داود وسليان علماً » . وفي الآية التي نحن بصددها وفي الآية التي نحن بصددها ذكر سبحانه انه اسبغ على داود نعمة الصوت الرخيم الذي تكاد تتجاوب الجبال والطبر مع صفائه . وفي الآية ٨٧ من سورة الأنبياء قلنا يجوز ان يكون تسبيح الجبال والطبر على نحو الحقيقة مع داود لأن الله على كل شيء قدير ، وقال قائل : الجبال والطبر معه انها كانت توحي اليه بالتسبيح ، فإذا رآها قال مردداً : سبحان من خلق وصور . . وايضاً أنعم الله على داود بأن جعل الحديد طوع ارادته يعمل منه ما يشاء دون ان يحميه بالنار ، او يضربه بالمطرقة . . ومن الجائز ان الله سبحانه ألهمه الأسباب والوسائل التي تجعل الحديد لبناً .

(أن اعمل سابغات وقد رفي السرد). يقول تعالى لداود: اعمل من الحديد دروعاً، وأحكم صنعها بحيث تقي المقاتل السيف والسهم والسنان، ولا تمنعه من الحركة كما يريد (واعملوا صالحاً اني بما تعملون بصير). الحطاب لداود وآله، يأمرهم الله فيه بصالح الأعمال، ويعدهم عليها بالأجر والثواب. وتقدم نظير هاتين الآيتين في سورة الأنباء الآية ٧٩ و ٨٠ ج ه ص ٢٩٢.

( ولسليمان الربيع غدوها شهر ورواحها شهر ) . يدل ظاهر الآيـة على ان الربيع كانت تحمل سليمان بأمر الله الى ما يشاء ، وانها كانت تقطع بالغداة مسيرة شهر كامل على الجهال أو الأقدام ، وكذلك بالمساء ( وأسلنا له عين القطير ) . القطر النحاس او الحديد ، والاسالة الاذابـة ، والمعنى انه تعالى أذاب الصلب لسليمان تماماً كما ألانه لأبيه داود .. ويجوز ان الله أرشده الى سبب الاسالة والاذابة .

( ومن الجن من يعمل بين يديه بإذن ربه ومن يزغ منهم عن أمرنا نذقه من عذاب السعير يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسيات ) . نقدم مع التفسير في الآيسة ٨٢ من سورة الأنبياء ج و ص ٣٩٣

( اعملوا آل داود شكراً وقليل من عبادي الشكور ) . ذكــر ابن عريبي هذه الآية الكريمة في الجزء الرابع من الفتوحات ، وقال : الشكر ان ترى النعمة من الله ، لا من سواه ، فقد أوحى سبحانه الى موسى : اشكرني حق الشكــر . فقال موسى : ومن يقدر على ذلك يا رب ؟ فقال له : إذا رأيت النعمة مني فقد شكرتني .

( فلما قضينا عليه الموت ما دلهم على موته إلا دابة الأرض تأكل منسأته فلما خر تبينت الجن ان لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين ) . ضمير عليه يعود الى سليان ، ودابة الأرض هي الأرضة التي تأكيل الخشب ، والمنسأة العصا ، والمعنى ان سليان وافاه الأجل ، وهو متكىء على عصاه ، وانه بقي بعد الموت كذلك الى ما شاء الله ، وان الانس والجن كانوا ينظرون اليه ، وعسبونه حيا ، الى ان دبت الأرضة في عصاه ، وأكلت جوفها، فانكسرت وسقط سليان ، وعلم الجميع بموته ، وظهر للانس ان الجن لا يعلمون الغيب ، لأنهم لو علموه ما لبثوا في أسر سلمان وخدمته ، وهو ميت .

واذا كان بعض ما في هذه الآيات بمتنع الوقوع عادة فإنه جائز في نظر العقل، ومن أجل هذا نصدقه ونسلم به كمؤمنين تمبدأ الوحي من الله الى نبيه الكبريم . انظر ج ٢ ص ٦٦ فقرة ١ الممتنع عقلاً والممتنع عادة » .

## نقد الفكر الديني:

ولمناسبة ما جاء في هذه الآيات من ذكر الجن وخوارق العادات نشير الى كتاب صدر في هذه الآيام ، اسمه « نقد الفكر الديني » — نحن الآن في تشرين الثاني سنة ١٩٦٩ — وقد كثر الكلام حوله وحول صاحبه . ومن قسراً الكتاب محكم — من النظرة الأولى — على مؤلفه بأنه يقف موقف الشك والريب من جميع الأديان ، وقد اعترف المؤلف بذلك صراحة في الصفحة ٢٩ و ٧٧ وغيرهما .

ولكن من يستقرىء الكتاب ويأخذ بالظاهر دون الباطن يرى ان الباعث الأول على هذا الشك والريب أمور:

الأول: محاولة بعض المؤمنين ان يلائم بين نصوص القرآن الكريم ومستكشفات العلم الحديث ، وغلوهم في التأويل الى أبعد مما يحتمله اللفظ ، وأورد المؤلف على ذلك العديد من الشواهد ، منها ما نقله عن البعض في صفحة ٣٧ : من ان اكتشاف نواميس الضوء يدل دلالة قاطعة على وجود الملائكة والجن .. وعلى المؤلف على هذا بقوله : لا أدري ما هي طبيعة العلاقة بين نظرية الضوء من ناحية ، ووجود الجن والملائكة من ناحية اخرى .

الأمر الثاني : الطقوس والشعائر الجامدة التي لا تناسب حضارة القرن العشرين على حد تعبيره .

الأمر الثالث: مساندة بعض رجال الدين للاقطاع والاستعار باسم الاسلام والمسيحية .. والكتاب متخم بالشواهد على ذلك ، منها قوله في صفحة ٢٣: والمسيحية الدبن في اوروبا حليف التنظيم الاقطاعي ولا يزال على هذه الحال في معظم البلاد المتخلفة، وخاصة في الوطن العربي .. فقد اصبح الدين الايديولوجية الرسمية للقوى الرجعية المتخلفة في الوطن العربي وخارجه .. والمرتبطة صراحة ومباشرة بالاستعار الجديد الذي تقوده امركا » .

وقد أفاض المؤلف في نقد كتاب « المسيحية والاسلام في لبنان » وهو مجموعة محاضرات الندوة اللبنانية لسنة ١٩٦٥ ، ألقاها أربعة من رجال الدين: سني وشيعي واثنان من المسيحيين ، وأربعة علمانيون ، ولكنهم تكلموا باسم الدين ، وعاهدوا الله جميعاً على السعي الدائب لازالة الحواجز المفتعلة بين الاسلام والمسيحية .

وقال المؤلف فيا قال رداً على هؤلاء المحاضرين المتعاهدين في صفحة ٢٤: ان الهدف الأول لهذه المحاضرات والمعاهدة هو حرص المسيحيين على النظام القائم بلبنان باعتبارهم المنتفعين منه اكثر من المسلمين الذين ينتمون بغزارة الى الفشة الفقيرة الكادحة ، وتجاوب مع المسيحيين فئة من المسلمين ، وروجت باسم الدين للنظام القائم بلبنان بكل مضامينه الاجتماعية والاقتصادية والسياسية ، فعلت ذلك لا نشيء إلا لآن هذا النظام يدر عليها وعلى المسيحيين الأرباح والمنافع .. وحتى تحوال الأنظار عن ويلات النظام القائم وسيئاته – حملت هذه الفئة المسلمة مع المسيحيين شعارات النفاهم والاخوة والمحبة ومصلحة لبنان العليا .

أما الدليل القاطع على ان هذا هو هدف المحاضرين المتعاهدين في الندوة اللبنانية سنة ١٩٦٥ فيقدمه المؤلف في صفحة ٢٠ بقوله: ان الاسلام لا يعترف بالانجيل ولا بالتثليث ، ولا بالخطيئة والفداء ، ولا بصلب السيد المسيح ودفنه وخروجه من القبر ، وما إلى ذلك مما يؤمن به المسيحيون ، كما انهم ينكرون القرآن ونبوة عمد (ص) .. فبأي شيء يزيل المحاضرون المتعاهدون هذه الحواجز ؟. فالأصلح والأنسب – ما زال الكلام للمؤلف – ان يتم التفاهم والحوار بين اللبنانيين على صعيد وطني ، وأساس المصلحة المشتركة ، أما الدين فليترك لاختيار الفرد وفقاً لمزاجه وقناعته .

ومن أقوال المؤلف هذه وغيرها كثير في كتاب ١ نقد الفكر الديبي ١ يتبين معنا ان السر لنقده فيا يظهر يكمن - كما أشرنا - في تعسف الذيب حاولوا التوفيق بين النصوص الدينية والعلم الحديث ، وفي الطقوس الجامدة، وانحراف الذين وهبوا أنفسهم للاقطاع والاستعار ، وبرروا الظلم والاستغلال باسم الدين .. ولو ان جميع رجال الدين أخلصوا له ، وفهموه فهما صحيحاً ، وبينوه للناس كما نزل على عيسى ومحمد ، ولم يشتروا به ثمناً قليلاً - لما وجد ناقد أو مأجور منفذاً للطعن والريب بالاسلام ولا بالمسيحية .. ولكن مما يدمي القلب أسفاً ان قوماً انتحلوا اسم الدين زوراً وتطفلاً ، وآخرين وقفوا أنفسهم لتخريبه وتشويه حقائقه بعد ان هذا المؤلف أيضاً مأجور .

ولكن أي ذنب للدين اذا استغله الانتهازيون ، واتسم به المتطفلون ؟. وكان الأولى بالمؤلف أن ينظر الى الدين كقوة تتجه بالانسان الى حياة أفضل ، وانه منزه عن كل ما يأباه العقل ، ويتصادم مع حقيقة من حقائق الحياة ، ولو شاء هذا لوجد الكثير من الشواهد في كتاب الله وسنة نبيه ، وتاريخ الاسلام والمسلمين ، وقد اعترف مهذه الحقيقة العشرات من علماء الشرق والغرب غير المسلمين .

أنظر ج ١ ص ٣٨ فقرة « القرآن والعلم الحديث » و ج ٣ ص ٤٦٥ فقرة « الدين والدعوة إلى الحياة » و ج ٥ ص ٢٣ فقرة « الاسلام دين الفطرة » .

### سبأ الآية ١٥ - ٢١ :

لَقَدْ كَانَ لِسَبَأْ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَانَ عَنْ يَمِينِ وَشِمَـــال كُلُوا مِنْ رزْق رَ بُكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبٌّ غَفُورٌ ﴿ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِم وَ بَدُّ لْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلِ خَسَطٍ وَأَثْلِ وَتَهِي مِنْ سِدْرِ قَلِيلِ\* ذَٰلِكَ تَجزَّ بِنَاهُمْ بَمَا كَفَرُوا وَهَــل نُجَاذِي الَّا ٱلْكَفُورَ\* وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَّى ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَى ظَـاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّاماً آمِنِينَ \* فَقَالُوا رَّبْنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلَّ مُمَــزَّق إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآبَاتِ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إَبْلِيسُ ظَنَّهُ فَا تَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيفًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يُوثِّمِنُ بِالْآخِرَةِ مِّنَ مُو َمِنْهَا فِي شَكٌّ وَرَأْبُكَ عَلَى كُلٌّ شَيْءِ تَحْفِيظٌ★

### اللغة:

سبأ قبيلة من العرب سميت باسم الأب الذي تناسلت منه . والعرم بكسر الراء قيل : هو السد يمسك الماء فيرتفع ويسقي الزرع . الأكل الثمر المأكول . والخمط شجر الأراك . والأثل الطرفاء .

### الإعراب :

آية اسم كان ، ولسبأ خبرها وفي مسكنهم متعلق بما تعلق به لسبأ . وجنتان بدل من آية . وعن بمين وشمال صفة لجنتين . وكلوا أي يقال لهم كلوا . وبلدة طيبة خبر لمبتدأ محذوف أي هذه بلدة طيبة . وجنتين مفعول ثان لبدلنساهم . وذواتي صفة لجنتين . وخمط بدل من أكل . وأثل عطف على أكل . وذلك قائم مقام المفعول المطلق لجزيناهم أي ذلك الجزاء جزيناهم . وسيروا أي يقال لهم : سيروا . وكل ممزق مفعول مطلق . وظنه مفعول صدق . ومن سلطان « من » زائدة اعراباً وسلطان اسم كان ، وله عليهم خبرها .

# ملخص القصة:

جاء في تاريخ المسعودي ما يتلخص بأن أول ملوك اليمن هو سبأ بن يشجب ابن يعرب بن قحطان ، وكان اسمه عبد شمس ، وسمي سبأ لسبيه السبايا، وكانت أرض سبأ أخصب أرض اليمن وأثراها واغدقها ، وقبل ذلك كان يركبها السيل وبهلك الزرع ويهدم البناء ، فجمع ملك القوم أهل العلم في ذلك الزمان، وشاورهم في أمر السيل ، فأجمع رأيهم على ان يقيموا سداً بين جبلين، واخذ الملك بقولهم، وجعلوا للسد أبواباً تفتح وتغلق ليتحكموا بالماء وفق حاجتهم ، وقد عرف هذا المسد باسم مدينة مأرب القريبة من السد ، ثم عمل الماء بالسد ، وأضعفه مر السنين عليه، فخرب وتدافع الماء منه وأغرق الديار والجنان، فهاجر السكان وتفرقوا في العديد من أنحاء الأرض ، ومن هنا قبل في الأمثال : تفرقوا أيدي سبأ .

وفي تفسير الطبري وبجمع البيان: ان سائلاً سأل رسول الله (ص) عن سبأ؟ فقال: كان رجلاً من العرب، له عشرة أولاد: فتيمن منهم سنة، وتشاءم أربعة، فأما الذين تيمنوا فكندة وحمير والازد والأشعريون ومذحج وانمار الذين منهم خثعم ونجيلة، واما الذين تشاءموا فعاملة وجذام ولخم وغسان.

وَ فِي تَفْسِرُ المراغي : كـــان الباحثون في العصر الحديث يشكون في أمر هذا السد حتى تمكن المستشرق الفرنسي « ارنو » من الوصول الى مأرب سنــة ١٨٤٣

### سورة سبأ

وشاهد آثاره ، ورسم له صوراً نشرها في المجلة الفرنسية سنــة ١٨٧٤ ، ثم زار مأرب بعده «هاليفي» و «غلازر» ووافقاه فيما قال ووصف .

### المعنى :

(لقد كان لسبأ في مسكنهم آية جنتان عن يمين وشمال كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور ). آية أي دلالة وعلامة على نعم الله الوافرة في تلك الأرض . وجنتان عن يمين وشمال كناية عن الحصب والازدهار في كل جزء من أجزاء البلاد ، وان المار بأرض سبأ كان انتى اتجه يرى الحسرات عن عينه وشماله .. وقد أمر سبحانه قوم سبأ أهل تلك الأرض الطببة ، أمرهم بلسان أبيائه ورسله أن يتنعموا في خبراته ويشكروه ويوحدوه ( فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم وبدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي أكل خط وأثل وشيء من سدر قليل). استعانوا بنعمة الله على معصيته ، واستغنوا بفضاه عن عبادته ، فحذرهم وأنذرهم على لسان رسله ، فلم ينتفعوا بالنذر ، ويتعظوا بالعر ، فأرسل عليهم سيلاً عظياً خرّب السد وأهلك الزرع والضرع ، وأبدلهم الله بالحداثق الغناء والبساتين عظياً خرّب السد وأهلك الزرع والضرع ، وأبدلهم الله بالحداثق الغناء والبساتين الفيحاء أشجاراً لا تسمن ولا نغني من جوع كالطرفاء والسدر وما إليه مما ينبت في الصحراء ، ولا يستسبغه إلا حيوان جائم أو إنسان أضناه الفقر والعوز .

( ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي الا الكفور ) . جزاهم بالفقر ، وهو أفظع الجزاء .. وفي رواية : الفقر الموت الأحمر . وفي ثانية : كاد الفقر يكون كفراً . وفي ثالثة : الفقر سواد الوجه في الدارين . وقال الإمام علي (ع) لولده محمد بن الحنفية : ان الفقر منقصة للدِّين ــ أي يحمل الانسان على معصية الله ــ مدهشة للعقل ، داعية للمقت .

( وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهـــرة وقدرنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأياماً آمنين ) . ضمير بينهم يعود الى قوم سبأ ، والمراد بالقرى قرى الشام ــ كما قال المفسرون ــ وبارك الله فيها بالماء والأشجار ، والحصب والثمار ، وظاهرة أي ان القرى كانت قريبة يظهر بعضها لبعض، وقدرنا في السير

قسمنا مراحل السفر بين القرية والقرية بحيث بصبح المسافر في واحدة منها، وبمسي في أخرى . والآية تصف قوم سبأ قبل خراب السد ، ومعناها ان من نعم الله وفضله عليهم ان أحدهم كان اذا قصد سفراً يسافر وهو في أمن وأمان من كل شيء ، لا يخشى أحداً على نفسه وماله ، ولا يحمل زاداً ، ولا يخاف جوعاً ولا عطشاً .

ولكن غلبت عليهم شقوتهم ، وبطروا النعمة ، وملوا العافية ( فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا ) اجعل بيننا وبين القرى فلوات ومفاوز لنركب الرواحل ونحمل الزاد في الأسفار ، تماماً كما فعل بنو اسرائيل حيث ملوا نعمة المن والسلوى ، وقالوا لموسى : « فادع لنا ربك نخرج لنا مما ننبت الأرض من بقلها وقثائها وفومها وعدسها وبصلها قال أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خبر - ٦٠ البقرة » . ( وظلموا أنفسهم ) بالطغيسان وكفران النعم ( فجعلناهم أحاديث ومزقناهم كل ممزق ان في ذلك لآيات لكل صبار شكور ) . شتنهم سبحانه ووزعهم في أقطار الأرض حتى صاروا أحدوثة للأجيال ، وعبرة لمن صبر على الضراء ، وشكر عند السراء .

(ولقد صدق عليهم ابليس ظنه فاتبعوه إلا فريقاً من المؤمنين وما كان له عليهم من سلطان). أغراهم الشيطان بمعصية الله ، فسمع له وأطاع من كفر وبغى ، وعصاه من آمن واتقى . وتشير هذه الآية الى قول ابليس في الآية ٣٩ من سورة الحجر: « ولأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين قال هذا صراط علي مستقيم ان عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين » ج ٤ ص ٤٧٨. ( الا لنعلم من يؤمن بالآخرة ممن هو منها في شك ) . ان الله سبحانه أعلم بعباده من أنفسهم ، ولكنه يبتليهم بالسراء والضراء ، وبالشهوات والأهواء لتظهر وتكرر هذا المعنى مرات ومرات ، منها في الآية ١٤٠ من سورة آل عمران ج٢ ص ١٦٤ ( وربك على كل شيء حفيظ ) . لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء . وفي الحديث : اتق الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه وراك .

# قل ادعوا الذين زعمم الآية ٢٢ – ٣٠ :

قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعْمَتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ لاَ يَمْلِكُونَ مِنْهَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ السَّمُواتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِا مِنْ شِرْكُ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ طَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَّا يَلُنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُرَّعَ عَنْ فَلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ فَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ \* قُلْ مَنْ يَرِذُنُهُمُ مِنَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَى هُدَى مَنْ يَرِذُنُهُمُ مِنَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَى هُدَى مَنْ يَرِذُنُهُمُ مِنَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعَلَى هُدَى أَوْ فِي صَلاَل مُبِينِ \* قُلَى اللهُ مُنْ يَشَالُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْأَلُ عَلَا مُعْمَعُ بَيْنَنَا وَلا نُسْأَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلا نُسْأَلُ عَمَّا أَعْرَيْنَا وَلَا أَوْ إِلَيْكُمْ لَكُونِ اللّهِ اللهِ الْعَلَى مُ اللّهُ الْعَزِيرُ وَاللّهُ الْعَلِيمُ \* قُلْ أَرُونِيَ النّهِ اللهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَزِيرُ اللّهُ الْعَلَيْمُ \* وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلّا كَاقَةً لِلنّاسِ بَشِيرًا وَ نَذِيرًا وَلَكِنَ أَ ثُلَمَ النّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ \* وَيَقُولُونَ مَتَى هُذَا ٱلْوَعْدُ إِلَى اللّهُ مُعْدَى اللّهُ الْمَالُونَ اللّهُ مُولِيلًا مُؤْلُونَ مَتَى هُذَا ٱلْوَعْدُ إِلْ اللّهُ الْمَالُونَ \* وَيَقُولُونَ مَتَى هُذَا ٱلْوَعْدُ إِلَى اللّهُ مَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنَا لَلْمُ مِيعَادُ يَوْمِ لا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقُدُمُونَ \*

### اللغة :

### الإعراب:

زعمتُم تتعدى الى مفعولين ، وهما هنا ضميران محذوفان أي زعمتموهم آلهة من

دون الله . ومن شرك «من» زائدة إعراباً وشرك مبتدأ والحبر «لهم فيها» ومثله من ظهير . وإلا لمن اذن له استثناء مفرغ أي لا تنفع الشفاعة عنده لأحد إلا لمن أذن له . الله مبتدأ والحبر محذوف أي قل الله يرزقكم . أو إياكم معطوف على اسم ان وأروني تتعدى الى ثلاثة لمكان همزة التعدية، وياء المتكلم المفعول الأول والذين الثاني، وشركاء الثالث . وكافة حال من كاف أرسلناك ، وفي البحر المحيط ان كافة بمعنى عامة لا تكون إلا حالا ولا يتصرف فيها بغير ذلك ، والناء في كافة للمبالغة مثل تاء علامة أي ما أرسلناك إلا حال كونك عاماً جميع الناس في التبليغ . وللناس متعلق بكافة . وبشيراً حال بعد حال .

### المعنى :

(قل ادعوا الذين زعمتم من دون الله ) . عبد المشركون الملائكة والأصنام ، فنهاهم النبي (ص) فلم ينتهوا ، فقال لهم بأمر من الله : أين الدليل على ألوهية من جعلتموهم شركاء لله ؟ ادعوهم للنفع أو الضر ، ثم انظروا : هل يسمعون ويستجيبون ؟ والغرض من هذا الطلب هو إقامة الحجة عليهم بالتحدي والتعجيز، ومثله قوله تعالى : « قل ادعوا الذين زعمتم من دونه قلا بملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلاً \_ ، ه الاسراء » ج ه ص ٥٠ .

( لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض وما لهم فيها من شرك وما له منهم من ظهير ) . ضمير لا يملكون ولهم ومنهم يعود الى الشركاء المزعومين وضمير له اليه تعالى ، وضمير فيها الى السموات والأرض ، ومثقال ذرة كناية عن أحقر الأشياء وأدناها ، والشرك النصيب ، والظهير المعين ، والمعنى لا شريك للد ولا معين، ولا أحد يملك معه شيئاً ( ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ). هذا رد على قول المشركين: و ما نعبدهم إلا ليقربونا الى الله زلفي ٣ - الزمر » . انظر ج ١ ص ٩٧ فقرة : « الشفاعة » .

رحتى إذا فُرُرَع — أي ذهب الفزع -- عن قلوبهم قالوا ماذا قــــال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير ) . اختلف المفسرون في ضمير قلوبهم الى من يعود؟ ومن هو السائل والمسؤول؟ والأرجح ان الضمير يعود بقرينة السياق الى من في السموات والأرض وان هذا الفزع يحصل للجميع عند قيام الساعة إلا من شاء الله، كما جاء في الآية ٨٧ من سورة النمل: « ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله كل أتوه داخرين ». وقلنا أكثر من مرة: ان آيات القرآن يفسر بعضها بعضاً ، وعليه يكون المعنى انه عند قيام الساعة ينقسم أهسل السماء والأرض فريقين: فريق يأخذه الفزع الأكبر ، وفريق من فزع يومشة آمنون ، والى هؤلاء أشار سبحانه بقوله: « الا من شاء الله » فإذا هسداً روع الفريق الأولى قليلا سأل الفريق الثاني : ماذا قال ربكم ؟ أي مسا هو مصرنا ومآلنا ؟ فيجيب الفريق المسؤول : ان الله قال الحق وهو العلي الكبير . وهسذا الجواب عسلى اجاله بوميء الى أنه لا شريك ولا معين لله ولا شفاعة عنده الا بإذنه ،

(قل من يرزقكم من السموات والأرض). الخطاب في قل لرسول الله (ص) وفي برزقكم للمشركين ، أما رزق السياء فهو المطر والضياء ، ورزق الأرض النبات والزرع (قل الله ) لا الأصنام ولا الملائكة ولا عيسى وعزير، ولما كان هذا هو الجواب الوحيد أمر سبحانه نبيه الكريم أن يجيب به عن المسؤولين .

( وانّا أو اياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين ) . النبي عـــلى يقين انه على هدى ، وان المشركين على ضلال ، ولكن لما أبوا الاذعان للهدى والحق خاطبهم بهذا الأسلوب الحكيم ، وقال لهم : ان أحدنا محق والآخر مبطل ، فارجعوا إلى عقولكم واسألوها : أينا على صواب ؟ وهذا من اسلوب نبي الهدى والرحمة ، بالاضافة إلى ان المحق يثق من نفسه حتى ولو خالفه أهل الأرض أجمعون .

(قل لا تسألون عما أجرمنا ولا نسأل عما تعملون). هذا مثل قوله تعالى: 
ق وان كذبوك فقل لي عملي ولكم عملكم أنتم بريثون بما أعمل وأنا بريء ممسا تعملون – 21 يونس » ج ٤ ص ١٦٢٠ (قل يجمع بيننا ربنا ثم يفتسح بيننا بالحق وهو الفتاح العليم). لليوم الآخر أسماء ، منها يوم الجمع ، قال تعالى : 
ق يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن -- ٩ التغابن » والفتح الحكم والفصل، والمعنى ان الله سبحانه سيجمعنا واياكم لنقاش الحساب والجزاء والأعمال ، وعندئذ

ينكشف الغطاء وتعلمون أي الحزبين أهدى سبيلاً ؟

( قل أروني الذين ألحقتم به شركاء ) . ضمير به يعود البه تعالى، وفي الكلام حذف أي أروني الدليل على ان الأصنام شركاء الله في خلقه ، أو يقربونكم اليه زلفى ( كلا ) لا شريك ولا معين لله ولا شفاعة لديه إلا بإذنه ( بل هو الله العزيز الحكيم ) لا عز ولا قوة إلا لله وبالله ، أما دلائل حكمته وعظمته فإنها تتجلى في خلق الكون وعجائبه .

( وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً ولكن أكثر الناس لا يعلمون). ان الله سبحانه أرسل محمداً (ص) لجميع الناس في كل زمان ومكان . انظر تفسير الآية ٩٠ من سورة الأخزاب . فقرة لا لآية ٩٠ من سورة الأخزاب . فقرة لا لماذا خُتمت النبوة بمحمد لا ( ويقولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين ) . تقدم بنصه الحرفي في الآية ٤٨ من سورة يونس ج٤ ص ١٦٦ ( قل لكم ميعاد يوم لا تستأخرون عنه ساعة ولا تستقدمون ) . لأنه تعالى قد وعد بالبعث والحساب والجزاء ، وهو منجز وعدة لا محالة ، ولكن في الوقت السذي حدده ، جلت حكمته ، لا يتقدم عليه ، ولا يتأخر عنه ، فلا يغرنكم أبها المشركون ما أنتم حكمته ، لا يتقدم عليه ، ولا يتأخر عنه ، فلا يغرنكم أبها المشركون ما أنتم عملون .

# لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ – ٣٣ :

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ نُوْمِنَ بِهٰذَا الْقُرْآنِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِكُونَ مَوْقُونُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ القَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا أَنْعُنْ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ بَعْدَ اللَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا أَنْعُنْ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ بَعْدَ اللَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا أَنْعُنْ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ بَعْدَ اللَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصَعْفُوا لِلَّذِينَ اسْتَحَمْرُوا

### سورة سبأ

بَلْ مَكُورُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ نَكُفُرَ بِاللهِ وَتَجْعَلَ لَهُ أَنْدَاداً وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ فِي أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ\*

#### اللغة :

رجّع في صوته ردده ، والرجيع مـــن الكلام المردود الى صاحبه ، والمراد بيرجع بعضهم الى بعض القول ان كلاً من الفريقين يحيل الخطأ على الآخر .

### الإعراب:

مفعول ترى محذوف وكذلك جواب لو أي ولو ترى الظالمين آنذاك لرأيت عجباً. ومكر فاعل لفعل محذوف أي صدنا عن الحق مكركم بنا في الليل والنهار. وأضاف المكر إلى الليل والنهار على سبيل المجاز. وإذ تأمروننا « إذ » في محل نصب مكر. والمصدر من أن نكفر مجرور بباء محذوفة أي تأمروننا بالكفر بالله.

### المعنى :

( وقال الذين كفروا لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه ) من التوراة والانجيل. والذين قالوا هذا هم مشركو العرب بدليل الآية ٣٠ من سورة الفرقان: و وقال الرسول يا رب ان قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً » . هجروا القرآن وكفروا به لأنه ساوى بين الأبيض والأسود ، وقال لهم: « لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكسن خيراً منهن قوم عسى أن يكسن خيراً منهن ولا تلميزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب – ١١ الحجيرات » . وكفروا بنبوة محمد (ص) لأنه أراد أن يخرجهم من الجهل والتخلف الى العلم والحضارة .. قال

المستشرق المعاصر ۽ جاك ريزلر » صاحب كتاب ۽ يقظة الاسلام » ، وكتاب ۽ الحضارة العربية » الذي طبع في فرنسا سنة ١٩٦٢ ، قال :

« بظهور الدين الاسلامي بدأت أولى مراحل الحضارة العربية ، ويُعزى نجاح قيام هذه الحضارة وانتشارها إلى عدة أسباب : أهمها ارتفاع الروح المعنوية لدى المسلمين بفضل الدين الجديد ، الأمر الذي أكسبهم جرأة جعلتهم يستهينون بالموت في سبيل الله » .

( ولو ترى إذ الظالمون موقوفون عند ربهم يرجع بعضهم إلى بعض القول ). بعد أن يئس الرسول الأعظم (ص) من الهيان المشركين قال له المولى ، جلت عظمته ، مسلياً : سوف ترى غداً حال هؤلاء المكابين وما هم فيه من الخزي والهوان حين يقفون للحساب بين يدي الله كيف يتلاوم التابع والمتبوع ، ويخطىء كل منها الآخر ( يقول الذين استضعفوا للذين استكبروا لولا أنتم لكنا مؤمنين ). المستضعفون هم الأتباع ، والمستكبرون هم القيادة ( قال الذين استكبروا للذين استضعفوا انحن صددناكم عن الهدى بعد إذ جاءكم بسل كنتم مجرمين ) . تماماً : « كمثل الشيطان إذ قال للانسان اكفر فلما كفر قال اني بريء منك اني أخاف الله رب العالمين – ١٦ – الحشر ، وغير بعيد أن يكون هذا الشيطان في الآيه الكريمة كناية عن القادة الضالين المضلين .

( وقال الذين استضعفوا للذين استكروا بل مكر الليل والنهار إذ تأمروننا ان نكفر بالله ونجعل له أنداداً ) . لما يئس التابعون والمتبعون من النجاة تلاوموا وتبادلوا التهم ، وأحال كل فريق الذنب على صاحبه ، تماماً كاللصوص يتفقون حين اقتراف الجريمة حتى إذا أخلوا بها لعن بعضهم بعضاً .. وقد كانت الغلبة في النهاية للمستضعفين حيث جابهوا المستكبرين بما كانوا يمكرون بهم ليلاً وبهاراً، ويغرونهم بالكفر والشرك بشي الاساليب ، وان كان هذا لا يعفيهم من العذاب، ولا يخففه عنهم ما داموا عقلاء مختارين : « قالت أخراهم لأولاهم ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذاباً ضعفاً من النار قال لكل ضعف ولكن لا تعلمون – ٣٨ الأعراف ج ٣ ص ٣٢٠٠ .

﴿ وأَسْرُوا النَّذَامَةُ ﴾ وهم التابعون والمتبعون ﴿ لِمَّا رأُوا العَذَابِ ﴾ وكـــل من

قصّر وفرط فمصيره العذاب والندامة والكآبة ( وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا ) من القادة وأتباعهم ( هل يجزون إلا ما كانوا يعملون ) كلا، فإن المرء مجزي بما أسلف ، ومقدم على ما قدَّم « وما ربك بظلام للعبيد » .

### المترفون الآية ٣٤ = ٤٢ :

وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرِ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا بَمَــا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ\* وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمُوَالاً وَأُولاَداً وَمَا نَحْنُ بُمِعَذَّ بِينَ\* قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَالْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَمُواَلُكُمْ وَلَا أُوْلاَدُ كُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً قَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاء الصَّعْفِ بَمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُّفَاتِ آمِنُونَ\* وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي آيَاتِنَــا مُعَاجِزِينَ أُولَٰئِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُعْضَرُونَ\* قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُغْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴿ وَيَوْمَ يَخْشُرُ هُمْ جَيِعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلاَئِكَةِ أَهُولاً. إيَّا كُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَالْيُنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُ هُمْ بَهِمْ مُوْمِنُونَ ﴿ فَالْيَوْمَ لاَ يَمْـلُكُ بَعْضُـكُمْ لِبَعْضِ نَفْعاً وَلَا ضَرّاً وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُو قُوا عَذَابَ النَّارِ أَلَتِي كُنْتُمْ بَهَا تُكَذَّبُونَ★

#### اللغة :

المترفون هم الذين يتنعمون في الملذات كما يشاؤون . ويقدّد يُـضيق . وزلفى قربــى . ومعاجزين جمع معاجز أي سابقه ليظهر عجزه .

### الإعراب :

كافرون اسم انا ، وبما أرسلتم متعلق بكافرين ، وبه متعلق بأرسلتم . وأموالاً وأولاداً تمييز . وبمعذبين الباء زائدة إعراباً ، ومعذبين خبر نمن . وزلفى مفعول مطلق لتقربكم . إلا من آمن وعمل صالحاً على الاستثناء المنقطع أي لكن من آمن وعمل صالحاً على الاستثناء المنقطع أي لكن من آمن مبتدأ فإيمانه وعمله الصالح يقربانه من الله زلفى . فأولئك مبتدأ أول وجزاء مبتدأ نان والضعف بجرور بالإضافة من إضافة المصدر الى مفعوله أي فأولئك نضاعف لهم الجزاء ، ولهم خبر الثاني ، والجملة من الثاني وخبره خبر الأول ، وهؤلاء مبتدأ وإياكم مفعول يعبدون وجملة يعبدون خبر كان وجملة كان واسمها وخبرها خبر هؤلاء .

### المعنى :

( وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها انّا بما أرسلتم بسه كافرون وقالوا نحن أكثر أموالاً وأولاداً وما نحن بمعذبين ) . هذا هو تفكير المترفين ، وهذه هي لغتهم .. المال هو الأول والأخير ، هو السيد وهم العبيد ، ومن أجله عملون لواء الشر والاعتداء على الناس ، ويتحكمون بالأسواق والأقوات ، ويثيرون الحروب الحامية والباردة ، ويسيطرون يكل اسلوب على مختلف مستويات الحياة ، ويربطون كل شيء عكاسبهم وأرباحهم ، فالعلم ليس بشيء الا إذا زاد من ثرواتهم ، والدين أداة هدم وتخريب إلا إذا كان حارساً لهم ولمصالحهم ، والسلم هو ان يسلبوا وينهبوا ولا يزجرهم زاجر أو يسألهم سائل .. انظر تفسير الآية ١٦ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٣٠ فقرة ١ المترفسون » والآية ٩٠ من نفس السورة والمجلد ص ٨٥.

(قل ان ربي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ولكن أكثر الناس لا يعلمون). تقدم في الآية ٢٦ من سورة الرعد ج٤ ص ٤٠١ فقرة: « الانسان والرزق » ( وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف عا عملوا وهم في الغرفات آمنون ) . ان الله سبحانه لا يقيس اخير والفضيلة بالأموال والأولاد ، ولا بالمناصب والأنساب ، بل بالإعان والعمل الصالح ، فبها يكون العبد مرضياً عند الله راضياً بثوابه وفضله . قال الإمام علي (ع) : ليس الخبر أن يكثر مالك وولدك ، ولكن الخبر أن يكثر مالك ويعظم حلمك ، وان تباهي الناس بعبادة ربك ، فإن أحسنت حمدت الله ، وان أسأت استغفرت الله ، ولا خير في الدنيا إلا لرجلين : رجل أذنب ذنسوباً فهو يتداركها بالتوبة ، ورجل يسارع في الخبرات .

( والذين يسعون في آياتنا معاجزين أولئك في العذاب محضرون ) . تقدم مثله في سورة الحج الآية ٥١ ج ٥ ص ٣٣٨ ( قل ان ربسي يبسط الرزق لمسن بشاء من عباده ويقدر له ) . وتسأل: لماذا كرر سبحانه هذه الآية مع العلم بأنه لا فاصل بينها وبن الأولى سوى آيتين ؟

وأجاب المفسرون بأن الآية الأولى تختص بالكافرين ، والثانية بالمؤمنين ، قال الرازي : « والدليل على ذلك انه تعالى ذكر في الآية الثانية « من عباده » دون الأولى، والعبد المضاف اليه تعالى يراد به المؤمن » وغسير بعيد أن يكون التكرار للوعظ والنمهيد للحض على الانفاق الذي أشار اليه سبحانه بقوله : ( وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين ) . وعن الرسول الأعظم (ص) انه قال : ينادي مناد كل ليلة : اللهم هب لكل منفق خلفاً ، وينادي مناد آخر : اللهم هب لكل ممسك تلفاً . وفي نهج البلاغة : استنزلوا الرزق بالصدقة .

( ويوم بحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء اياكم كانوا يعبدون). القصد من توجيه هذا السؤال للملائكة هو تقريع المشركين وتوبيخهم ، وتدل الآية ان بعض العرب كانوا يعبدون الملائكة ، وفي الآية ٤٠ من سورة الإسراء ابماء إلى ذلك : و أفأصفاكم ربكم بالبنين واتخذ من الملائكة إناثاً » ومن نسب الولد اليه تعالى فقد جعل له شبيها وفي العز شريكاً ( قالوا سبحانك أنت ولينا من دومم)

أي أنت سيدنا وهم أعداء لنا ، ونحن نبرأ منهم اليك ( بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون ) . قال جاعة من المفسرين : المراد بالجن هنا الشياطين ، والبهم زينوا للمشركين عبادة الملائكة وغيرهم من دون الله . وقال آخرون : ان عبادة الجن كانت معروفة عند العرب ، وعليه تكون الآية على ظاهرها، ولا داعي للتأويل .. وسواء أكان الجن هم المعبودين عند العرب ، أم كان المعبود غيرهم بنزيين الشياطين فإن القصد الأول من الآية نفي الشريك لله ، والشفيع لديه الأباذنه ، وانه لا ملجاً منه إلا اليه .

ومن أجل هذا عقب سبحانه بقوله : ( فاليوم لا يملك بعضكم لبعض نفعساً ولا ضرآ ) . فلا الملائكة ولا الانس والجن يملكون لأنفسهم شيئاً عند نقاش الحساب فكيف يملكونه لغيرهم ؟ له وحده الملك والحمد ، وهو على كل شيء قدير ( ونقول للذين ظلموا ذوقوا عذاب النار التي كنتم بها تكذبون ) . قالوا: لا جنة ولا نسار ، ولا نؤمن حتى نراهما جهرة ، فأحرقهم الله بعذابها استجابة لطلبهم .. وذكرتني هذه الآية بمن يقول : لا علم ولا معرفة الا عن طريق المشاهدة والتجربة حتى في غير المنظور والمحسوس .

# انما أعظكم بواحدة الآية ٢٣ – ٥٠ :

وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ قَالُوا مَا لَهَذَا إِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَنَ بَصُدُّ كُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاوُ كُ مُ وَقَالُوا مَا لَهَذَا إِلَّا إِفْكُ مُفْتَرَى وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءُهُمْ إِنْ لِهٰذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ \* وَمَا اللهِ اللهِ مَن كُتُب يَدُرُنُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِنْ نَذِيرِ \* وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي قَلَيْ مَن نَذِيرِ \* وَكَذَبُوا رُسُلِي فَكَذَبُوا رُسُلِي قَلَيْ إِنَّا أَعْفُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَا هُمْ فَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي فَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي فَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رَسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي فَتَلْ إِنَّا أَعْفُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَا هُمْ فَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُوا رُسُلِي فَعَنْ اللهِ مَثْنَى فَا إِنَّا أَعْفُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَا هُمْ فَكَذَبُوا رُسُلِي وَكَذَبُ اللهِ مَثْنَى اللهِ مَثْنَى اللهِ مَثْنَى اللهِ مَثْنَى اللهِ مَثْنَى اللهُ مَنْ اللهُ مُثْنَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ ا

### سورة سبأ

وَ فُرَادَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَةٍ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ \* قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ الْجَرِي عَذَابِ شَدِيدٍ \* قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ الْجَرِي إِلَّا عَلَى اللهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَبِيدٌ \* قُلْ إِنْ رَبِّي يَقَذِفُ الْجَرِي إِلَّا عَلَى اللهِ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَبِيدٌ \* قُلْ إِنْ مَا يُعِيدُ \* فَلْ إِنْ صَلَلْتُ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَى نَفْسِي وَإِن الْهَتَدُيْتُ فَيْما يُوحِي إِلَيْ رَبِي فَلْ اللهِ مَا يُعِيدُ \* إِنْ الْهَتَدُيْتُ فَيْما يُوحِي إِلَى رَبِّي اللهِ مَا يُعِيدُ \* إِنْ الْهَتَدُيْتُ فَيْما يُوحِي إِلَى رَبِّي

### اللغة:

النكبر الانكار ، والمراد به هنا الهلاك . مثنى وفرادى أي اثنين اثنين وواحداً واحداً . والجينة الجنون . والقذف الرمي والمراد به هنا الوحي إلى النبي (ص) . بدأ الشيء فعله ابتداء ، وأعاده كرره ، والمراد هنا ان الباطـــل لا أثر له عـــلى الاطلاق .

### الإعراب :

كيف خبر كان ونكير اسمها وأصلها نكيري . والمصدر من أن تقوموا بدل من واحدة . ومثنى وفرادى حال من فاعل تقوموا . بن يسدي ظرف منصوب بنذير . ما سألتكم «ما» اسم موصول مبتدأ ، وجملة فهو لكم خبر والعائد على الموصول محذوف أي ما سألتكموه وعلام الغيوب خبر مبتدأ محذوف أي هو . فها يوحي متعلق بمحذوف خبر لمبتدأ محذوف أي فاهتدائي كائن بالوحي إلى .

# المعنى :

( وإذا تتلي عليهم آياتنا بينات قالوا ما هذا إلا رجل يريد أن يصدكم عمــــا

كان يعبد آباؤكم وقالوا ما هذا إلا افك مفترى وقال الذين كفروا للحق لما جاءهم ان هذا إلا سحر مبين ) . ضمير عليهم وقالوا يعود الى مشركي العرب، ومرادهم بالرجل محمد (ص) وقد وصفوه بالافتراء والسحر والجنون لأنه دعاهم الى فبله الوثنية وتقاليدهم الجاهلية والكف عن المحارم والفواحش واراقة الدماء والتحسكم بالضعفاء، وإلى العمل بالعلم والعدل .. هذا هو ذنب الرسول الأعظم عندهم ، وهو للضعفاء ولل العمل بالعلم المخلص عند الجاهل الحائن ، والطبيب الناصح عنسد العليل الذي يرى نفسه سليماً معافى .. وصدق من قال : يفعل الجاهل بنفسه ما لا يفعله العدو بعدوه .

﴿ وَمَا آتَيْنَاهُمْ مَنْ كَتَبِ يُدْرُسُونُهَا وَمَا أُرْسَلْنَا اليَّهُمْ قَبْلُكُ مِنْ نَذْيُرٍ ﴾ . أشركوا بالله ، وكل شيء يدل على انه واحد ، وقلدوا الآباء والأجداد ، ولا حجة لهم من وحي منزل أو نبي مرسل أو أثارة من علم . أنظر تفسير الآية ٣ من سورةً الحج ج ٥ ص ٣٠٨ فقرة و جدال الجهل والضلال ، ﴿ وَكَذَبِ الذِّينِ مِن قبلهم وما بلغوا معشار ما آتيناهم فكذبوا رسلي فكيف كان نكير ) . لقد أشرك قبلكم كثير من الأمم ، وكذبوا الرسل كما تكذبتم رسولكم ، وكانوا أكثر منسكم قوةً وحضارة،ومع ذلك أخذهم الله بظلمهم وتمردهم .. ألا تعتبرون بهم ، وتخافون أن يصيبكم ما أصابهم ؟ وتقدم مثله في الآية ٦٩ و ٧٠ من سُورة التُوبة ج٤ ص ٦٧. (قُل انما أعظكم بواحدة أن تقوموا لله مثنى وفرادى ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنة ان هو إلا نذير لكم بين يدي عذاب شديد ) . أعظكم أدعوكم ، وواحدة خصلة واحدة ، ان تقوموا لله أن تتجردوا للحق بعيدين عن التقاليد والأهواء ، ومثنى ان يراجع أحدكم الآخر وتندارسوا دعوتي ورسالتي. وفرادى ان يرجع كل منكم الى عقله وضميره وينعم الفكر فيا جثتكم به .. والمعنى قل يا محمد للذين كذَّبُوك : أنا لا أطلب منكم إلَّا شيئاً وأحداً ، هو العدل والانصاف ، هو ان تفكروا مجتمعين ومنفردين في دعوتي بوعي وإخلاص ، ثم تنظروا : هل أنا مفتر أو ساحر أو مجنون كما تزعمون ، أم أنا بشير ونذير ، وناصح بصير ؟.. وقــدُ دعا النبي الكريم أهل الكتاب انى مثل هذه الدعوة : « قل يا أهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواءً بيننا وبينكم الا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً – ٦٤ آل عمران، ولا شيء أصدق في الدلالة على صدق رسول الله (ص) في كل ما جاء به من

### سورة سبأ

دعوة خصومه الى منهج الحق والعدل .

رُوي عن ابن عباس ان النبي (ص) صعد الصفا ذات يوم ، وقال : يا صباحاه \_ كلمة يقولها المستغيث عند حدوث أمر عظيم \_ فاجتمعت قريش ، فقال : أرأيتم لو أخبرتكم ان العدو يصبحكم أو يمسيكم ، اما كنتم تصدقوني ؟ قالوا : بلى , قال : اني نهذير لكم بين يدي عذاب شديد . فأجابه أبو لهب بكلمة الكفر .. ولكن ما مضت الأبام حتى استسلموا أذلاء صاغرين .

(قل ما سألتكم من أجر فهو لكم ان أجري إلا على الله وهو على كل شيء شهيد) . المراد بـ (فهو لكم) نفي سؤال الأجر من الأساس مثل : «فسا سألتكم من أجر ان أجري إلا على الله – ٧٧ يونس » ج ٤ ص ١٨٠ (قل ان ربي يقذف بالحق علام الغيوب) أي يوحي بالحق الى أنبيائه ، وهو أعلم به ، وبأهلية من أوحى اليه للرسالة العظمى .

(قل جاء الحق وما يبدىء الباطل وما يعيد). المراد بالحق هنا رسالة محمد (ص) وبالباطل الشرك ، وما يبدىء ويعيد كناية عن إزهاق الباطل وانتهاء أمره وعدم ظهور أثره في الجزيرة العربية اطلاقاً بعد الرسالة المحمدية (قل ان ضللت فإنما أضل على نفسي ) وضرر ضلالي على وحدي ، ولا شيء عليكم منه ( وان اهتديت فيا يوحي إلى ربي) واليه وحده الفضل في هدايتي ولا أملك منها ولا من غيرها إلا ما ملكني (انه سميع قريب) ان قلم سمع، وان أضمرتم أو فعلتم علم لأنه أقرب اليكم من حبل الوريد .

# وانتي لهم التناوش الآية ٥١ -- ٥٧ :

وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانِ مَدِيهِ وَقَالُوا اللهِ مِنْ قَالُوا وَيَقَدْ فُونَ اللهُ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَقَدْ كَفَرُوا اللهِ مِنْ قَالُوا وَيَ مَا يَشْتَمُونَ وَيَقَدْ فُونَ اللهُ اللهُ مُن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَائِنَ مَا يَشْتَمُونَ كَانُوا فِي شَكُ مُرِيبٍ ﴿ وَمِيلَ اللهُ مُربِي ﴿ وَمِيلَ اللهُ مُربِيهِ ﴿ وَمَا لَمُ اللهُ مُن قَالُ إِنَّهُمْ كَانُوا فِي شَكُ مُربِهِ ﴿ وَمِيلَ اللهُ مُربِهِ ﴿ وَمَا لَمُ اللهُ مُن قَالُ إِنَّهُمْ كَانُوا فِي شَكَ مُربِهِ ﴿ وَمِيلًا مِنْ قَالُ إِنْهُمْ كَانُوا فِي شَكُ مُربِهِ ﴿ وَاللَّالَةُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَكُ مُولًا مِنْ قَالُوا فِي شَكُ مُولِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مِنْ قَالُوا فِي شَكُ مُولًا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ قَالُ إِنْهُمْ كَانُوا فِي شَكُ مُولًا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ قَالُوا فِي شَكُ مُولِيلًا مُولًا فِي مُلْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

#### اللغة:

إذ فزعوا إذ خافوا . فلا فوت فلا مهرب . ويقذفون يرجمون . والتنــاوش التناول . والمراد بالأشياع هنا الأمثال والأشباه .

### الإعراب:

جواب نو محذوف أي لرأيت عجباً . وفوت اسم لا وخبرها محذوف أي لهم. والتناوش مبتدأ ، وانتى لهم أي من أين لهم وهو منعلق بمحذوف خبراً للتناوش .

### المعنى :

( ولو ترى إذ فزعوا فلا فوت وأخذوا من مكان قريب ) . الحطاب لرسول الله (ص) وأخذوا من مكان قريب كناية عن انهم في متناول قدرة الله تعالى ، والمعنى لو رأيت غداً يا محمد ما يصيب المكذبين بنبوتك من الذعر والعذاب الذي لا مفر لهم منه لرأيت عجباً . والغرض من هذا الخطاب تهديد المشركين والتخفيف عن سيد المرسلين .

( وقالوا آمنا به وانتى لهم التناوش من مكان بعيد ) . ضمير بسه يعود الى رسول الله (ص) لأن ذكره قد مر في الآية السابقة ٤٦ : « ما بصاحبكم من جنة » والتناوش التناول ، والمعنى ان المكذبين بمحمد يقولون حين يرون العذاب: آمنا به ، ولكن من أين ينالون هذا الايمان ، أو يجديهم نفعاً ، وهو أبعد ما يكون عنهم لأن يوم القيامة هو يوم حساب وجزاء ، لا يوم ايمان وعمل . قال الإمام على (ع) : اليوم عمل ولا حساب ، وغداً حساب ولا عمل . عباد الله زنوا أنفسكم قبل أن توزنوا ، وحاسبوها قبل أن تحاسبوا .

( وقد كفروا به من قبل) فوات الفرصة ، وحيث ينفعهم الايمان ( ويقذفون بالغيب من مكان بعيد ) . يقذفون بالغيب أي يتكلمون من غير علم، ومن مكان بعيد كناية عن بعد أقوالهم وايمائهم عن الحق والواقع ، والمعنى انهم كانوا يقولون: محمد مفتر وساحر ومجنون ، ولا جنة ولا نار جهلاً ومن غير دليل .

# سورة سبأ

( وحيل بينهم وبين ما يشتهون ). اشتهوا النجاة والافلات من عذاب جهم، فلجأوا إلى الايمان والتوبة ، ولكن بعد فوات الأوان ، فازدادوا حسرة وألماً (كما فُعل بأشياعهم من قبل ) . فلقد كان لهم أشباه ونظائر من الأمم البائدة،أعرضوا عن رجم في الحياة الدنيا ، وفزعوا اليه في الآخرة ، فقال لهم : لا احساوا فيها ولا تكلمون - ١٠٨ المؤمنون ، (انهم كانوا في شك مريب) من البعث والنشور، وشك مريب مثل عجب عجيب ، وظل ظليل، لأن الشك والريب بمعنى واحد.

# ميتوترة فباطرخ

مكية ، وآمها 64 .

# بنير النوالجمز النجينيم

الحمد لله فاطر السموات والأرض الآية ١ - ٣ :

الْحَمْدُ بِنْهِ فَاطِرِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَ ـــةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلاَتُ مَشِكَ فَهَا وَمَا يُمْسِكُ شَيْء قَدِيرٌ \* مَا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا تُمْسِكَ فَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَيْ مُونِ لَا تُمْسِكَ فَلَا تُمْسِكَ فَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* يَا أَيْبَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْهُمْ مِنْ السَّمَاء وَالْأَرْضِ لِنَامَةُ إِلَّا يُعْمَةً اللهِ عَلَيْهُمْ مِنْ السَّمَاء وَالْأَرْضِ لَا إِلٰهَ إِلَا مُو فَائْنَى تُوفَى كُونَ \*

### اللغة:

فاطر السموات والأرض خالفها على غير مشال سابق. ومثنى وثلاث ورباع معدولة عن اثنين اثنين وثلاثة ثلاثة وأربعة أربعة ، ولم يسمع فسيها زاد عن هذه الأعداد مثل محمس . والمراد بمسا يفتح هنا ما يعطي . وتتوفكون تتصرفون عن الحق إلى الضلال .

### الإعراب :

فاطر السموات صفة لله . وجاعل صفة ثانية ، وقيل : انه يعمل عمل الفعل لأنه مضاف فأشبه المقرون باللام ، وعليه يكون مضاف ألى المفعول الأول وهو الملائكة ، ورسلا مفعول ثان . وأولي أجنحة بدل من رسل ، ومثنى وما بعدها صفات للملائكة . وما يفتح وما شرطية في محل نصب بيفتح . فأنتى تؤفكون أي فإلى أين ، والمجرور متعلق بتؤفكون .

### المعنى :

( الحمد لله فاطر السموات والأرض جاعل الملائكة رسلا أولي أجنحة منى وثلاث ورباع يزيد في الحلق ما يشاء ان الله على كل شيء قدير). حميد الله نفسه ليعلمنا كيف نحمده ونشكره .. وتدل الآية على ان من الملائكة من له سجناحان ، ومنهم له ثلاثة ، ومنهم له أربعة ، وانه تعالى يزيد لآخرين في الأجنحة ما يشاء .. وهذا وما اليه ينفق مع قدرة الله وعظمته ، والعقل لا يأباه ، هذا ما نعلمه ، وما عداه نتركه إلى علم الله سبحانه لأنبا غير مسؤولين عنه ، ولا يمت إلى حياتنا بسبب ، ولا دليل عليه من آية أو رواية متواترة. وأخشى أن يقول أنصار تأويل النصوص الدينية بالعلم الحديث ، أن يقولوا : ان مثنى اشارة الى الطائرة ذات المحركين ، وثلاث الى المحركات الثلاثة ، ورباعاً الى ذات الأربعة ، أما قوله تعالى: يزيد في الحلق ما يشاء فهو إشارة الى طائرات المستقبل ذات المحركات العديدة .

(ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم ) . الفتح العطاء ، والإمساك المنع ، والارسال الاطلاق بعد المنع . وليس المراد بالرحمة هنا مجرد المال كها قال بعض المفسرين ، ولا هو مع الصحة والجاه والعلم كها قال آخرون .. كلا ، فإن المال قد يؤدي الى الطغيان والاستغلال ، فقد رأينا الكثير من أصحاب الملايين حولوا الشعوب الضعيفة الى شركات مساهمة بملكون أسهمها ، ويتحكمون بأهلها ويحيلونهم الى عبيد مستخدمين أو لاجئين مشردين .. وقد تؤدي الصحة بصاحبها الى المغامرة والأخطار ، أما

الجاه فهو ... في الأعم الأغلب ... أداة للبغي والعدوان. ورب علم الجهل خير منه كالعلم الذي أنتج القنبلة الذرية ، وما اليها من الأسلحة الجهنمية .. كلا ، ليس المراد برحمته تعالى في هذه الآية المال وحده ولا الصحة وحدها ، ولا مجرد الجاه والعلم ، وإنما المراد بها لطف الله وهدايته الى الحير ، ووقايته من الشر .

قال الإمام على (ع): « عنسد تناهي الشدة تكون الفرجة ، وعند تضايق حيلق البلاء يكون الرخاء » وقد شاهدنا أيسر المشاكل تزداد تعقيداً كلما اجتهد أصحابها في حلها ، ورأينا أعسرها تحل بسهولة ويسر أو تلقائياً ، ولا سر لذلك إلا إرادة الله ورحمته ، وصدق من قال : « ينام الانسان على الشوك مع رحمة الله فإذا هو ميهاد ، وينام على الحرير بدون هذه الرحمة فإذا هو شوك القتاد » .

(يا أيها الناس اذكروا نعمة الله عايكم هل من خالق غير الله يرزقكم من السياء والأرض لا إله إلا هو فأنتى تؤفكون). هـــذا التذكير بنعمة الله وبأنه وحده الحالق الرازق انما هو تأكيد للآية السابقة: وما يفتح الله للناس الخ و وفي نهج البلاغة: و فكم خصكم الله بنعمته، وتدارككم برحمته، أعورتم له - أي ظهرت له عوراتكم \_ فستركم، وتعرضهم لأخذه \_ أي لهلاكه \_ فأمهلكم.. فاستنموا نعم الله عليكم بالصبر على طاعته، والمجانبة لمعصيته، فإن غداً من اليوم قريب ».

# فقد 'كذبت رسل من قبلك الآية ٤ ــ ٨ :

وَإِنْ يُكَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ\*
يَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقِّ فَلَا تَغُرَّ نَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّ نَكُمُ
يَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقِّ فَلَا تَغُرَّ نَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرُّ نَكُمُ
بِاللهِ ٱلْغَرُورُ\* إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوْ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوا إِنَّا يَدْعُو حِزْبَهُ
لِيتُكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ \* الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالَّذِينَ لِيكُونُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالَّذِينَ

آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرُ ﴿ أَفَىنَ زُيِّنَ لَهُ سُوهِ عَمَلُهِ فَرَآهُ وَسَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرُ ﴿ أَفَىنَ زُيِّنَا لَا لَهُ يُضِلُ مَنْ يَشَاهُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاهُ فَلَا تَذْهَبُ عَمَلِهِ فَرَآهُ وَسَنَاهُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاهُ فَلَا تَذْهَبُ نَفُونَ ﴿ وَشَاهُ عَلَيْهُ مِنَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَشَاءً لَا لَهُ عَلِيمٌ مِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِمْ اللَّهُ عَلِيمٌ مِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِمْ اللَّهُ عَلِيمٌ مِمْ اللَّهُ عَلِيمٌ مِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصَافَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصَلَّا مَا لَهُ عَلَيْهُ مَا يَصَافَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصَافَعُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُصَافِقُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصَافَعُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُصَافِعُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ مَا يُصَافِقُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُعْفَى اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُعْفِقُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَصَافَعُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُعْفِقُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْفِقُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْفُولَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَ

### الإعراب :

أفمن زيتن له « من » مبتدأ والخبر محذوف أي كمن لم يزين له . وحسرات مفعول من أجله لتذهب،وعليهم متعلق بتذهب لا بحسرات لأنها مصدر ، والمصدر لا يقدم معموله عليه . هكذا قال النحاة .

### المعنى :

( وان يكذبوك فقد كذبت رسل من قبلك وإلى الله ترجع الأمور ) فيثيب المؤمن الصابر في جهاده ، ويعاقب من كذب الحق على تكذيبه، والغرض التخفيف عن الرسول الأعظم (ص) ، وتهديد خصومه وأعدائه . وتقدم مثله في الآية ١٨٤ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٢٢٢ والآية ٤٤ من سورة الحج ج ٥ ص ٣٣٥.

(يا أيها الناس ان وعد الله حق فلا تغرفكم الحياة الدنيا ولا يغرفكم بالله الغرور). المراد بوعد الله هنا الحساب والجزاء بعد الموت، ومغريات الدنيا المال والجاه والنساء والبنون، والغرور الشيطان. وتقدم مثله في الآيسة ٣٣ من سورة لقمان ( ان الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً انما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير). أعلن الشيطان صراحة عداوته لبني آدم بقوله: ولأزين لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين سـ ٢٩ الحجر، وحزبه هم أتباعه الذين يستمعون إلى وسوسته واغرائه. وقد حذرنا سبحانه من طاعته لأنه يدعو إلى الفساد والهسلاك، والله يدعو إلى الفساد والمسلاك، والله يدعو إلى المعر والرحمة.

( الذين كفروا لهم عذاب شديد والذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر كبير ) . لكل امرىء عاقبة حلوة أو مرة، فعاقبة من كفر وأفسد جهنم وساءت مصيراً ، وعاقبة من آمن وأصلح جنة قائمة ، وراحة دائمة .

# 

(أفن أزين له سوء عمله فرآه حسناً). لا أحد من الناس يعيش بلا فلسفة ومثل أعلى له، حتى الذين يرفضون الفلسفات والمثل العليا فقد جعلوا هذا الرفض فلسفة لهم ومثلاً أعلى .. ومن هنا قيل : من نفى الفلسفة فقد تفلسف .. أجل، لكل انسان فلسفة ، والفرق ان بعض الناس يبني فلسفته وأحكامه على التجربة والتحليل ، ومنهم من يبنيها على العقل أو على الدين، ومنهم من يحكم على الأشياء من خلال ذاته وميوله الخاصة معرضاً عن كل ما عداها لا يبحث ولا يفكر ولا يخلل ، لأنه لا يؤمن بعلم ولا عقل ولا دين ، لا بشيء إلا بما يراه وسهواه .. انه ينظر الى نفسه على أنها المقياس الوحيد للحق والخير والصواب، وأنها في عصمة من النقص والخطأ .. والكلام عن هذا لا يدخل في أي بحث من البحوث إلا كشاهد على السفاهة والغرور القاتل ، وقد أشار سبحانه إليه في العديد من الآيات منها هذه الآية ، ومنها : و قل هل ننبئكم بالأخسرين أعمالاً الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم محسبون أنهم محسنون صنعاً – ١٠٣ الكهف ج ه ص ١٦٣ في الحياة الدنيا وهم محسبون أنهم محسنون صنعاً – ١٠٣ الكهف ج ه ص ١٦٣ ومنها : و وإذا قبل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا انما نحن مصلحون ألا أنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون – ١٢ البقرة » .

( فان الله يضل من يشاء وبهدي من يشاء ) . هذا تعليل لقوله تعالى : و أفن زين له سوء عمله فرآه حسناً » أي ان الله قد كتب عليه الضلال وسوء المصير لأنه سلك الطريق المؤدية الى ذلك تماماً كما كتب الموت على من شرب السم ، والغرق على من رمى نفسه في البحر،وهو جاهل بفن السباحة . وتقدم مثله في الآية ٧٧ من سورة الرعد والآية ٤ من سورة ابراهيم والآية ٩٣ من سورة النحل . ( فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ان الله عليم بما يصنعون ) . لا تأسف ولا تحزن يا محمد على الذين لم يستجيبوا لدعوتك ما داموا قد سلكوا طريق الضلال

### سورة فاطر

والهلاك بسوء اختيارهم ، وقد أحصى الله عليهم كل صغيرة وكبيرة ، وسوف يعاملهم بما يستحقون . وتقدم مثله في الآية ٦ من سورة الكهف ج ٥ ص ١٠٢ .

# والعمل الصالح يرفعه الآية ٩ ــ ١١ :

وَاللهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَيْتِ فَأْخِيَنْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَٰ لِكَ النَّشُورُ \* مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلْهِ الْعِزَّةُ وَالذِينَ يَمْكُرُ وَنَ جَمِيعاً إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ بَرْفَعُهُ وَالذِينَ يَمْكُرُ وَنَ السَّبْنَاتِ فَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَئِكَ هُوَ يَبُورُ \* وَاللهُ خَلَقَ لَمُ السَّبْنَاتِ فَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَئِكَ هُو يَبُورُ \* وَاللهُ خَلَقَ لَمُ مَنْ ثُمَورَ إِللهُ خَلَقَ لَمُ مَنْ ثُولَا فِي كَتَابِ مِنْ ثُولِهِ وَاللهِ يَسِيرُ \* وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِتَابِ النَّهِ يَسِيرُ \* فَلَ اللهِ يَسِيرُ \* فَلَ اللهُ يَسِيرُ \* فَلَ اللهِ يَسِيرُ \* فَلَكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ \* فَلْ اللهِ يَسِيرُ \* فَلَ اللهِ يَسِيرُ \* فَلُ اللهُ يَسِيرُ \* فَلْ اللهُ يَسِيرُ \* فَلَكُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ \* فَلْ اللهُ يَسِيرُ \* فَلْ اللهُ يَسِيرُ \* فَلْ اللهُ يَسِيرُ \* فَلَكُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ \* فَلْ اللهُ يَسِيرُ \* فَلْ اللهُ يَسِيرُ اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ اللهِ يَسِيرُ اللهِ اللهِ يَسِيرُ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ يَسِيرُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الله

### اللغة

يبور من البوار وهو الهلاك . وأزواجاً أصنافاً بيضاً وسوداً وذكـوراً وإناثاً . والمعمر من طال عمره .

### الإعراب :

جميعاً حال من العزة . ومكر مبتدأ وهو ضمير فصل ، وجملة يبور خبر . ومن معمر « من » زائدة إعراباً ومعمر نائب فاعل ليعمل . ونائب فاعل لا ينقص عمدوف أي لا ينقص شيء من عمره . وفي كتاب متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف أي الا هو كائن في كتاب .

### المعنى :

( والله الذي أرسل الرياح فتثير سحاباً فسقناه إلى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور ) . تقدم نظيره في الآية ٥٧ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٤٢ .

( من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً ) . العيزة لله ولدين الله بالذات ، ومهما يكون الانسان عزيزاً ، ومسن اعتز بغسير الله ذل ، قال ابن عربي في الفتوحات : « عزة الحق لذاته إذ لا إله إلا هو ، وعزة رسوله بالله ، وعزة المؤمنين بالله وبرسوله .. فعزة هؤلاء بإعزاز الله ، فثبت للفرع ما ثبت للأصل» . وما ذل المسلمون في هذا العصر إلا لأنهم اعتزوا بغير الاسلام ، وقد كانوا من قبل أقل من اليوم عدداً ، ولكن كانوا كثيرين بالاسلام عزيزين بالاجماع ووحدة الكلمة ضد عدو الله وعدوهم .

( اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ) . صعود الكلام ورفع العمل اليه تعالى كناية عن قبولها والاثابة عليها ، والكلام الطيب ما نفع ، ومثله العمل الصالح ، وتومىء الآية الى ان سبب العزة والرفعة عند الله تعالى هو ما ينفع الناس من الأقوال والأفعال ( والذين يمكرون السيئات لهم عذاب شديد ومكر أولئك هو يبور ) . يمكرون السيئات أي يدبرون الأذى والاساءة الى المؤمنين والطيبين، ولكن هذا المكر والحداع الى بوار وهباء ، وفي معنى ذلك قوله تعالى : « ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله - ٤٣ فاطر » .

(والله خلقكم من تراب ثم من نطقة). تقدم في الآية ٥ من سورة الحج ج٥ ص ٣٦٠ (ثم جعلكم أزواجاً) أصنافاً أسود وأبيض وذكراً وأنثى ( وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه ) لأنه بكل شيء محيط ( وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره إلا في كتاب ان ذلك على الله يسير ) . المعمر طويل العمر . ولا ينقص من عمره كناية عن قصر العمر ، وفي كتاب أي في علم الله ، والمعنى الأعمار بيده تعالى . وفي نهج البلاغة : « لا تنالون من الدنيا نعمة إلا بفراق أخرى ، ولا يعمر معمر منكم يوماً من عمره إلا بهدم آخر من أجله » . انظر ج٢ ص ١٧١ فقرة : « الأجل محتوم » .

# وما يستوي البحران الآية ١٢ – ١٨ :

وَمَا يَسْتَوِي ٱلْبَحْرَانِ لِهِذَا عَذْبُ فُرَاتُ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَلَهَذَا مِلْحُ أَجَاجُ وَمِنْ كُلُّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيّاً وَتَسْتَخُرُجُونَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَــا وَتَرَى ٱلْفُلُكَ فِيـــهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضَلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ\* بُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ذُٰلِكُمُ اللهُ رَأْبُكُمُ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْ لِلَّكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ ۗ إِنْ تَدْعُومُ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبُّنُكَ مِشْــلُ خَبِيرِ \* يَا أَثْبَا النَّاسُ أَنْتُمُ ٱلْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهُ لهـــوَ ٱلْغَنِيُّ الْحَمِيدُ \* إنْ يَشَأُ يُذْهِبَكُمْ وَيَأْتُ بِخَلْقَ جَدِيدٍ ﴿ وَمَــا ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ \* وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَإِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءَ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى إِنَّمَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَمَنْ تَزَكِّي فَائَّمَا يَتَزَكِّي لِنَفْسِهِ وَالَى اللهِ الْمُصِيرُ\*

### اللغة :

عذب حلو لذيذ . والسائغ سهل المرور في الحلق . وملح أجاج شديد الملوحة. ومواخر جمع ماخرة ، يقال : مخرت السفينة إذا جرت . وقطمير قشر رقيق على نوى التمر كاللفافة لها . والوزر الذنب . والمثقلة النفس التي أثقلتها الذنوب .

### الإعراب:

شرابه فاعل سائغ . وجملة تلبسونها صفة لحلية . والمصدر من لتبتغوا متعلق عواخر . ذلكم مبتدأ والله خبر اول وربكم خبر ثان ، وله الملك مبتدأ وخسر والجملة خبر ثالث . ومن دونه متعلق عمحذوف حالاً من مفعول تدعون المحذوف أي والذين تدعونهم كائتين من دونه . وكيل من وازرة وأخرى ومثقلة صفسة لنفس محذوفة أي ولا تزر نفس وازرة وزر نفس أخسرى . ولو كان ذا قربى لا لو لا للوصل واسم كان محذوف أي ولو كان المدعو ذا قربى .

### المعنى :

( وما يستوي البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح اجاج ). هذه الآية من الآيات الكونية ، وهي تشعر إلى تنوع الماء عدوبة وملوحة ، وهذا التنوع وان استند مباشرة إلى أسبابه الطبيعية فإنها تنتهي الى خالق الطبيعة ومبدعها . وتقدم مثله في الآية ٥٣ من سورة الفرقان ج ٥ ص ٤٧٦ ( ومن كلل ) واحد من البحرين ( تأكلون لحماً طريساً ) كالسمك ( وتستخرجون حلية تلبسونها وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون) . تقدم بالنص الحرفي في الآية ١٣ من سورة النحل ج ٤ ص ٢٠٠ .

( يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل ). تتحرك الأفلاك ويدور بعضها حول بعض ، فتتعدد الفصول ، ويأخذ الليل من النهار في فصل ، والنهار من الليل في فصل آخر ، وهذا التنظيم الدقيق المطرد في كل عام مدى الملايسين من القرون – يدل دلالة قاطعة على وجود المدبر الحكيم لهذا الكون ، تماماً كما تدل الآلة التي تؤدي الغرض المطلوب منها – على صانعها ومنظمها ، والصدفة باطلة عمم التكرار . وتقدم مثله في الآيسة ٢٧ من سورة آل عران ج ٢ ص ٣٧ وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى ) . تقدم بنصه الحرفي في الآية ٢ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٧٣ .

( ذلكم الله ربكم له الملك والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير ) .

القمطمير كناية عن أحقر الأشياء وأتفهها ، والمعنى ان ما ترونه من مظاهر الكون وعجائبه فهو من صنع الله الذي لا إله سواه ، أما الذين تعبدون وترجون فإنهم لا يملكون مع الله شيئاً ( ان تدعوهم لا يسمعوا دعاء كم ) ان كانوا بلا احساس وشعور كالأحجار والأشجار والكواكب ( ولو سمعوا ) ان كانوا من الإنس أو الجن أو الملائكة ( ما استجابوا لكم ) لأنهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً ، فكيف عملكون ذلك لغيرهم ( ويوم القيامة يكفرون بشرككم ) . يبرأون منكم ويونخونكم على الشرك والضلال ( ولا ينبثك مثل خبير ) بمصير هؤلاء المكذبين بنبوتك يا محمد وغيرهم من العصاة والطغاة .

(يا أيها الناس أنتم الفقراء الى الله والله هو الغني الحميد). ان افتقار المخلوق الى خالقه لا ينقطع أبداً تماماً كافتقار المعلول الى علته ، والمسبب الى سببه، قال ابن عربسي في الفتوحات : للانسان وجهان : وجه مفتقر الى الله ، ووجه غني عن العالم ، فهو فقير ذليل أبداً بالنسبة اليه تعالى ، وغني عزيز بالنسبة الى من استغنى عنه .

( ان يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد وما ذلك على الله بعزيز ) . ذلك اشارة الى إفناء العاصين ، وإيجاد المطيعين مكانهم، ولو أراد ذلك سبحانه لكان ما أراد ، لأنه على كل شيء قدير . وتقدم في الآية ١٩ من سورة ابراهيم بالنص الحرفي ج ٤ ص ٤٣٦ ، وبالمعنى في الآية ١٣٢ من سورة النساء ج ٢ ص ٤٥٦ والآيسة ١٣٣ من سورة الانعام ج ٣ ص ٢٩٦ .

(ولا تزر وازرة وزر أخرى)كل مذنب يُحاسب ويعاقب على ذنبه فقط، والعكس في التوراة سفر العدد اصحاح ٢٤: «الرب طويل الروح.. ولكنه لا يبرىء بل يجعل ذنب الآباء على الأبناء ». وتقدمت الآية بنصها الحرفي في سورة الأنعام الآية ٢٦٤ ج ٣ ص ٢٩٣ (وان تدع مثقلة الى حملها لا يحمل منه شيء ولو كان ذا قربى). مثقلة أي نفس تحمل حملاً ثقيلاً من الأوزار ، والمعنى لا يجدي في ذلك اليوم تضرع وخضوع ولا طلب العون والغوث من قريب وحبيب لأن لكل انسان من نفسه شاغلاً عن غيره : « يوم يفر المرء من أخبه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيسه لكل امرىء منهم يومثل شأن يغنيه — ٣٧ عبس ».

(انما تنذر الذين يخشون ربهم بالغيب وأقاموا الصلاة). انما يستجيب لدعوتك يا محمله الذين يخافون الله ، ويرجون ثوابه ، أما الذين لا يؤمنون به ولا باليوم الآخر فلا يجدي معهم نصح ولا انذار ( ومن تزكى فإنما يتزكى لنفسه ) . هذا مئل قوله تعالى : « من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد عصلت » . وفي نهج البلاغة : حاسب نفسك لنفسك ، فإن غيرها من الأنفس لها حسيب غسيرك ( والى الله المصير ) فيثيب من آمن وأصلح ، ويعاقب من أفسد وأساء .

# وما يستوي الأعمى والبصير الآية ١٩ – ٢٨ :

وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ \* وَلَا الظُّلْمَاتُ وَلَا النُّورُ \* وَلَا الظّلُّ وَلاَ الْمُورِ \* وَلَا الظّلُورُ \* وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْبَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ إِنَّ اللّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بُمِسْمِعِ مَنْ فِي الْقُبُورِ \* إِنْ أَنْتَ إِلّا نَذِيرُ \* إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَسِدِرًا وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرُ \* وَإِن بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَسِدُرِ \* وَإِن مِنْ أَمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرُ \* وَإِن أَنْ مِنْ فَبْلِيمِ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَانِ وَبِالزُّبُرِ فَي اللّهُ عَذِيلًا عَلَمُ اللّهُ عَذِيلٌ عَفُورٌ \*

### سورة فاطر

#### اللغة:

استوى هذا وذاك أي هما سواء أو على سوية . والظلّل الغيء والظلل ما أظلك . والحرور الربح الحارة والمحرور من داخلته حرارة الغيظ ونحوه . والجدد بضم الجيم جمع جدة بالضم أيضاً ، وهي الطريق والجادة من الألوان المختلفة . وغرابيب جمع غربيب الشديد السواد ، وفي البحر المحيط يقال : اسود حلكوك واسود غربيب .

### الإعراب:

ان نافية ، ومن زائدة اعراباً ، وأمة مبتدأ ، وجملة خلا خبر . ومختلفاً صفة لشمرات وألوانها فاعل مختلف . ومن الجبال جدد مبتدأ وخبر ، وبيض وحمر صفة لجدد . ومختلف ألوانها صفة لحمر . وبيض موصوفة عمختلف محذوف ، وهو من باب حذف الأول لدلالة الثاني عليه ، والمعنى ان الجدد البيض تختلف في البياض شدة وضعفاً ، والجدد الحمر تختلف في الحمرة كذلك . ومن الناس وما بعده متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ معذوف ، ومختلف ألوانه صفة للمبتدأ المحذوف اي جنس مختلف ألوانه . وكذلك الكاف بمعنى مثل صفة لمفعول مطلق محذوف اي اختلافاً مثل ذلك .

### المعنى :

( وما يستوي الأعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور وما يستوي الأحياء ولا الأموات ). المراد بالأعمى من انحرف عن طريق الحق والهداية، وضده البصير، والظلمات كناية عن الجهل والضلال والنور كناية عن العلم والهدى، والظل يومىء إلى النعيم والحرور الى الجمعيم ، أما الأحياء فهم أصحاب القلوب الحية الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنسه ، وضدهم الأموات ، والمعنى ليس سواء عند الله وفي الواقع من آمن وأصلح ومن كفر وأفسد ، بل ان الفرق بينها تماماً كالفرق بين العمى والبصر، والنور والظلام، والجمعيم والنعيم، والموت والحياة .

( ان الله يسمع من يشاء وما أنت بمسمع من في القبور ان أنت إلا نذير ). ان كلامه تعالى يؤثر ويعمل عمله في نفوس الذين يطلبون الحق لوجه الحق ، ويستمعون اليه رغبة في العمل به ، أما الذين لا يحركهم شيء إلا المصالح الحاصة ولا يعملون إلا بوحي منها فإنهم لا يستمعون إلى كلامه تعالى ، ولا هو ، جلت حكمته ، يلجئهم إلى الهداية وإلا بطل الثواب والعقاب . وتقدم مثله في الآية ٤٢ من سورة يونس ج ٤ ص ١٦٧ والآية ٨٠ من سورة النمل .

( انا أرسلناك بالحق بشيراً ونذيراً ) . أرسل الله محمداً (ص) بالحجج الكافية الوافية داعياً إلى الحق ، وشاهداً على الحلق، فبلتغ رسالات ربه على أكمل وجه، وكان رحمة للعالمين بعامة ، وللعرب بخاصة حيث نقلهم من الجاهلية الجهسلاء الى نور الاسلام وكرامته. وتقدم بنصه الحرفي الآية ١٩٩ من سورة البقرة ج١ ص ١٩٠.

# لكل أمة رسول :

في القرآن الكريم آيات تدل صراحة على ان الله سبحانه أرسل لكل أمة رسولاً، منها هذه الآية : « وان من أمة إلا خلا فيها نذير » ومنها : « فكيف اذا جثنا من كل أمة بشهيد - 13 النساء » - 7 ص 77 ، ومنها : « ولقل بعثنا في كل أمة رسولاً - 77 النحل » - 3 ص 17 ، ومنها : « ولكل أمة رسول - 8 يونس » - 3 ص 17 ، بالاضافة الى قوله تعالى : « فود بك لنسألنهم أجمعين عما كانوا يعملون - 77 الحجر » ، وقوله : « أيحسب الانسان أن يترك سدى - 77 القيامة » ونحو ذلك .

وغير بعيد أن يكون المراد بالرسول والنذير والشهيد كل ما تقوم به الحجة ، وتُقطع به المعذرة من نبي مرسل أو كتاب منزل أو مرشد مصلح أو حسكم من أحكام العقل البديهية التي لا ينبغي أن يختلف فيها اثنان من ذوي العقول السليمة وفطرة الله التي فطر عليها الناس، كقبح الظلم والخيانة، وحسن العدل والأمانة ، وما إلى ذاك . ولا نعرف أمة من الأمم عاشت فوضى وبلا نظام ، تدع كل واحد من أفرادها وما يشاء لا تحاسبه على قول أو فعل .

قوله : « وما أرسلنا اليهم قبلك من نذير - 22 سبأ ۽ حيث أثبت في الآبــة الأولى النذير لكل قوم ، ونفاه في الثانية عن قوم محمد (ص) قبل بعثته ؟

الجواب : النذير في الآية الأولى يشمل كل نذير نبياً كان أم غير ذبي ، أما النذير في الآية الثانية فالمراد به الذبي بالخصوص ، وعليه فلا تضاد بين الآيتين لأن المعنى ان قوم محمد (ص) لم يأتهم ذبي مرسل قبل البعثة ، ولكن أتاهم نذير من العقل والفطرة ، وهو كاف واف لالقاء الحجة عليهم مخاصة في عبادتهم الأحجار ومن أجل هذا كان الرسول الأعظم (ص) يجادلهم فيها بمنطق العقل ويقول لهم : « أتعبدون من دون الله ما لا يملك لكم ضرآ ولا نفعاً – ٧٦ المائدة » .

( وان يكذبوك فقد كذب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات وبالزبر وبالكتاب المنير ) . الزبر الكتب ، والمراد بها هنا الحيكم والمواعظ ، والكتاب المنير التوراة التي نزلت على موسى ، والانجيل الذي نزل على عيسى ، وغيرهما من الكتب المنزلة قبل بعثة خاتم الأنبياء والمرسلين . وتقدم في الآية ١٨٤ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٢٢٢ ( ثم أخذت الذين كفروا فكيف كان نكير ) . المراد بالنكير العذاب أي ان الله سبحانه أنكر عليهم بالفعل لا بالقول . وتقدم في الآية بالذي من سورة سبأ .

(ألم تر أن الله أنزل من السهاء ماء فأخرجنا به ثمرات مختلفاً ألوانها) وطعمها وروائحها ، وليس من شك ان هذا الاختلاف يستند مباشرة إلى أسبابه الطبيعية ، ولكن هذه الأسباب تنتهي الى خالق الطبيعة . وتقدم مثله في الآية ٤ مسن سورة الرعد ج٤ ص ٣٧٥ و ٢٧٦ فقرة « السيد الأفغاني والدهريون » .

( ومن الجبال جدد بيض وحر مختلف ألوانها وغرابيب سود ) . يقول ، عز من قائل : انه جعل في الجبال طرقاً ، بعضها طرق بيض ، وبعضها طرق حمر، وبعضها طرق سود ، وكل صنف من هذه الطرق الثلاث بختلف في لونه شدة وضعفاً ، والعبرة في هذا الاختلاف هي الدلالة على قدرة الله وارادته تعالى تماماً كدلالة اختلاف الثمار ( ومن الناس والدواب والانعام مختلف ألوانه كهذاك ) . وعطف الانعام على الدواب من باب عطف الخاص على العام لأن المراد بالدواب الحيوانات التي تدب على الأرض ، ومنها الانعام التي تطلق على الابل والبقر والغنم

والماعز ، والمعنى ان اختلاف ألوان الناس واختلاف ألوان الدواب يدلان على قدرة الله تماماً كما دل اختلاف الثمرات والطرق .

( انما يخشى الله من عباده العلماء ) . المراد بالعلماء هذا الذين آمنوا بالله عن علم لا عن تقليد ، وعرفوا عظمته بالأدلة والبراهين ، وما من شك ان العالم بقدرة من لا يقهره شيء ولا يفوته شيء – لا ينفك أبدا عن الحوف منه ، ومن ثم كان العلماء بالله أشد الناس خوفا من غضب الله وسطوته ، وأكثرهم رجاء لفضله وعفوه .. ونحن من الذين يؤمنون بأنه لا إيمان حقاً بلا تقوى ، ولا تقوى بلا وعي ، ومن أجل ذلك قال الرسول الأعظم (ص) : • فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على النجوم » واشتهر عنه (ص) : نوم العالم خير من عبادة الجاهل ( ان الله عزيز غفور ) . عزيز في انتقامه ممن طغى وبغى ، غفور لمن تاب وأناب .

# ظالم لنفسه ومقتصد وسابق بالخيرات الآية ٢٩ – ٣٥:

إِنَّ الَّذِينَ يَتُلُونَ كِتَابَ اللهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا يَّا رَزَفْنَاهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً يَرْبُحُونَ يَجَارَةً لَنُ تَبُورَ \* لِيُوقِيَهُمْ أُجُورُهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِن فَصْلِهِ إِنَّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ \* وَالَّذِي أُوحَيْنَا إلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ هُو الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللهَ بِعِبَادِهِ لَخَيْرٌ بَصِيرٌ \* ثُمَّ أُورَ ثَنَا ٱلْكِتَابِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللهَ بِعِبَادِهِ لَخَيْرٌ بَصِيرٌ \* ثُمَّ أُورَ ثَنَا ٱلْكِتَابِ اللهُ اللهُ إِنَّ الله بِعِبَادِهِ لَخَيْرٌ بَصِيرٌ \* ثُمَّ أُورَ ثَنَا ٱلْكِتَابِ اللهُ اللهُ

# سورة فاطر

شَكُورُ\* الَّذِي أَحَلَّنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِنْ فَضْلِهِ لَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا لُغُوبُ\*

#### اللغة :

العدان الاقامة . والحزن بفتحتين من الأرض ضد السهل ، ومن النفس ضد الفرح . ودار المقامة دار الحلود ، وهي الجنة . والنصب تعب الجسم . واللغوب تعب النفس الناشيء عن تعب الجسم .

## الإعراب:

سراً قائم مقام المفعول المطلق أي انفاقاً سراً مثل قت طويلاً أي قياماً طويلاً. وجملة يرجون خبر إن والمصدر من ليوفينهم متعلق ببرجون أي يهدفون من أعمالهم الصالحة إلى أجر الله وفضله . هو ضمير الفصل لا محل له من الإعراب والحق خبر الذي ، ومصدقاً حال . جنات عدن خبر لمبتسداً محذوف أي توابهم جنات عدن . وجملة يدخلونها حال ، ومثلها جملة محلون ، ومن أساور متعلق بيحلون . ولؤلؤاً عطف على محل أساور لأن كل مجرور لفظاً هو منصوب محلاً أو مفعول لفعل محذوف أي ومحلون فيها لؤلؤاً . ودار الاقامة مفعول ثان لأحلنا و « نا » مفعول أول ، وجملة لا عسنا حال من « نا » .

# المعنى :

( ان الذين يتلون كتاب الله وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سراً وعلانية يرجون تجارة لن تبور ) . المراد بكتاب الله القسرآن الكريم ، وبالتلاوة التدبر والعمل ، لأن قوله تعالى : « ان الذين يتلون كتساب الله النح ، بعد قوله :

 انما مخشى الله من عباده العلماء » يومىء الى ان المراد من « يتلون » ما قلناه » وفي نهج البلاغة : ليس في ذلك الزمان سلعــة أبنُورَ من الكتاب اذا تـــلي حق تلاوته ، ولا انفق منه ــ أي اروج ــ اذا حرف عن مواضعه .. فقد دل السياق على ان المراد بحق التلاوة العمل . ومعنى الآية ان الذين يتدبرون القرآن ويعملون بأحكامه قاصدين وجه الله فقد ربحت تجارتهم ، وكانوا هم الفائزين . وفي نهج البلاغة : باع المؤمنون قليلاً من الدنيا لا يبقى بكثير من الآخرة لا يفني (ليوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله انه غفور شكور ) . آمنوا وعملوا وأخلصوا طلبـــأ لمرضاة الله ومثوبته ، وعفوه ورحمته فنالوا ما يبتغون . وتقدم مثله في الآية ٢٧٤ من سورة البقرة ج ١ ص ٤٢٨ والآية ٢٢ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٩٨. ( والذي أوحينا اليك من الكتاب هو الحق ) . المراد بالكتاب القرآن ، وهو يحمل معه الأدلة والبراهين على صدقه وحقيقته ، وهي أحكامه وتعاليمه التي تعطي الأولية للابمان بعدل الله ووحدانيته ، وبكرامة الانسان وحريته ( مصدقاً لما بن يديه ) من الكتب والشرائع التي تقوم عـــلى هذا الأساس ، أساس الايمان بألله وبالانسان ( ان الله بعباده لخبير بصير ) بما يصلحهم وما يفسدهم ، فينهاهم عن هذا ، ويأمرهم بذاك . ولكن المسلمين تركوا ما امر به القرآن ، وفعلوا ما نهمى عنه ، وصدق عليهم قول الرسول الأعظم : يأني على أمتي زمان ينهون فيه عن المعروف ، ويأمرون بالمنكر .. فلا بدع اذا تسلط عليهم شرار خلق الله . ( ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ) . المراد بالكتاب القرآن ، ما في ذلك ريب ، واختلف المفسرون في المراد بالمصطفين،فذهب أكثرهم أو الكثير منهم الى المهم أمة محمد (ص) . والذي نراه نحن المهم محمد (ص) وأهـــل بيته وصحابته وعلماء أمته الذين ساروا بسيرته ، وعملوا بسنته لأن كلمة اصطفينا معناها اخترنا ، والله سبحانه لا يختار إلا المتقين الأبرار ، وقد استعمل القـــرآن الكريم كلمة الاصطفاء بهذا المعنى في العديد من الآيات ، منهسا : « ان الله اصطفى آدم ونوحاً وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين – ٣٣ آل عمران » . ومنها: « ولقد « منهم » في قوله تعالى: ( فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالحبرات بإذن الله ) أما هذا الضمير فإنه يعود الى «عبادنا» لأنهم أقرب من «الذين|صطفينا».

والظالم لنفسه من رجحت سيئاته على حسناته، والسابق بالخيرات من رجحت حسناته على سيئاته ، وبالأولى من لا سيئات له ، والمقتصد بينها أي الذي استوت حسناته وسيئاته .

( ذلك هو الفضل الكبير جنات عدن يدخلونها بحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً ولباسهم فيها حرير ) . ذلك اشارة الى الميراث والاصطفاء ، وجنات عدن الخ . بيان وتفسير لفضل الله الكبير الذي جعله جزاء للذين اصطفى ، والذهب واللؤلؤ والحرير تعبير ثان عن قوله تعالى : « وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين – ٧١ الزخرف ، وفي الحديث ان اعرابياً قال : يا رسول الله ها في الجنة سماع أي غناء ؟ قال : نعم يا أعرابي .

( وقالوا الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن ان ربنا لغفور شكور الـذي أحلّـنا دار المقامة من فضله لا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها لغوب ) . حمـــدوا الله وشكروه على الخلاص من الخوف والاضطراب ، والنجاة من الجحيم والعذاب ، والتحرر من الأتعاب والأرزاء ، وعلى الخلود في النعيم والهناء .

# لا يقضى عليهم الآية ٣٦ - ٣٩ :

# يَزِيدُ ٱلْكَافِرِينَ كُفْرُ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقْتَا وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَافِرِينَ كُفْرُ هُمْ إِلَّا خَسَاراً\*

#### اللغة:

يصطرخون يصيحون مستغيثين . نعمركم نمهلكم . وخلائف جمع خليفة وهـــو الذي يخلف من قبله .

# الاعراب:

فيموتوا منصوب بأن مضمرة لأن الفعل وقع جواباً للنفي ، والمصدر المنسبك فاعل لفعل محذوف أي فيحصل لهم الموت. وصالحاً صفة لمفعول محذوف أي عملاً صالحاً. وما يتذكر «ما» مصدرية ظرفية أي ألم نعمركم أمداً كافياً للتذكر. ومقتاً وخساراً تمييز.

# المني :

( والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها ) . ذكر سبحانه صوراً لعذاب العصاة الطغاة ، منها هذه الصورة ، وهي اليم العذاب وشدته ، ودوامه واستمراره ، فلا موت ينتهي به العذاب ، ولا سبب يوجب التخفيف ( كذلك نجزي كل كفور ) جزاء وفاقاً لجرمه رجريرته وتقدم مثله في الآية ٥٦ ج ٢ ص ٣٥٣ ( وهم يصطرخون فيها ربنا أخرجنا منها نعمل صالحاً غير الذي كنا تعمل ) . صاحوا واستغاثوا ولا مغيث ، وتضرعوا وتابوا ولكن بعد فوات الأوان . وتقدم مثله في الآية ١٠٠ من سسورة المؤمنون ج ٥ ص ٣٥٣ من نفس السورة والمجلد. وقال سبحانه في الآية عمل سبحانه في الآية

۲۸ من سورة الأنعام : « ولو رُدوا لعادوا لما نهوا عنه وانهم لكاذبون » ج ۳ ص ۱۷۹ .

(أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر وجاءكم الندير). طلبوا مسن الله ان يعيدهم الى الدنيا ثانية ليستدركوا ما فات من الايمان وصالح الأعمال، فأجابهم سبحانه: لقد كنتم في الدنيا من قبل، ومكتم فيها أمداً غير قصير، وجاءكم البشير والندير، ود للتم الى سبيل الرشد والهداية، فأبيتم إلا البغي والضلال (فذوقوا) العذاب الآن بما كنتم تكفرون (فا للظالمين من نصير) لأنهم هم الذين ظلموا أنفسهم بسوء اختيارهم، لأن الله أعذر اليهم بالحجج والبينات.

(ان الله عالم غيب السموات والأرض انه علم بذات الصدور). يعلم السرائر والضائر، وما يغيب في الأرض والسهاء عن الأبصار والبصائر، ولا يخفى عليه من شيء كان ويكون ( هو الذي جعلكم خلائف في الأرض فمن كفر فعليه كفره ولا يزيسد الكافرين كفرهم عنسد رسم إلا مقتاً ولا يزيد الكافرين كفرهم إلا خساراً). خلق سبحانه الأرض في تكوينها وامكانياتها معاشاً وحياة للناس، يرثونها جبلاً بعد جبل ، ومنحهم العقل والقدرة على التحكم بها وبخبراتها كايشاؤون ، وأمرهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحدد لهم حدوداً ، ونهاهم أن يعتدوها . فمن سمع واتقى فله أجر كريم ، ومن أعرض ونأى فله عذاب الجحيم يتضاعف ويزداد كلما ازدادوا عتواً وطغياناً : « انما نملي لهم ليزدادوا إنماً المحمد مران » ج ٢ ص ٢١٠٠٠.

# يمسك السموات والأرض الآية ٤٠ ـ ٤٣ :

قُلْ أَرَأَ يُنُمْ شَرَكَاءً كُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمُوَاتِ أَمْ آتَيْنَا هُمْ كِتَاباً فَهُمْ عَلَى بَيْنَةٍ مِنَ اللَّهُ مَنْ اللهِ عَلَيْهِمْ بَعْضاً إلّا عُرُوراً \* إنَّ اللهَ نَمْسِكُ مِنْهُ بَلْ أَنْ إِنْ يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضَهُمْ بَعْضاً إلّا عُرُوراً \* إنَّ اللهَ نَمْسِكُ مِنْهُ بَلْ اللهِ عَرُوراً \* إنَّ اللهَ نَمْسِكُ مِنْهُ أَنْهُ اللهُ عَرُوراً \* إنَّ اللهَ نَمْسِكُ مِنْهُ أَنْهُ اللهُ الل

السَّمُواَتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَرُّولًا وَلَيْنَ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُمُهَا مِنْ أَحدِ مِنْ اَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيهًا خَفُوراً \* وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيُمانِهِمْ لَشِنْ جَاءُهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إحدى الْأَمْمِ فَلَمَّا جَاءُهُمْ نَذِيرٌ مَا زَادَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إحدى الأَمْمِ فَلَمَّا جَاءُهُمْ نَذِيرٌ مَا زَادَهُمْ أَذَيرٌ لَيَكُونُنَ أَهُدَى مِنْ إحدى الأَرْضِ وَمَكْرَ السَّيِّهُ وَلَا يَجِيقُ الْمَكُونُ السَّيِّهُ وَلَا يَجِيقُ الْمَكُونُ السَّيِّهُ اللهِ اللهِ إِلَّا مِنْ تَجِدًا لِسُنَّةً اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

#### اللغة:

أرأيتم أخبروني . جهد أيمانهم بالغوا فيها واجتهدوا .

# الإعراب :

شركاءكم مفعول أول لأرأيتم . والذين بدل من شركائكم . وأروني تأكيب لأرأيتم لأن كلاً منها بمعنى أخبروني . ومضمون الاستفهام من « مساذا خلقوا » مفعول ثان . وبعضهم بدل بعض من الظالمين . والمصدر من ان تزولا مفعسول من أجله ليمسك . وجهد مفعول مطلق لأقسموا لأنه مضاف إلى الايمان . واستكباراً مفعول من أجله ، ومكر السيء معطوف عليه .

# المعنى :

احتج سبحانه في الآية الأولى على المشركين بأمور ثلاثة : 1 ــ (قل أرأيتم شركاءكم الذين تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوا من الأرض). أخبروني أيها المشركون: ما الذي دعاكم ان تجعلوا لله أنداداً وأضداداً ؟ فهسل من شيء في الأرض يدل صنعه على تعدد الصانع والأنداد ؟.. كلا ، فإن جميع الكائنات ينطق وجودها بوحدانية الله ، ويشهد إحكامها بعظمته وحكمته .

٢ – (أم لهم شرك في السموات). المراد بالشرك هذا النصيب، والمعنى أم
 لمعبود المشركين أثر في السماء يدل على انهم شركاء لله في خلقه ؟

٣ – (أم آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه). ضمير «هم» يعود الى المشركين لا الى الشركاء ، وضمير «منه» يعود الى الكتاب ، والمعنى أم جعلم شركاء لله في العبادة وغيرها اعتماداً على كتاب منزل أو نبي مرسل ؟ وبالاجمال لا عدر للمشركين من العقل أو النقل فيما يشركون ، بل هم في سكرتهم يعمهون .

( بل ان يعد الظالمون بعضهم بعضاً إلا غروراً ). المراد بالغرور هنا الباطل، وقد كان رؤساء الشرك والضلال يقولون للضعفاء والأتباع : ان الأصنام يشفعون لكم غداً .. وليس من شك ان هذا الوعد والقول كذب وافتراء، واغراء بالباطل ( ان الله يمسك السموات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكها من أحد من بعده انه كان حلياً غفوراً ) . أمسك سبحانه الكواكب بنظام الجاذبية ، تماماً كا أمسك الطهر في السماء محناحيه ، وأسند تعالى الإمساك اليه لأنه خالق الكون ومسبب الأسباب . وتقدم مثله في الآية ٦٥ من سورة الحج ج ٥ ص ٣٤٦ .

( وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءهم نذير ليكونن أهدى من احدى الأمم ، ضمير أقسموا يعود إلى مشركي قريش ، واحدى الأمم أي أية أمة من الأمم ، وفي البحر المحيط يقال : إحدى الأمم ، تفضيلاً لها على غيرها أي لا نظير لها. وقد كانت قريش تنكر على البهود انحرافهم عن دينهم وقتلهم أنبياءهم ، وتحلف الأيمان المغلظة لئن جاءها رسول من الله لتكونن أطوع اليه من بنائه (فلها جاءهم نذير ما زادهم إلا نفوراً استكباراً في الأرض ومكر السيء ) . وأخيراً جاءهم رسول من عند الله بالهدى والبينات .. ولكنهم كذبوه ونفروا منه وتعالوا عليه وعلى دعوته ، ومكروا به وبأتباعه ، وصدوا الناس عن الايمان بنبوته .. ولكن في النهاية نصره الله عليهم واستسلموا لأمره أذلاء صاغرين .

﴿ وَلَا يَحِيقَ الْمُكُرِ السِّيءَ إِلَّا بِأَهْلُهُ ﴾ . المكر السيء أن تضمر الشر لأخيك،

وتدبره له في الحفاء ليقع فيه من حيث لا يشعر .. وإذا جهل المسكين ما اضمرت ودبرت فإن الله به عليم ، وهو مجازيك عليه لا محالة جزاء الكاذب المخادع ، ويعود عليك وبال كيدك ومكرك (فهل ينظرون إلا سنة الأولين فلن تجد لسنة الله تبديلا ولمن تجد لسنة الله تحويلاً ). سنة الأولين أي سنة الله في الأولين، وهي هلاك من كذب أنبياء الله ورسله ، والمعنى ألا يعلم الذين كذبوا رسولنا محمداً ان الله قد أهلك قوم نوح وعاد ونمود وأمثالهم ممن كذبوا الرسل ، وان هذه هي عادته في كل مكذب بأنبياء الله ورسله ، واما لا تتبدل ولا تتحول ؟ أفالا يعتبرون بالغير ، ويتعظون بالعبر ؟

# ما ترك على ظهرها من دابة الآية ٤٤ – ٤٥:

أُولَمْ بَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدُ مِنهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْء فِي السَّمُواتِ وَكَانُوا أَشَدُ مِنهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْء فِي السَّمُواتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيها قَدِيراً \* وَلَوْ يُوانِخِذُ اللهُ النَّالَ اللهَ كَانَ عَلِيها قَدِيراً \* وَلَوْ يُوانِخِذُ اللهُ النَّالَ اللهَ كَانَ عَلِيها قَدِيراً \* وَلَكِنْ يُوخِدُهُمُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَائِبةً وَلَكِنْ يُوخِدُهُمُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَاذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً \*

#### اللغة :

المراد بالدابة هنا كل ما دب ويدب على الأرض حتى بني آدم .

## الإعراب:

قوة تمييز . واللام في ليعجزه لمجرد تأكيد النفي . ومن زائدة إعـراباً وشيء فاعل يعجزه . والضمير في ظهرها يعود الى الأرض التي دل عليها سياق الكلام . ومن زائدة ودابة مفعول ترك .

## المعى :

(أوكم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم وكانوا أشد منهم قوة). هذه الآية ترتبط بالتي قبلها، فتلك تقول: ان سنة الله فيمن مضى من مكذبي الرسل هي الإهلاك والاستئصال، وتقول هذه لمن كذب عمداً (ص): تلك آثار المكذبين قبلكم وديارهم ظاهرة للعيان، وما هي منكم ببعيد، فاضربوا في الأرض قليلاً وشاهدوها لعلكم تذكرون وتتعظون. وتقدم في الآية ٢٤ من سورة الحج ج ه ص ٣٣٧.

( وما كان الله ليعجزه من شيء في السموات ولا في الأرض انه كان عليماً قديراً ) لا يفوته المقيم ، ولا يعجزه الهارب ، فكل شيء خاضع لقدرته، وخاشع لعظمته . وفي بعض التفاسير : ان جميع المخاوقات خصاء المذنبين حتى الدواب والوحوش والذر والطيور ، لأن الله ينزل العذاب عليهم ، واذا نزل العذاب عماً كما قال تعالى : و واتقوا فتنة لا تصيين الذين ظلموا منكم خاصة ... ٧٥ الأنفال » ج ٣ ص ٤٦٨ .

( ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبوا ما توك على ظهرها من دابة ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم فإن الله كان بعباده بصيراً ) . وأدل شيء على عقوق الانسان لحالقه انه يأكل رزقه ، ويعبد غيره .. وهذا وحده كاف واف للعقاب والمؤاخذة ، ولكن لكل شيء عند الله مدة وأجلاً مسمى .

# ميور في لليرك

مكية إلا آية واحدة ، وعدد الآبات ٨٣ .

# بنيب لِلْهُ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْدِ الْحَمْزِ الْحَمْدِ الْحَمْدِ الْحَمْدِ الْحَمْدِ الْحَمْدِ

انك لمن المرسلين الآية ١ -- ١٢ :

يَسِ ﴿ وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴿ إِنَّكَ كِنْ الْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ تَنْذِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴿ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَنْذِرَ آبَاوُ هُمْ فَهُمْ عَافِلُونَ ﴾ لِتَنْذِرَ قَوْماً مَا أَنْذِرَ آبَاوُ هُمْ فَهُمْ عَافِلُونَ ﴾ لِقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لا يُوْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدّاً أَعْدَيْهِمْ أَنْذَرْتُهُمْ أَعْدَرُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدّا فَاعْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴿ وَسَوَالَا عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتُهُمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّا فَأَعْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴿ وَسَوَالَا عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتُهُمْ أَنْذَرْتُهُمْ أَنْذَرْتُهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴿ وَسَوَالَا عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتُهُمْ أَنْذَرْتُهُمْ أَنْذَرْتُهُمْ أَنْذَرْتُهُمْ وَمُنْ فَعْنِي النَّوْدَ وَأَجْرِ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّا فَعْنُ نَحْمِي الْمَوْتَى وَنَحْتُهُمْ أَلْا فَعْنَ فَعْنِي الْمَوْتَى وَأَجْرِ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّا فَعْنُ نَعْمِي الْمَوْتَى وَنَحْتُهُمْ أَنْذَرْتُهُمْ وَكُلُّ شَيْءِ أَنْفُونَ أَوْ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴿ وَالْمَارِهُ مَا مُنْفِيهِمْ وَكُلُّ شَيْء أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴿ وَمَا لَكُونَ وَرَكُنُ مَنْ فَا وَآثَارَهُمْ وَكُلُّ شَيْء أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴿ وَمُونَ وَأَكُنُ مُنَا فَدَهُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلُّ شَيْء أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴿

### اللغة:

المقمح الذي يغض بصره بعد أن يرفع رأسه ، يقال : قمح البعـــير رأسه إذا رفعه بعد شرب الماء . فأغشيناهم جعلنا على أبصارهم غشاوة .

## الإعراب:

# المعي :

(يس) أكثر المفسرين على ان هذه الكلمة مثل (الآم) وتقدم الكلام عنها في أول سورة البقرة ، أما قوله تعالى : «سلام على آل يس إنا كذلك بجزي المحسنين انه من عبادنا المؤمنين » فإن المراد بيس هنا الياسس (والقرآن الحكيم انك لمن المرسلين على صراط مستقيم ). أقسم سبحانه بالقرآن الحكيم ان محمداً (ص) على الدين القويم ، وقسم الله بالقرآن مع وصفه بالحكمة يومىء إلى شرف القرآن وعظمته ، وانه من أقوى الآدلة على صدق محمد (ص) في دعوته ، أما وصفه سبحانه لنفسه بالعزة والرحمة في قوله : (تنزيل العزيز الرحيم ) فهو اشارة إلى ان الله يأخذ العصاة المتمردين أخذ عزيز مقتدر ، ويرحم المؤمنين والمنيبين، قال الإمام على (ع) : لا يشغله غضب عن رحمة ، ولا تُلهيه رحمة عن عقاب .

# الموسيقي الباطنية في القرآن :

في سنة ١٩٥٩ ألّف الأديب المصري المعروف مصطفى محمود كتـاب و الله والانسان ، وأنكر فيه وجود الحالق ، وألفت في الرد عليه كتاب و الله والعقل »، ثم تتبعته في مقالاته ومؤلفاته .. فقرأت له في مجلة « روز اليوسف » تاريخ ١٠ - ٤ - ١٩٦٧ مقالاً أقر فيه بالبعث والحياة بعد الموت ، وأشرت الى ذلك في بعض حواشى المجلد الأول من هذا التفسير ص ٧٧ .

ومصطفى محمود أديب بطبعه،غني بذكائه الفطري الذي يكشف الدقيق الغامض من أسرار اللغة ، وخير شاهد على هذه الحقيقة ما كتبه عن القرآن الكريم بمجلة

وصباح الحير و تاريخ ١ - ١ - ١٩٧٠ بعنوان و المعار القرآني و نقتطف منه ما يلي:

و اني أحار في وصف الشعور الذي تلقيت به أول عبارة من القرآن .. فكانت كلماته تسعى الى نفسي و كأنها مخلوق حي مستقل له حياته الخاصة .. وقد اكتشفت دون أن أدري حكاية الموسيقي الداخلية الباطنية في العبارة القرآنية ، وهذا سر من أعمق الأسرار في التركيب القرآني..انه ليس بالشعر ولا بالنثر ولا بالكلام المسجوع، وإنما هو بيان خاص من الألفاظ صيغت بطريقة تكشف عن الموسيقي الباطنية فيها.. ان الموسيقي المألوفة تأتي من الحسارج ، وتصل الى الاذن من خارج العبارة ، وليس من داخلها ، بل من البحر والوزن والقافية ، أما موسيقي القرآن فتخلسو من القافية والوزن والتشطير ومع ذلك فهي تقطر من كل حرف .. مسن أين ؟ وكيف ؟ هذا سر من أسرار القرآن لا يشاركه فيه أي تركيب أدبي .. انه محير وتقليده عال ه .. .

أجل ، ان تقليده محال .. وهنا يكمن سر الاعجاز .. وبعد أن قدم الكاتب العديد من الشواهد على هذه الحقيقة من كلمات الله وآباته قال :

لا وليست الموسيقى الباطنية هي كل ما انفردت به العبارة القرآنية ، بــل ان مع هذه الموسيقى صفة أخرى تشعرك بأنها من صنع الحالق لا من صنع المحلوق. اسمع القرآن يصف العلاقة الجنسية بن رجل وامرأة بكلمة رقيقة مهذبة لا تجد لها مثيلاً ولا بديلاً في أية لغة : «فلما تغشّاها حملت حلاً خفيفاً ــ ١٨٩ الأعراف». هذه الكلمة تغشاها .. تغشاها .. يمتزج الذكر والأنثى كما يمتزج ظــلان ، وكما تذوب الألوان بعضها في بعض .. هذا اللفظ العجيب بعبر به القرآن عن التداخل الكامل بن اثنين هو ذروة في التعبير .. لقد انفرد القرآن خاصة عجيبة وتحدث الخشوع في النفس ، وتؤثر في الوجدان والقلب بمجرد أن تلامس كلماته الأذن ، وقبل أن يبدأ العقل في العمل ، فإذا بدأ يحلل ويتأمل اكتشف أشياء جديدة تزيده خشوعاً ، ولكنها مرحلة ثانية قد تحدث وقد لا تحدث ، قد تكشف الآية عن سرها وقد لا تكشف ، قد تكشف الآية عن مرها وقد لا تكشف ، قد تكشف ، قد تؤتي البصيرة وقد لا تؤثي ، ولكن الحشوع شابت

وهذه أيضاً إحدى ظواهر الإعجاز في القرآن .. وختم الكاتب صاحب كتاب «الله والانسان» مقاله الطويل بقوله: «ان القرآن لفظاً ومعنى من الله الذي أحاط بكل شيء علماً » .

( لتنذر قوماً مسا أنذر آباؤهم فهم غافلون ) . بعد أن ذكر سبحانسه ان محمداً (ص) هو رسول الله حقاً ، وان القرآن تنزيل من العزيز الرحيم – بين مهمة القرآن وانه بهتف بالزواجر عن محارم الله في اسماع العرب الغافلين عن الله والحق دون ان ينذرهم منذر قبل رسول الله (ص) . وعند تفسير قوله تعالى : و وان من أمة إلا خلا فيها نذير س ٢٤ فاطر » قلنا : ان المراد بالنذير في هذه الآية كل ما تقوم به الحجة من العقل والنقل ، وان المراد بالنذير في الآية التي بصددها هو الذي بالخصوص .

(لقد حق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون).المراد بالقول هنا الوعيد بالعذاب، وضمير أكثرهم يعود الى الآباء في قوله تعالى: «ما أنذر آباؤهم» أي آباء العرب الذين كانوا في عهد رسول الله (ص) حيث مات أكثرهم على الشرك ، والقليل القليل منهم كانوا على دين التوحيد . أنظر تفسير الآية ١٠٧ من سورة الإسراء، فقرة « الحنفاء » ج ه ص ٣٦ .

(إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهسم مقمحون). الأغلال جمع غل وهو الطوق من الحديد، والأذقان جمع ذقن وهو مجتمع اللّحيين. وإذا شُدت الأيدي بالأغلال إلى الأعناق ارتفع الرأس إلى فوق، واستحال على المغلول ان يلتفت بمنة ويسرة أو ينظر إلى الأمام فهو أبداً ينظر إلى السماء، وهذا هو المقمح ( وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهسم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون). يجعلهم الله يوم القيامة بين سدّين من فار: واحد من أمامهم وآخر من خلفهم لا يجدون متقدماً عنها ولا متأخراً ولا يبصرون سماء ولا غيرها لأن السدّين قد أعيا أبصارهم .. وغير بعيد أن يكون هذا كناية عن ألم العداب وشدته، ومها يكن فإن هذا العذاب وما اليه لا يختص بالمشركين، بل يعم كل عجرم وظالم، قال الإمام على (ع): و أما أهل معصيته فأنزلهم شر دار، وغل الأيدي الى الأذقان، وقرن النواصي بالأقدام، وألبسهم سرابيل القطران، ومقطعات

النيران ، وباب قد أطبق على أهله في نار لها كلب ولجب ، وتقدم مثله في الآية ه من سورة الرعد و ٣٣ من سورة سبأ .

( وسواء عليهم أأندرتهم أم لم تندرهم لا يؤمنون ) . سيان عندهم يا محمد وعظت أم لم تعظ فإنهم لا يتحركون إلا بوحي من أهوائهم ومصالحهم . وتقدم مثله في الآية ٧ من سورة البقرة ( انما تندر من اتبع الذكر وخشي الرحمن بالغيب فبشره معفرة وأجر كريم ) . انما يستمع البك ويقبل منك من طلب الحق لوجه الحق ، ويمضي عليه مها تكن النتائج . وتقدم مثله في الآية ١٨ من سورة فاطر. ( إنا نحن نحيي الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبن ) . الإمام المبن كناية عن علمه تعالى ، والمعنى ان الله يبعث الناس غداً من قبورهم ، وقد أحصى عليهم ما فعلوا من خير وشر ، وما تركوا من آثار من قبورهم ، وقد أحصى عليهم ما فعلوا من خير وشر ، وما تركوا من آثار نافعة أو ضارة ، وانه يجزي كل نفس بما كسبت وهم لا يظلمون .

# رسولان عززها الله بثالث الآية ١٣ – ٢٧:

وَاضْرِبْ لَمُمْ مَثَلاً أَصْحَابَ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِذْ أَرْسَلُونَ ﴿ وَالْمُوسَلُونَ ﴿ وَالْمُوسَلُونَ ﴿ وَالْمُوسَلُونَ ﴿ مُشْلُونَ ﴿ وَمَا أَنْوَلَ الرَّحْمُ فَ مِنْ شَيْءَ إِنْ أَنْتُمْ وَاللَّهِ مَا أَنْتُمْ لَلْوَلَ الرَّحْمُ فَمِنْ مِنْ شَيْء إِنْ أَنْتُمْ اللَّهِ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَلَوْنَ ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ مَكْذِيُونَ ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ مَكْذِيُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمِلُولَ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِلُولُ الللْمُ اللَّهُ اللْ

وَمَا لِيَ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَ فِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* أَأَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِمَةً إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْنُ بِضُرِّ لاَ تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً وَلا يُنْقِدُونِ \* إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْنُ بِضُرِّ لاَ تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً وَلا يُنْقِدُونِ \* إِنِي إِذَا لَفِي صَلالِ مُبِينِ \* إِنِي آمَنْتُ بِرَّبِكُمْ فَاسْمَعُونِ \* قِيلَ ادْخُلِ إِنِي آمَنْتُ بِرَّبِكُمْ فَاسْمَعُونِ \* قِيلَ ادْخُلِ الْجَالَةُ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُحُرَمِينَ \* الْجَنَّةُ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُحُرَمِينَ \*

#### اللغة:

عز علي اشتد علي ، وعزني في الحطاب غلبني في حجاجه ، وعززني بكذا قو اني به ، وهذا المعنى هو المسراد بقوله : فعززنا بثالث . وتطيرنا تشاءمنا ، وطائركم شؤمكم . وأقصى أبعد .

# الإعراب:

اضرب بمعنى اجعل ، وأصحاب القرية مفعول أول ، ومثلاً مفعول ثان . وإذ الثانية بدل من إذ الأولى . ومفعول عززنا محدوف أي فعززناهما . وجواب أثن ذكرتم محدوف أي فعززناهما . وجواب أثن ذكرتم تطيرتم . ولا ينقدون الأصل ينقذونني . فاسمعون النون الوقاية والأصل فاسمعوا قولي ثم حذف المضاف وهو القول للنخفيف فصار الفعل فاسمعوني ثم حذفت الياء للوقف . يا ليت « يا » للتنبيه .

## المعنى :

( واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية ) . الخطساب في اضرب لمحمد (ص) وضمير ه لهم » لمشركي العرب ، أما القربة فقال أكثر المفسرين : انها مدينة انطاكية،ولكن الله سبحانه لم يحدد لأن القصد من ضرب المثل الاتعاظ والاعتبار ..

وهذا لا يتصل باسم القرية وموضعها .. ويغلب على الظن ان المفسرين اعتصدوا على كتب النصارى حيث جاء في الاصحاح الحادي عشر من أعمال الرسل: ان برنابا وشاول ذهبا إلى انطاكية وعليًا جمعاً غفيراً . والرسل هم التلاميذ الاثنا عشر الذين اختارهم السيد المسيح (ع) ليعاينوا حوادث حياته على الأرض ويروه بعد قيامه من القبر ، ويخبروا العالم بذلك . ( انجيل متى وأعمال الرسل ) . أما يرنابا فهو قبرصي اعتنق المسيحية في زمن الرسل ، وأصبح داعية اليها . ( قاموس الكتاب المقدس ) .

﴿ إِذْ جَاءُهَا المُرسِلُونَ إِذْ أُرسِلْنَا اليِّهِمُ اثْنَيْنَ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزْزُنَا بِثَالَثُ . في كثير من التفاسير أن هؤلاء الرسل كانوا من حواريسي عيسى (ع) وتلاميذه ، وأنه هو الذي أرسل الى القرية اثنين ، ثم شد ازرهما بثالث .. ولَكُن كلمة المرسلين مع اسنادها اليه تعالى في قوله : « أرسلنا .. فعززنا » تدل على انهم أرسلوا بأمر الله مباشرة لا بأمر عيسي (ع) .. ومها يكن فإن العبرة بالمسميات لا بالأسماء .. هذا ، الى اننا غير مسؤولين عنها أمام الله،ولا صلة لها بحياتنا من قريب أو بعيد.والمعنى واضح ، وهو ان الله سبحانه أرسل لأهل تلك القرية ثلاثة يدعونهم الى الحق . ( فقالوا أنا البكم مرسلون قالواما أنتم إلا بشر مثلنا وما أنزل الرحمن من شيء ان أنتم الا تكذبون ) . أبدأ ماركة مسجلة : كلما جاء أمة وسولها قالوا ما أنت إلا بشر مثلنا وما كان لك علينا من فضل حتى يختارك من دوننا ، وما نحن لك بمؤمنين .. انظر الآية ١٠ من سورة ابراهيم والآية ٩٤ من سورة الإسراء والآية ٢٤ من سورة المؤمنون والآية ٣ من سورة الأنبياء والآية ١٥٤ من سورة الشعراء الرسل الحجة البَّالغة على صدقهم قالوا للمكذبين : لقد أرسلنا الله اليُّكم ، وزودنا بما رأيتم من البينات، وأدينا رسالته على وجهها ، وما علينا من حسابكم من شيء وما حسابنا عليكم وانما ذلك على الله وحده ، وكفى به علياً وحسيباً .

( قالوا انا تطبرنا بكم لئن لم تنتهوا لنرجمنكم وليمسنكم منا عذاب أليم قالسوا طائركم معكم أن ذكرتم بل أنتم قوم مسرفون). طائركم معكم أي لا واقع للطبرة، وإنما هي من وحي أوهامكم ، وفي الحديث المشهور: لا عدوى ولا طبرة ولا هامة. والهامة نوع من البوم يألف القبور والخرائب. وقال الإمام الصادق (ع): الطبرة

على ما تجعلها أنت ، فإن هونتها نهونت ، وان شددتها تشددت ، وان لم تجعلها شيئاً لم تكن شيئاً . أي ان الطـــرة لا شيء في ذاتها ، ولا أثر لها على الانسان اطلاقاً، وإنما تؤثر على نفسه وأعصابه لأنه قد توهم انها تبصر وتؤثر تماماً كالطفل يخال الشبح وحشاً يفترسه .

والمعنى ان المكذبين قالوا للرسل ؛ لقد تشاءمنا من دعوتكم ، ونحن نخاف ان تعود علينا بتفريق الكلمة ، وانقسامنا الى فئتين معكم وعليكم ، فسكوتكم خير لنا ولكم وإلا أسكتناكم بالرجم وشدة العذاب ، فقال لهم الرسل : لا مصدر لهذا الحوف والتشاؤم إلا أنفسكم التي توسوس اليكم بأن دعوتنا شؤم وشر والشر بأنفسكم وفيا أنتم عليه من الشرك والجهل والفساد .

( وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى ) لم يشر سبحانه الى اسم الرجل ومع هذا قال المفسرون أو أكثرهم : اسمه حبيب النجار ، وان بيته كان في أطراف المدينة ، وانه كان قد آمن بالله ، ولما سمع ان قومه يهمون بقتـــل الرسل أسرع إلى مناصرتهم والدفاع عنهم بلسانه .. ولا أدري من أين جاء المفسرون بهذا الاسم؟ وقد بحثت عنه في فهرست الكتاب المقدس وقاموسه أيضاً ، فلم أعثر على اسم حبيب . ونقله الطبري عن ابن عباس وكعب الأحبار ، وأياً كان فلا علاقة لنا باسم الرجل ، ولا يعنينا منه إلا بقدر ما تدل عليه الآيات ، وقد وصفته بالايمان والصلاح لأنه (قال يا قوم اتبعوا المرسلين اتبعوا من لا يسألكم أجراً وهم مهتدون). نصح لقومه أن يقبلوا دعوة الرسل ، ولا ينكصوا عنها لأنها لخيرهم وصلاحهم، والداعون للحق لا يطلبون أجراً ولا شكوراً ، ولا علواً ولا فساداً في الأرض . الناصح ، ومعناه أي مانع يمنعني عن عبادة الذي أوجدني من العدم ، ثم يبعثنا جميعاً بعد الموت للحساب والجزاء؟ وفي هذا تعريض بقومه لتركهم عبادة الواحد الأحد ، وهو يمضي في هذا التقريع ويقول : ﴿ أَأَتَخَذَ مَن دُونَهُ ٱلْهُـــةُ انْ يُردَنْ الرحمن بضر لا تغن عني شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون اني اذاً لفي ضلال مبين ) . كيف أعبد أصناماً لا تضر ولا تنفع ، ولا تنقذ ولا تشفع .. لقد ضللت اذن ، وما أنا من المهتدين .. كلا ( اني آمنت بربكم فاسمعون ) . لا يجابه بهذه الكلمة قوى الشر والفساد إلا من لا يبالي بالموت في سبيل الحق ونصرتــه .. وفي بعض

الروايات : انه لما جابه قومه بهذه الحقيقة قتلوه رمياً بالحجارة وما وجد من يدافع عنه .. وليس هذا ببعيد عن سبرة الطغاة وأهل الفساد ، والذي يؤيد صدق هذه الرواية قول المشركين للرسل: « لئن لم تنتهوا لنرجمنكم وليمسنكم منا عذاب أليم . وفي تفسير الزمخشري والثعلبي : ان سباقي الأمم ثلاثة لم يكفروا قط طرفة عين: على بن أبى طالب ، وصاحب يس ، ومؤمن آل فرعون .

(قبل ادخل الجنة) باع نفسه لله ، فكانت الجنة هي الثمن ، وكفى بالجنة ثواباً ونوالاً (قال يا ليت قومي يعلمون بما غفر لي ربسي وجعلني من المكرمين). لم يقل هذا تشفياً من قومه برغم انهم كذبوه وآذوه .. حاشا الاصفياء الانحيار .. بل قاله حباً بالحير وتحسراً عسلى ما فانهم منه متمنياً لو علموا انه كان لهم من الناصحين ، وان تطيرهم به وبالمرسلين كان وهماً وجهلاً .

# الجزئ الثالث والعيثرون

# الجزء ألثا لث والعشرون

يا حسرة على العباد الآية ٢٨ – ٣٦ :

وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُنْدٍ مِنَ السَّهَاهِ وَمَا كُنَّا مُنْزِلِينَ\*
إِنْ كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا ثَمْ خَامِدُونَ\* يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِوُونَ\* أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكْنَا فَلْهُمْ مِنَ الْقُرُونِ أَنَّهُمْ إلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ\* وَإِنْ كُلُّ لَلَّا جَمِيعٌ لَهَ يَسَا فَعْمَرُونَ \* وَإِنْ كُلُّ لَلَّا جَمِيعٌ لَهَ يَسَا فَعْمَرُونَ \* وَإِنْ كُلُّ لَلَّا جَمِيعٌ لَهَ يَسَا فَعْمَرُونَ \* وَآيَةٌ لَمْمُ الأَرْضُ الْمَيْتَدَةُ أُخِينِينَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبّا فَعْمَرُونَ \* وَآيَةٌ لَمْمُ الأَرْضُ الْمَيْتَدَةُ أُخِينِينَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبّا فَيْهِا عَلَيْهُ أَيْدِيْهِمْ أَفَلَا يَشِكُونَ \* وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتِ مِنْ غَيْلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنْ عَيْلِ وَأَعْنَابٍ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنْ عَيْلِ وَأَعْنَابٍ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنْ عَيْلِ وَأَعْنَابٍ وَفَجْرُنَا فِيهِا مِنْ عَلَوْهِ وَمَا عَمِلْنَهُ أَيْدِيْهِمُ أَفَلَا يَشْكُونُ فَى اللّهُ مِنْ الْفُيُونِ \* لِيَا كُلُوا مِن ثَمْرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيْهِمُ أَفَلَا يَعْلَى وَمُنَا اللّهُ وَمِنْ أَنْفُومِهُ وَيَعْلَا لَعْهُمُونَ \* وَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَيْدِيْهِمُ وَمِنْ أَنْفُومِهُ وَيَعْلَا وَمِنْ أَنْفُومِهُمْ وَيَعْلَى وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَالُهُولِ عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَالُهُ عَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ الْمُولِيْنَا عَلَالْوا مِن عَلَيْهُ إِلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَا لَهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُومُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ عَلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ عَلْمُولُوا مِنْ أَنْ الْمُؤْلِقُولُ عَلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُوا مِنْ اللّهُ الْمُؤْلُولُوا مِنْ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُوا مِنْ اللّهُ الْمُؤْلِ

### اللغة :

القرون جمع قرن ، وهو القوم المقترنون في زمن واحد. والأزواج الأصناف.

# الإعراب:

اسم كانت محذوف أي ان كانت الصيحة أو العقوبة إلا صيحة واحدة . وحسرة منادى أي احضري يا حسرة فهذا وقتك ونُصبت لأن عملى العباد يتعلق بها . وكم خبرية ومحلها النصب بأهلكنا. والمصدر من انهم اليهم لا يرجعون مفعول لفعل محذوف أي قضينا انهم لا يرجعون ، وقيل : ان هذا المصدر بدل من

أهلكنا ، ويلاحظ بأن البدل على نية التكرار ، ولا يقال: كم كونهم لا يرجعون. وان نافية وكل مبتدأ ولما بمعنى الا ، وقال صاحب البحر المحيط : ان «لما ، لا تستعمل في الاستثناء إلا في المسموع فقط ، فلا يقسال قام القوم لما زيداً . والأرض مبتدأ والميتة صفة لها ، وآيه خبر أي والأرض الميتة آية لهم . وما عملته « ما » عطف على ثمره أي ويأكلون من الذي عملته أيديهم .

# المعنى :

( وما أنزلنا على قومه من بعده من جند من السهاء وما كنا منزلين ان كانت الا صيحة واحدة فإذا هم خامدون ) . ضمير قومه يعود إلى المؤمن الذي قال : اتبعوا المرسلين الخ . والمراد بجند السهاء الملائكة ، والصيحة هي صيحة العذاب ، وخامدون ميتون . والمعنى ان اهلاك المكذبين علينا سهل يسير ، فإذا أردناه فلا نرسل عليهم ملائكة العذاب، بل ما هي إلا صيحة يسمعونها من السهاء حتى تصبح بيوتهم قيوراً لأجسامهم .

(يا حسرة على العباد ما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون). هذا بيان وتفسير للسبب الموجب للحسرة ، وهو اصرار المشركين على تكذيب الرسل، واتخاذهم سخرياً وهزواً .. وتسأل : من هو المتحسر،مع العلم بأن الله سبحانه لا يتحسر على أحد ؟

الجواب: لا متحسر في الدنيا على الاطلاق ، لأن الحسرة هنا كنايــة عن سوء مصيرهم وعاقبتهم الوخيمة التي يتحسرون معها حين يرون عــذاب جهنم ، ويندمون على اضاعة الفرصة في الحياة الدنيا .

(أوكم يرواكم أهلكنا قبلهم من القرون). يتحسرون ويندمون في الآخرة لأنهم لم يتعظوا في الدنيا بالأمم الماضية الذين أهلكهم الله لما كذبوا الرسل (أنهم اليهم لا يرجعون). قال أكثر المفسرين القدامي والجدد، ومنهم المراغي وصاحب الظلال، قالوا في معنى هذه الجملة الكريمة: ألم ير المكذبون ان الأمم الذين أهلكناهم لا يعودون إلى الدنيا ثانية إلى وأي هذا التفسير نظر، لأن عدم عودة الأموات إلى الدنيا حجة للمكذبين بالبعث، وليس حجة عليهم.. والمعنى الصحيح

- كما نظن -- ألم ير المكذبون ان الله قد أهلك الماضين بقضهم وقضيضهم ، ولم يبق منهم أحد يرجع الى المكذبين اللاحقين ينبئهم بخبر المكذبين السابقين ، واتما دل على الهلاكهم المعالم والآثار : « فتلك بيوتهم خاوية بما ظلموا أن في ذلك لآية لقوم يعلمون - ٧٥ النمل » فهذه الجملة أشبه بقوله تعالى : « فلا يستطيعون توصية ولا الى أهلهم يرجعون - ٥٠ يس» ، ( وان كل لما جميع لدينا محضرون). كل الناس موقوفون غداً بين يدي الله لنقاش الحساب وجزاء الأعمال . كان على ربك حتماً مقضياً .

﴿ وَآيَة لَهُمَ الْأَرْضُ الْمِيَّة أُحِينَاهَا وَأَخْرَجُنَا مِنْهَا حَبَّا فَمَنْهُ يَأْكُلُونَ وَجَعَلْنَا فَيْهَا جَنَاتُ مِنْ نَخْيَلُ وَأَعْنَابُ وَفَجَرَنَا فَيْهَا مِنْ الْعَيُونَ ﴾ . تقدم مثله في الآية ٩٩ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٣٤ والآية ٤ من سورة الرعد ج٤ ص ٣٧٦ والآية ٥ من سورة الحج ج ٥ ص ٣١٦ .

(ليأكلوا من تمره وما عملته أيديهم أفلا يشكرون) نعم الله التي لا تعد ولا تحصى . وقوله : « ما عملته أيديهم » فيه إيماء الى أن النعمة حقاً هو المال الحلال المكتسب من كد اليمين وعرق الجبين ، أما المال الحرام فهو نار وجحم : « إنما يأكلون في بطونهم الراً - ١٠ النساء » : « ما يأكلون في بطونهم إلا النار البقرة » .

(سبحان السذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون ) . تنزه عن الشريك ، وتعالى علواً كبيراً الذي خلق الأنواع والأصناف في الحيوانات والطيور ، وفي النباتات والانسان ، وفيا لا نعلم من أقطار الساء وتخوم الأرض، وكل صنف من هذه الأصناف يختلف لوناً وحجاً ، وفي بعضها طعم كالنبات ، وفي آخر أخلاق كالانسان . ويقول أهل الاختصاص ؛ ان المادة الجامدة مؤلفة من شيئين أيضاً : سالب وموجب ، ولولاهما لما وجد كائن .. ولا مصدر لذلك إلا العليم الحكيم ، أما الصدفة فلا يلجأ اليها إلا قاصر أو مكابر .

وفي كل شيء له آية الآية ٣٧ – ٤٤:

وَ آيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَعَ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي

#### اللغة :

نسلخ منه النهار أي نزيل النهار ونضع الليل مكانه . ومظلمون داخلـــون في الظلام . والعرجون على وزن فُعلول من الانعراج أي الاعوجاج ، وهبو غصن النخلة شبه به القمر إذا انتهى في نقصانه . فلا صريخ فلا مغيث .

# الإعراب :

الليل مبتدأ مؤخر وآبة خبر مقدم . ذلك تقدير العزيز كلام مستأنف مبتدأ وخبر . والقمر على حذف مضاف والعامل به فعل محذوف أيضاً دل عليه الموجود أي وقدرنا دوران القمر قدرناه . ومنازل منصوب على الظرفية أي في منازل مثل دخلت الدار أي في الدار خلافاً لصاحب مجمع البيان . وكل مبتدأ وفي فلك متعلق بيسبحون والجملة خبر ، والجمع باعتبار المنازل ، وتسدل يسبحون على ان واو الجمع تطلق بعض الأحيان على غير العقلاء ، وقال قائل : ان الشمس والقمر من المعقلاء ، والمصدر من الما حلنا مبتدأ مؤخر ، وآية لهم خبر مقدم أي حملنا ذريتهم في الفلك آية لهم . ورحمة مفعول من أجله ومناعاً عطف على رحمة .

# المعنى :

ذكر سبحانه هنا آيات كونية تدل على قدرته وعظمته ، وهي :

١ - ( وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون ) . يتعساقب الليل والنهار نتيجة لكروية الأرض ودورانها حول نفسها تماماً كدوران الرحى، وجانب الأرض الذي يحاذي الشمس حين الدوران يصير نهاراً ، وغير المحاذي يصير ليلاً ، فإذا تجاوز عن الشمس ما كان محاذياً لها بسبب الدوران وحل محله الجانب الآخر الذي كان ليلاً ، إذا كان كذلك ينعكس الأمر ، فيصير ما كان ليلاً نهاراً ، وما كان نهاراً يصير ليلاً ، وهكذا دواليك ، وقد عبر سبحانه عن هذا بالانسلاخ، وأسنده اليه لأنه خالق الكون وسبب الأسباب ، وتقدم مثله في الآية ٢٧ من سورة وأسنده اليه لأنه خالق الكون وسبب الأسباب ، وتقدم مثله في الآية ٢٧ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٣٧ والآية ١٢ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٢٠٠ .

٧ – (والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العلم). اختلف المفسرون في المراد من مستقرها على أقوال أنهاها الرازي الى أربعة، وكلها بعيدة عن الافهام، والصواب ان مستقرها كناية عن سيرها بنظام محكم ودقيق، ويومى، الى هذا قوله تعالى: ذلك تقدير العزيز العليم. ونقل مؤلف كتاب القرآن والعلم الحديث عن كبار علماء الفلك المعاصرين: « ان الشمس تجري بسرعة ١٢ ميلاً في الثانية غير دورانها حول نفسها ، وأنها تختلف عن حال دوران الأرض ». وتقدم ما يتصل بذلك في الآية ٢ من سورة الرعد ج ٢ ص ٣٧٣.

( والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القدم ) . وهذه المنازل لا تُبدل بغيرها ، ولا تتحول من مكانها، ولا القمر يضل عنها . وقال الفلكيون : انها ٢٨ ينزل كل ليلة في واحد منها ، ويستر في ليلتين إذا كان الشهر ٣٠ يوماً ، وفي ليلة واحدة اذا كان ٢٩ ، وعندئذ يصبر كفصن النخلة في الدقة والانحناء ، وهذا هو المراد بالعرجون . وتقدم ما يتعلق بذلك في الآية ٣٦ من سورة التوبة ج ٤ ص ٢٩ فقرة « الأشهر القمرية هي الأشهر الطبيعية » .

( لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكـــل في فلك يسبحون ) . لكل كوكب فلكه الخاص يدور فيه بنظام، وبجري في منازل مقدرة إلى أن يطويها الله طي السجل للكتاب . وفي نهج البلاغة : • وجعل شمسها ــ أي

شمس الكواكب ... آية مبصرة لنهارها ، وقرها آيسة ممحوة من ليلها ... أي ان ضوء القمر يطغى على ضوء بقية الكواكب .. فأجراهما ، وقدر سيرهما في مدارج درجها ليميز بين الليل والنهار بهها ، وليعلم عدد السنين والحساب بمقاديرهما .. ومما قرأته في هذا الباب حديث قدسي " ذكره صاحب الأسفار في المجلد الثالث، ومعناه ان الله سبحانه قال : لو وضعت الشمس في جانب خاص من الكون لرفع الغني بناءه وحجب نور الشمس عن الفقير ، ولكن وضعتها في أفق تدور فيسه وتسبر حتى يجد الفقير نصيبه من ضوئها تماماً كما بجد الغني .

" \_ ( وآية لهم اذا حملنا ذريتهم في الفلك المشحون ). ضمير الهم وذريتهم يعود إلى أبناء آدم .. يذكرهم الله سبحانه بأنعمه العظام عليهم ، ومنها حملهم في السفن مملوءة بهم وبمتاعهم تنقلهم من بلد الى بلد . وتقدم مثله في الآية ٣٢ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٣٥ .

٤ ــ ( وخلقنا لهم من مثله ما يركبون ) . ضمير مثله يعود إلى الفلك ، وقال المفسرون القدامى : المراد بمثله الإبل والخيل والبغال والحمير . قالوا هذا حيث لا طائرة ولا سيارة ولا مركبة فضاء ( وان نشأ نغرقهم ) ولو كانوا في المدرعات وحاملات الطائرات . والغرض هو أن يذكرهم سبحانه بنعمة النجاة من الغسرق ، وانه لولا رحمنه وعنايته لكانوا من الهالكين ( فلا صريخ لهم ولا هم ينقذون ) من الغرق مها استغاثوا واستجاروا ( إلا رحمة منا ومتاها الى حين ) إلا أن يتداركهم الله برحمته من أهوال البحر ، ويؤخرهم الى أجل مسمى وفقاً لعلمه وحكمته .

# اتقوا ما بين ايديكم الآية ١٥٥ - ٥٤ :

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُوْخُونَ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ \* وَإِذَا قِيلَ تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ \* وَإِذَا قِيلَ لَمُنْهِمْ مَنْ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطُعِمْ مَنْ

لَو يَشَاءُ اللهُ أَطْعَمهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي صَلَالِ مُبِينِ \* وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هٰذَا الوَّعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدةً تَأْخَذُهُمُ وَهُمْ يَخِصَّمُونَ \* فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيةً وَلَا إِلَى أَهْلِيمُ يَرْجِعُونَ \* وَنَفِخَ فَيْ الصَّوْدِ فَإِذَا مُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّيمُ يَنْسِلُونَ \* قَالُوا يَا وَيُلَنَا فِي الصَّوْدِ فَإِذَا مُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّيمُ يَنْسِلُونَ \* قَالُوا يَا وَيُلَنَا مِنْ مَوْقَدِنَا هٰذَا مَا وَعَدَ الرَّاحُنُ وَصَدَقَ ٱلْمَرْسَلُونَ \* إِنْ مَنْ مَوْقَدِنَا هٰذَا مَا وَعَدَ الرَّاحُنُ وَصَدَقَ ٱلْمَرْسَلُونَ \* إِنْ كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مِنْ مَعْمَلُونَ \* فَالْيَوْمَ كَانَتُ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَالْيَوْمَ لَا تُعْمَلُونَ \* فَالْيَوْمَ لَهُ فَالْمَوْنَ \* فَالْمَوْنَ فَلَا يَعْمَلُونَ \* فَلْ مُنْ مَوْلُونَ \* فَالْيَوْمَ لَا يُعْمَلُونَ \* فَالْمَوْنَ فَالْمَا مُنْ مُؤْلُونَ \* فَالْمَوْنَ \* فَالْمَالُونَ \* فَالْمَوْنَ \* فَلْمُونَ \* فَلْكُونَ وَلَا لَوْلُونَ فَالْمَالُونَ \* فَلْمُونَ وَلَا لَعُونَ وَلَا لَعْلَالُونَ فَالْمَالُونَ \* فَلْمُونَ فَالْمَالُونَ \* فَلْمُونَ فَيْسُلُونَ فَالْمُولُ فَالْمَالُونَ فَالْمُونَ فَالْمُونَ فَالْمُولُونَ \* فَالْمُونَ فَالْمُولُونَ فَلِلْمُ فَالْمُونَ فَالْمُؤْلِ فَالْمُولُونَ فَالْمُولُ فَالْمُولُونَ فَالْمُولُونَ فَلْمُونَ فَالْمُولُ فَالْمُؤْلِقُونَ فَالْمُؤْلُونَ فَالْمُؤْلِقُ فَالْمُولُ فَالْمُولِ فَالْمُؤْلِقُونَ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَا فَيَعْمُونَ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلُونَ فَالْمُؤْلِ فَا فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِقُولُ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلُولُ فَالْمُؤْلِقُولُ فَالْمُؤْلِ فَالْمُؤْلِولُولُ فَالْمُؤْلِ فَا

# الإعراب :

جواب وإذا قيل لهم اتقوا محذوف أي أعرضوا بدلالة قولـــه : معرضين في الآية التالية . وويلنا منادى أي يا ولينا احضر هذا أوانك . هذا ما وعدنا الرحمن مبتدأ وخبر والكلام مستأنف .

# المعنى :

( وإذا قيل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم لعلكم ترحمون ) . ضمير الهم العود الى مشركي العرب . والمراد بما بين أيديهم معاصي الله ومحارمه ، وبما خلفهم العقاب عليها . وفي نهج البلاغة : الله الساعة تحدوكم من خلفكم » . والمعنى ان رسول الله نهاهم عن المعاصي ، وأنذرهم بنقمة الله وعذابه ان عصوا، وبشرهم برحمته وثوابه ان أطاعوا ، ولكنهم انقلبوا على أعقابهم مدبرين . ( ومسا تأتيهم من آية من آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين ) . كلما جاءهم الرسول بمعجزة من آية من آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين ) . كلما جاءهم الرسول بمعجزة

ظاهرة أو بيّنة واضحة كذّبوا بها تمرداً وعناداً . وتقدم مثله في الآية ، من سورة الشعراء ج ه ص ٤٨٨ .

( وإذا قبل لهم انفتوا مما ررقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا أنطعم من لو يشاء الله أطعمه ان أنتم إلا في ضلال مبين) للمترفين مبدأ واحد ودين واحد، وهو الحرص على ثراثهم ومصالحهم، فإذا تكلّموا أو فعلواً فبوحي منه يقولون ويفعلون، وإذا نظروا فمن خلاله ينظرون ، وإذا قبل لهم : لا تفسدوا في الأرض قالوا : أنؤمن كما أنما نخن مصلحون ، وإذا قبل لهم : آمنوا كما آمن الناس . قالوا : أنؤمن كما آمن السفهاء ؟ وإذا قبل لهم : اسجدوا للرحمن قالوا : وما الرحمن ؟ بل نسجد للدرهم والدينار . وإذا أمرهم آمر أن ينفقوا على المحاويسج قالوا : قضى الله عليهم بالفقر ، وقدر لنا الغنى .. وجهلوا أو تجاهلوا ان الفقر من صنع الأرض لا من صنع السماء ، من فساد الأوضاع وجور أنظمة السلب والنهب واستغلال الضعفاء .

( ويقولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين ). واذا حذرهم الله والرسول من سوء العاقبة وبئس المصبر ؛ وتقدم مثله في العديد من الآيات ( ما ينظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وهم بخصمون ) أي يتنازعون في شؤون دنياهم ، ومثله : « فأخذناهم بغتة وهم لا يشعرون ـ ه الأعراف » .

( فلا يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون ) . اذا جاءت صيحة العذاب فلا يُمهمَل أحد منهم ليوصي أهله بما اهمه ، وان كان غائباً عنهم لا يملك الرجوع اليهم ( ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث الى ربهم ينسلون ) . تقدم مثله في الآية ١٠٠ من سورة الكهف ج ٥ ص ١٦٢ .

(قالوا يا ويلنا من يعثنا من مرقدنا). تعجبوا من إحياثهم بعد الموت، وكانوا من قبل يسخرون ممن يعدهم بسه، ويأمرهم بالاستعداد له، وبعد أن شاهدوه قالوا: (هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون) بأن الساعة آتية لاريب فيها وان الله يبعث من في القبور (ان كانت إلا صيحة واحدة فإذا هم جميع لدينا محضرون). فالحلق والموت والبعث لديه تعالى سواء.. كسل واحد منها

يكون بكلمة واحدة : « ما خلفكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة – ٢٨ لقمان » . وتقدم مثله في الآية ٣٢ من هذه السورة ( فاليوم لا تظلم نفس شيشاً ولا تجزون إلا ما كنتم تعملون ) . وفي معناه : « اليوم تجزى كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم ان الله سريع الحساب – ١٧ غافر » .

# أصحاب الجنة وأصحاب النار الآية ٥٥ – ٦٨ :

إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُعُلِ فَاكِهُونَ ﴿ هُمْ وَأَذُو الْجَهُمْ فِي ظِلاَلَا عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَّكِنُونَ ﴿ لَمُمْ فِيهَا فَاكِهَ ۚ وَلَمُمْ مَا يَدَّعُونَ ﴿ اللَّمْ فَوْلاً عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَّكِنُونَ ﴿ أَلَمْ اللَّيْعُولُونَ ﴿ أَلَمْ الْعَبْدُولِ لِللّٰكُمْ مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ ﴿ وَالْمَتَازُوا اللَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو لَى مِينَ ﴿ وَأَنِ اعْبُدُولِي يَنِي آدَمَ أَنْ لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينَ ﴿ وَأَنِ اعْبُدُونِي لَا يَنِي آدَمَ أَنْ لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينَ ﴿ وَأَنِ اعْبُدُونِ لاَ اللّٰهِ مَا أَنْ لاَ يَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينَ ﴿ وَأَنِ اعْبُدُونِ لاَ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهِ مَا يَعْبُدُوا الْمُرَاطَ تَعْفُولُونَ ﴿ اللّٰهِ مَا يَعْبُولُومَ فَعَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا يَعْبُونَ ﴿ وَلَوْ نَشَالُهُ لَمُ عَلَى مَكَا نَتِهِ مَ فَاسْتَبَقُوا الصّرَاطَ مُضَيّا وَلَا يَرْجُعُونَ ﴿ وَلَوْ نَشَالُهُ لَلْمُسَنّا عَلَى أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُوا الصّرَاطَ مُضَالًا وَلَا يَرْجُعُونَ ﴿ وَلَوْ نَشَالُهُ لَلْهُ مُعَلِّمُ فِي الْخَلُقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ وَلَوْ نَشَاهُ لَمُسْتَنَاهُمْ عَلَى مَكَا نَتِهِ مَ فَاسْتَبَقُوا الصّرَاطَ مُضَيّا وَلَا يَرْجُعُونَ ﴿ وَمَنْ نُعَمِّرُهُ نُنْكُمُ فَى الْخَلْقِ أَفَلا يَعْقُلُونَ ﴾ وَمَنْ نُعَمِّرَةُ نُنْكُمُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلا يَعْقُلُونَ ﴾ وَمَنْ نُعَمِّرُهُ نُنْكُمُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلا يَعْقُلُونَ ﴾

### اللغة :

فاكهون مرحون من الفكاهة لا من الفاكهة . وظلال جمع ظل وهو الفيء .

#### سورة يس

والأرائك جمع أريكة وهي السرير . وما يدعون ما يطلبون . وامتسازوا انفردوا وابتعدوا عن أهسل الخبر والصلاح . جيبلا كثيراً خلقاً كثيراً . اصلوها قاسوا حرها والزموا العذاب بها . والطمس المحو والمراد به هنا العمى أي لأعميناهم . فاستبقوا من الاستباق أي بادروا وانطلقوا . ونكس الشيء هو جعل أسفله أعلاه .

## الإعراب:

في شغل خبر ان وفاكهون خبر ثان . وهم مبتدأ وأزواجهم عطف عليه ، وفي ظلال خبر ، ومتكثون خبر ثان وعلى الأرائك متعلق به . وسلام بدل من ما يدعون . وقولاً منصوب على المصدرية . أن لا تعبدوا «أن م مفسرة للعهد . وان اعبدوني عطف على أن لا تعبدوا الشيطان .

# المعنى :

(ان أصحاب الجنة اليوم في شغل فاكهون هم وأزواجهم في ظلال على الأراثك متكثون لهم فيها فاكهة ولهم ما يدّعون ) . ان أغلى أمنية للانسان الصحة والأمان وراحة البال من المشاغل والمتاعب، وان يتوفر له ما لذ وطاب من مأكل ومشرب ومسكن وملبس ومتعة بالنساء والأشجار والأنهار ، وكل ذلك وما إليه متوفر لأهل الجنة ، وفوق كل شيء ( سلام قولا من رب رحيم ) وسلام الله أمان ورحمة، ورضوانه منتهى السعادة والنعمة .. ومن هنا قال الإمام على (ع) : كل نعيم دون الجنة محقور ، وكل بلاء دون النار عافية .

( وامتازوا اليوم أيها المجرمون ) . كان المجرمون في الحياة الدنيا يتظاهرون بالصلاح ويلبسون مسوح الرهبان ، ويختلطون مع أهل التقى والحير ، ويحقى حالهم على الكثير من الناس ، أما في يوم الفصل والجزاء فيباعد الله بينهم وبين الصالحين ، ويقسول لهم : ادخلوا النار مع الداخلين « يُعرف المجرمون بسياهم فيؤخذ بالنواصي والاقدام - 11 الرحمن » .

( ألم أعهد اليسكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان انه لكم عدو مبين وان اعبدوني هذا صراط مستقيم ). حذّر سبحانه العباد من الشيطان ووسوسته، ونهاهم عن طاعته ، وأرشدهم إلى طريق الخير والهداية ، فأطاع الكثير منهم الشيطان وعصوا الرحمن ، وإلى هذا أشار بقوله :

( ولقد أضل منكم جبلاً كثيراً أفلم تكونوا تعقلون ) . الجبل الحلق ، وكل من سلك مسلك الهالكين بعد أن حُدّر وأنذر فهو في عمى عن نور العقل وهدايته ، ولا جزاء لمثله إلا العذاب الذي أشار اليه سبحانه بقوله : ( هذه جهم التي كنتم توعدون ) بها على ألسنة الرسل ، وتسخرون منها ومنهم ( اصلوها اليوم بما كنتم تكفرون ) . وهذا مصير كل من ضبع وفرط .

( اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون). كل جارحة للعصاة الطغاة ينطقها الله غداً لتشهد على صاحبها بما اجترح من السيئات، فاليد تشهد عليه بما ضرب وسرق وكتب وأشار ، والرَّجل بما سعى ، والعين بما نظر .. وهكذا .

وتسأل : كيف تجمع بين قوله تعالى هنا : « اليوم نختم على أفواههم» وقوله في الآية ٢٤ من سورة النور : « يوم تشهد عليهم ألسنتهم » فقد أثبت لهم النطق هنا ونفاه هناك ؟

الجواب: ان للعباد غداً مواقف لا موقفاً واحداً ، يؤذن لهم بالكلام في بعضها دون بعض ، قال تعالى : يوم يأت لا تكلم نفس إلا بإذنه ــ ١٠٥ هود » . ( ولو نشاء لطمسنا على أعينهم فاستبقوا الصراط فانتي يبصرون ولو نشاء لمسخناهم على مكانتهم فما استطاعوا مضياً ولا يرجعون ) . لو أراد سبحانه أن يعاقب المجرمين في الدنيا لأعمى أبصارهم فلا بهتدون إلى شيء ، ولمسخهم تماثيل جامدة لا حراك فيها ولا حياة ( ومن نعمره ننكسه في الخلق أفللا يعقلون ) . فكس الشيء هو جعل أسفله أعلاه ، وكلما تقدم الانسان في السن تقهقر إلى الوراء ، فيخرف بعد الادراك ، ويضعف بعد القوة .. والغرض من هذا البيان هو الاشارة إلى أن الله سبحانه قد أمد الانسان عياة كافية وافية لأن بهتدي فيها ويعمل صالحاً ، وانه لو محسر أكثر من المعتاد لأقعده العجز والمرض ، وكان

#### سورة پس

طول العمر عليه شراً ووبالاً : « أو كم نعمركم ما يتذكر فيه من تـذكَّر وجاءكم النذير فذوقوا فما للظالمين من نصير - ٣٧ فاطر » .

# وما علمناه الشعر الآية ٦٩ ــ ٧٠ :

وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَتُوْآآََتُ مُبِينٌ\* لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيَّا وَيَجَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ\*

حاول أعداء الله والحق تكذيب محمد (ص) يشتى الوسائل ، من ذلك قولهم: انه مجنون . فقال قائل منهم، وهو الوليد بن المغيرة الذي عاش ومات على الكفر، قال : « كلا ، ان لقوله – يريد القرآن – لحلاوة ، وان عليه لطلاوة ، وان أعلاه لمثمر ، وان أسفله لمغدق ، وانه يعلو ولا يعلى عليه » . فعدلوا عن رمي رسول الله بالجنون الى القول : « هذا ساحر كذاب – ٤ ص » . ولما استبان انهم هم الكاذبون قالوا : كاهن يخطىء ويصيب أو شاعر حلو الكلام خصب القريحة والحيال .

وتجدر الاشارة الى ان الهامهم الرسول الأعظم (ص) بالشعر يدل على ان الشعر عند العرب لا يحده الوزن والقافية ، بل هو أوسع وأشمل .. انه التعبير الفي وجاله موزوناً كان أم غير موزون ، وكذلك هو عند الفلاسفة القدامي ، قال صاحب تفسير روح البيان : « الشعر عند الحكماء القدماء ليس على وزن وقافية ، ولا هما ركن من أركانه عندهم » .. وشاعت هذه الفكرة اليوم في الدراسات الأدبية والنقدية ، وآمن مها كثير من أساتذة الأدب الحديث .

وقد رد سبحانه اتهام نبيه الكريم بالشعر والكهانة في العديد من الآيات، منها: « انه لقول رسول كريم وما هو بقول شاعر قليلاً ما تؤمنون ولا بقول كاهن قليلاً ما تذكرون – ٤٠ الحاقة « . ومنها : « فما أنت بنعمة ربك بكاهن ولا

مجنون أم يقولون شاعر ــ ٢٩ الطور » . ومنها ما حكاه سبحانه عن المشركين: « أثنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون ــ ٣٦ الصافات » . ومنها : « بل هو شاعر ــ ه الأنبياء » .

ومنها الآية التي نحن بصددها (وما علمناه الشعر وما ينبغي له ان هو إلا ذكر وقرآن كريم لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ) . المراد بالحي هنا من أحيا عقله بالتدبر والتأمل ، وتفتح قلبه للحق والحير ، وبالقول كلمسة العذاب تماماً كقوله تعالى : « ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين – ٧١ الزمر » .. قال المشركون : القرآن الذي جاء به محمد (ص) ما هو إلا شعسر يعبر عن تفكيره وخياله ، وليس بوحي من عند الله .. فرد عليهم سبحانه بأن الشعر يرتكز على عاطفة الشاعر وميوله وأهوائه، يناصر من يحب وان كان مبطلاً، ويقاوم من يكره وان كان مجفاً ، والقرآن هو القول الجسد والفصل ، وما هو بالموى والمزل ، هو كتاب عقيدة وشريعة ، وأخلاق وعظات، وفيه علم وفكر ، وأين الشعر من ذلك ؟.

ولو كان القرآن من صنع محمد (ص) لبث فيه آلامه وأحزانه وحياته وأزماته، تماماً كما هو شأن الشعراء .. مع العلم بأن القرآن في معزل عن مشاكل محمد (ص) ومشاغله .

بقي أن نشير الى ان النبي (ص) كان يقدر الشعر ويحترمه كفن له أثر ايجابي في التعبير عن رغبات الجهاهير وأمانيها .. وقد اشتهر انه قال : « ان من البيان لسحراً ، وان من الشعر لحكمة « . وكان يدعو بالتوفيق والتسديد للشعراء الذين ناصروا الحق وأهله .. وخلع بردته على كعب بن زهير تكريماً له حين مدحه بقصيدته الشائعة الذائعة المعروفة بقصيدة البردة ، ومطلعها :

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول متيم اثرها لم يفد مكبول ومنها :

ان الرسول لنور يستضاء به وصارم من سيوف الله مسلول أنظر تفسير الآية ٤ من السورة التي نحن بصددها ، فقرة « الموسيقى الباطنية في القرآن » ، وتفسير الآية ٢٧٤ من سورة الشعراء ج ٥ ص ٢٤٥ .

#### سورة پس

أيدي الله هي سنن الكون والطبيعة الآية ٧١ – ٧٦:

أُولَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ يِمَّا عَيِلَت أَيْدِينَا أَنْعَاماً فَهُمْ لَهُمْ فَيهَا مَالِكُونَ\* وَذَالْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُونَ\* وَلَهُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُ أَفَلا يَشْكُرُونَ\* وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ آلِهَةً لَعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ\* لا يَشْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ فَهُمْ بُونَدُ يُخْضَرُونَ\* فَلا يَحْزُنكَ قُونُهُمْ إنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ\*

#### اللغة :

ركوبهم بفتح الراء ، والمراد به هنا المركوب مثل حلوب أي المحلوب .

# المعنى :

( أولم يروا انا خلقنا لهم مما عملت أيدينا انعاماً فهم لها مالكون وذللناها لهم فنها ركوبهم ومنهسا يأكلون ولهم فيها منافع ومشارب أفلا يشكرون ) . المراد بالانعام الإبل والبقر والغنم ، وهي نعمة من الله على عباده يأكلون من لحومها ، ويشربون من ألبانها، ويتخلون من جلودها وأصوافها وأوبارها بيوتاً وأثاثاً ولباساً ، وتحملهم وأثقالهم إلى بلد ما كانوا بالغيه إلا بشق الأنفس .. وكرر سبحانه ذلك في العديد من الآيات ، منها الآية ١٤٢ من سورة الانعام ج ٣ ص ٢٧٣ والآية لا من سورة الانعام ج ٣ ص ٢٧٣ والآية وطاعته ، وقد أشار سبحانسه الى ذلك بقوله : « أفلا يشكرون » . وفي نهج البلاغة : لو لم يتوعد الله على معصيته لكان يجب أن لا يُعصى شكراً لنعمه . والمراد بقوله تعالى : « مما عملت أيدينا » الأسباب الطبيعية لأن الله ليس بجسم والمراد بقوله تعالى : « مما عملت أيدينا » الأسباب الطبيعية لأن الله ليس بحسم

حتى يكون له ايد حقيقة ، قال ابن عربي في الفتوحات : ان أهل الله يقسمون المخلوقات الى نوعين : نوع يوجده سبحانه بكلمة «كن» . ويعبرون عن همذا يعالم الأمر ، لأن قوله «كن» أمر ، ونوع يوجده بأيدي الأسباب ، ويعبرون عنه بعالم الحلق . وتقدم الكلام عن ذلك مفصلاً في المجلد الأول من هذا التفسير ص ٣٩٢ فقرة «الله وسنن الطبيعة » .

( واتخداوا من دون الله آلهة لعلهم ينصرون لا يستطيعون نصرهم وهم لهم جند محضرون ) . غريب ، ولا شك ، أن يعبد العاقل أحجاراً لا تضر ولا تنفع ولكن الأغرب أن محرسها ويقوم على حمايتها من السرقة أو التحطيم ، وفي الوقت نفسه يرجو أن تنصره في الشدائله ، وتقرّبه من الله زلفي (لا يستطيعون نصرهم) أي ان الأصنام أعجز وأحقر من أن تنصر نفسها فكيف تنصر غيرها ؟ ( وهم لمي ان الأصنام أعجز وأحقر من أن تنصر نفسها فكيف تنصر هم المؤصنام، ومحضرون محضرون ) . ضمير «هم » للمشركين ، وضمير «لهم» للأصنام، ومصم ذلك حاضرون أو قائمون ، والمعنى ان الأصنام لا تجدي المشركين نفعاً ، ومسم ذلك يتجندون ويتطوعون للذب عنها كل حين .. وهنا مكان الغرابة .

وفوق هذا كله قال عبدة الأصنام عن النبي (ص): مجنون .. ولماذا ؟ لأنه لا يعبد الأحجار ، وهم العقلاء لأنهم يعبدون ما ينحتون ( فلا يحزنك قولهم ) يا محمد : لنك مجنون أو شاعر أو كاهن ( انا نعلم ما يسرون وما يعلنون ) . أضمروا الحقد والضغينة على النبي (ص) ، وأعلنوا الطعن به وبدعوته .. وليس من شك أن الله بذلك عليم وقدير على حسابهم وعذابهم .. اذن، لماذا الحزن والألم؟.

# قال من يحيي العظام الآية ٧٧ ــ ٨٣ :

أُولَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينَ\* وَضَرَبَ، لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْمِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ\* فَلْ يُحْبِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أُوَّلَ مَرَّةِ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٍ\* الَّذِي تَجعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ\* أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ اللَّهِ عَلَقَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ\* أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلاَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلُّ شَيْءِ وَ الَيْدِ تُرْتَجِعُونَ \*

#### اللغة :

ملكوت مبالغة في ملك الله وسلطانه .

## الإعراب :

أول مرة نصب على الظرفية ، والعامل فيه أنشأها . وجعل لمكم بدل من الذي أنشأها . وبلى حرف جواب ، وتختص بالايجاب ، سواء أكان قبلها مثبتاً أو منفياً أي انها تؤكد الاثبات ، وتبطل النفي .

# المعنى :

( أوكم ير الانسان انا خلقناه من نطفة فإذا هو خصيم مبين ). كان الإنسان بالأمس نطفة ، حتى اذا صار بقدرة الله مخلوقاً سوياً ذا فهم وبيان نسي أصله، وخاصم ربه بالعصيان وتحذلق في الكلام ( وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم ) . الضمير المستثر في ضرب يعود إلى من أنكر البعث ، وَقُلُو ضَرِبِ هَذَا المُنكُرُ مثلًا عَلَى امتناع البعث قائلًا : كيف تجتمع وتتآلف من جديد أجزاء العظام، وتدب فيها الحياة بعد أن تبلي وتصبر ترابآ مبدداً هنا وهناك؟ فرد سبحانه على صاحب المثل : أتعجب من قدرة الله ، وتنكر البعث وتضرب الأمثال، ثم تنسى نفسك ، وان الله قد خلقك من تراب ثم من نطفة ؟ لقد أوجدك ولم تكن شيئاً مذكوراً ، فكذلك يعيدك بعد أن تصبح عظامك رميماً . ( قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم ). قل يا محمد للجاحد

٣٢٦

المعاند : أي عجب من إحياء العظام وهي رميم ؟ ان الذي جعـــل للنطفـة سمعاً وبصراً ، وفهماً وبياناً هو الذي يعيد العظام إلى سيرتها الأولى ... وتقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ٤٩ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٥٢ .

(الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنّم منه توقلون). هذا المثال تتضع منه فكرة البعث، وبيان ذلك ان المنكرين استبعدوا إحياء الموتى لا لشيء إلا ظناً منهم ان الأشياء لا يمكن أن تتحول إلى أضدادها. فأجابهم سبحانه بأن هذا الفلن وهم وخيال، لأن هذا التحول واقع بالفعل، ومحسوس ترونه أنّم صباحاً ومساء، ولكن لا تنتبهون اليه.. فالشجر الأخضر الريان يتحول إلى نار عرقة، والأرض الهامدة تحيا وتهتز بأنواع النبات والأشجار إذا نزل عليها الماء.. فكيف تنكرون إحياء العظام البالية، وتقرون بإحياء الأرض الهامدة وتحول الأشجار إلى نار مع ان الجميع من باب واحد، وهو انقلاب الشيء من حقيقة إلى ضدها؟. وأوليس الذي خلق السموات والأرض بقادر على أن نخلق مثلهم بلى وهو الحلاق العلم). من أوجد الكون من لا شيء بهون عليه أن يوجد مثله ساعة الحلاق العلم). من أوجد الكون من لا شيء بهون عليه أن يوجد مثله ساعة إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون). بدأ الحلق بكلمة «كن» ويعيده بها وتقدم في الآية ٤٠ من سورة النحل ج ٤ ص ١٥٥ ( فسبحان الذي بيده ملكوت وتقدم في الآية ٤٠ من سورة النحل ج ٤ ص ١٥٥ ( فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء والميه ترجعون). تنزه ربنا عن الشريك ، وهو وحده المهدىء والمعيد.

# ميوشرة الضافات

مكية وآياتها ١٨٢ .

# بني للهُ البَّمْ البَيْمُ البَّمْ البَيْمُ البِيمُ البَيْمُ البِيمُ البِيمُ

والصافات صفأ الآية ١ – ١٠ :

وَالصَّاقَاتِ صَفَّا\* فَالرَّاجِرَاتِ زَجْراً\* فَالتَّالِيَـاتِ ذِكْراً\* إِنَّ إِلْهُكُمْ لَوَاجِـدُ\* رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ\* إِنَّا زَيْنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكُورَاكِبِ\* وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ شَيْطَانِ مَارِدِ\* لَا يَسَّمُعُونَ إِلَى الْمَلَا أَلْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ جَانِبِ\* دُحُوراً وَلَهُمْ لَا يَسَمَّعُونَ إِلَى الْمَلَا أَلْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ جَانِبِ\* دُحُوراً وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ\* إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُ شِهَابٌ قَاقِبُ\*

#### اللغة :

الصافات فالزاجرات فالتاليات هي من صفات الملائكة، ويأتي التفصيل . والسهاء الدنيا هي أدنى السموات وأقربها إلينا . ومارد عات متمرد ومريد بفتح الميم مبالغة في المارد . والدحور الطرد . واصب أي دائم . وثاقب مضيء .

#### الإعراب:

والصافات الواو للقسم . وصفــًا مفعول مطلق ومثله زجراً،أما ذكراً فمفعول به .

ورب السموات بدل من واحد . والدنيا صفة للساء . وحفظاً مفعول مطلق لفعل محذوف أي وحفظاً مفعول مطلق لفعل محذوف أي وحفظناها حفظساً . ودحوراً مصدر في موضع الحال أي مدحورين وصاحب الحال الواو في يقذفون . ومن خطف «من» في محل رفع بدلاً من واو لا يسمعون أو في محل نصب على الاستثناء .

## المعنى :

( والصافات صفآ فالزاجرات زجرآ فالتاليات ذكراً ) . اختلف المفسرون في معنى الصافات والزاجرات والتاليات. فهنهم من قال: آنها الملائكة . ومنهم من قال: الصافات هي جماعة المؤمنين تصطف في الصلاة وفي الجهاد ، والزاجرات زواجر القرآن وآياته ، والتاليات قُراء القرآن يتلونه في الصلاة وغيرها .

وغير بعيد أن يكون المراد بالأنواع الثلاثة الذين ذكرهم الإمام على (ع) في الحطبة الأولى من بهج البلاغة . قال في وصف الملائكة : فمنهم سجود لا يركعون ، وراكعون لا ينتصبون ، وصافون لا ينزايلون أي ثابتون في أماكنهم . فجائز أن يكون قوله : « وصافون لا ينزايلون » إشارة الى « الصافات صفاً » . ثم قال : ومنهم أمناء وحيه وألسنة " الى رسله . أي ينزلون بالوحي على أنبيائه كجبريل (ع) ، وعوز أن يكون قوله هذا إشارة الى التاليات ذكراً لأنهم يتلون كتاب الله حين يبتغونه الى الأنبياء . ثم قال : ومنهم الحفظة لعباده . وقال الشيخ عمد عبده في يبان هؤلاء : « كأنهم قوى مودعة في أبدان البشر ونفوسهم محفظ الله الموصولين بها من المهالك والمعاطب ، ولولا ذلك لكان العطب ألصق بالأنسان من السلامة » . ويريد الشيخ عبده بهذا التصوير أن يقرب للافهام كيفية حفظ الملائكة للعباد كما يشعر بذلك قوله « وكأنهم » وعليه بجوز أن يكون قول الإمام : « ومنهم الحفظة لعباده » إشارة الى الزاجرات زجراً اذا قلنا: ان الزجر معناه دفع الأذى عن العباد.

ر ان إلهكم لواحد رب السموات والأرض وما بينها ورب المشارق ) . المراد بالمشارق مشارق الشمس بالنظر إلى أنها تشرق كل يوم من مشرق ، وتغرب في مغرب .. وقد اقسم سبحانه انه واحد لا شربك له في الخلق وتدبيره .

# الله والقسم بخلقه :

وتسأل : لماذا أقسم الله بالملائكة ؟

وأجاب المفسرون بأن الله أقسم بالملائكة للتنبيه الى عظم منزلتهم وعلو شأنهم.. وهذا هو جوابهم — كمبدأ — عن كل ما أقسم به سبحانه : سواء أكان زماناً أم مكاناً أم أي كائن من الكائنات العلوية والسفلية . أما صاحب الظلال فقد ربط بين هذا القسم وبين قول أهل الجاهلية ، ان الملائكة بنات الله كما جاء في الآية من سورة الإسراء: وأفاصفاكم ربكم بالبنين واتخذ من الملائكة انائاً انكم لتقولون قولاً عظياً » قال صاحب الظلال : ان الغرض من القسم بالملائكة هو الرد على من آمن بهذه الحرافة ، ونطق بهذا القول العظيم .

والذي نراه ان الله يقسم بالأشياء مها كانت لغرض واحد، وهو ان كل شيء في الوجود يدل بطبعه على ان الله واحد لا شريك له .. وليس من شك ان الملائكة الصافات منهم وغير الصافات قد عبدوا الله وأطاعوه عن علم ويقين به وبوحدانيته، وعليه يكون علمهم هذا دليلا قاطعاً على انه تعالى واحد لا شريك له في الخلق والملك والتدبير ، تماماً كعلم العلماء بحقيقة موضوعية اكتشفوها ولمسوها في مختبراتهم ومعاملهم .

( انا زينا السهاء الدنها بزينة الكواكب ) . المراد بالسهاء العلو والفضاء، وبالدنيا دنيانا نحن بني آدم ، وليس الكون بأسره ، والمسراد بالكواكب ما كان منها في أقرب سهاء الينا ، والمعنى ان الله سبحانه جعل الكواكب في سمائنا زينة وجالا بأشكالها وأنوارها ، بالاضافة الى منافعها وفوائدها: « وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر – ٩٧ الأنعام » : « هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً وقدره منازل لتعلموا عدد السنن والحساب – ه بونس » .

( وحفظاً من كل شيطان مارد لا يستمعون إلى الملأ الأعلى ويقذفون من كل جانب دحوراً ولهم عذاب واصب إلا من خطف الحطفة فاتبعه شهاب ثاقب ). مفردات هذه الآيات واضحة ، وقد بيتنا البعض منها في فقرة « اللغة ، ما عدا حقيقة المارد ، وحقيقة الملأ الأعلى ، والله ورسوله قد سكتا ولم يبينا لنا

ما المراد من الشيطان المارد والملأ الأعلى .. ونحن لا نفسر من غير علم ، ولذا نقول : ان هذه الآيات من المتشابهات عندنا ، وقد تكون من الواضحات عند غيرنا .

وغير بعيد أن يكون السبب الموجب للسكوت هو ان معرفة هذا الشيطان وهذا الملاً لا تتصل بحياننا، أو ان افهامنا تعجز عن ادراك حقيقتها .. والعالم مها اجتهد ودقيق فإنه لسن بحيط بكل شيء ، بسل لا يستطيع أن يعرف حقيقة أي شيء من جميع جهاته وكما هو في واقعه ، أما معرفتنا بمفردات الآيات كالشهاب الثاقب والعذاب الواصب والقذف والحطف والدحور فلا تجدي نفعاً في تفسير المراد من الآيات بمجموعها ما دمنا نجهل حقيقة الشيطان المارد والملاً الأعلى .

وقال بعض المفسرين : المراد بالشيطان المارد شيطان الجن ، وقال آخر : بل الانسان الذي لا يفكر في عظمة الكواكب ودلالتها على وجود الله. وقال صوفي: المراد بالشيطان التصورات الوهمية والقوى التخيلية .. وكل ذلك رجم بالغيب .. والصمت خير من القول بالجهل : « وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً » .

# بل عجبت ويسخرون الآية ١١ ــ ٢٦ :

صِرَاطِ الْجَحِيمِ \* وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسُولُولَ\* مَا لَكُمْ لَا تَنَاصَرُونَ \* بَلُ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ \*

#### اللغة:

قاستفتهم فاسألهم . واللازب اللازم . وداخرون صاغرون . والمراد بزجرة واحدة صيحة واحدة . ويوم الدين يوم الجزاء ، ويوم الفصل بين الخلائق وتمييز المحق من المبطل .

## الإعراب:

وأزواجهم مفعول معه لأحشروا . وما لكم مبتدأ وخبر ، وجملة لا تناصرون حال أي ما شأنكم غير متناصرين ؟

## المعنى :

( فاستفتهم أهم أشد خلقاً أم من خلقنا انا خلقناهم من طبن لازب ) . اسأل يا محمد الذين أنكروا البعث : أخلق السموات والأرض من لا شيء أصعب أم اعادة الانسان بعد موته إلى الحياة ، وقد خلقه الله من طبن رخو لزج يلزم ما يجاوره ويلتصق به ؟ ان الذي قدر على إيجاد الكون من لا شيء يهون عليه أن يعيد أجزاء الانسان ، ويجمعها بعهد تفرقها . وفي الآية ٥٧ من سورة غافر : ه خلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكبر الناس لا يعلمون » . وتسأل:قال تعالى في سورة الكهف الآية ٢٢ : « ولا تستفت فيهم منهم أحداً » وقال هنا : « فاستفتهم » فحا هو وجه التوفيق بين الآيتين ؟

الجواب : ان موضوع آية الكهف خاص بأهل الكهف وحدهم ، حيث نهى

سبحانه نبيه الكريم أن يسأل أحداً عنهم بعد أن أخبره الله عن أحوالهم ، أما السؤال هنا فإنه موجه الى المشركين فقط ، والقصد منه توبيخهم والقاء الحجة عليهم .

( بل عجبت ويسخرون ) . انك تعجب يا محمد من المشركين حيث جعلوا لله شركاء مع ان دلائل التوحيد بينسة واضحة .. وهم أيضاً يعجبون منك بــل ويسخرون لأن دلائل الشرك هي البينة الواضحة في مفهومهم .. لا دلائل التوحيد. ويلمل على ان هذا المعنى هو المراد \_ ما حكاه سبحانه عن المشركين في الآية ه من سورة ص : « أجعل الآلهة إلها واحداً ان هذا لشيء عجاب ، . واذا قال قائل مع المعري :

# كـــل يعزز دينه ياليت شعري ما الصحيح

قلنا في جوابه : هناك مبادىء واضحة وحقائق لا يختلف عليهما اثنان حيث يشترك في معرفتها الجاهل والعالم، مثل العلم خبر من الجهل، والعلى خبر من الفقر، وما الى ذلك ، فإذا تنازع اثنان في مسألة نظرية ، فمن انتهى قوله الى المبادىء الواضحة فهو المحق والا فهو مبطل .

( واذا ذكروا لا يذكرون واذا رأوا آية يستسخرون). لأن من استسلم لأهوائه وتقاليد آبائه عمي عن الحق « ومن زاغ ساءت عنده الحسنة، وحسنت عنده السيئة، وسكر سكر الضلالة » كما قال الإمام علي (ع) . ( وقالوا ان هذا الا سحسر مبين ) . تكرر منهم هذا القول في العديد من الآيات ، منها الآية ٧ من سورة الأنعام ج ٣ ص ١٦٣ ( أثدًا متنا وكنا تراباً وعظاماً أثنا لمبعوثون أو آباؤنا الأولون ) . المعنى واضبح وتكرر مرات . أنظر الآية ٥ من سورة الرعد و ٤٩ الأولون ) . المعنى واضبح وتكرر مرات . أنظر الآية ٥ من سورة الرعد و ٩٨ من سورة الإسراء و ٨٨ من سورة المؤمنون و ٨٨ من سورة النمل .

( قل نعم وأنتم داخرون فإنما هي زجرة واحدة فإذا هم ينظرون). قل يا محمد لمنكري البعث جواباً عن سؤالهم : أثنا لمبعوثون ؟ قل لهم : أجل ، انكم تبعثون من قبوركم بكلمة واحدة من الله ، وتعشرون اليه أذلاء صاغرين ، وترون بالعين العذاب الذي كنتم به تكذبون .

(وقالوا يا ويلنا هذا يوم الدين\_أي الجزاء \_ هذا يوم القصل \_ أي بين الحق والباطل\_

الذي كنتم به تكذبون). إذا جاءهم الحق، وسنحت الفرصة للعمل قالوا: هذا كذب وسحر لا يصدق به إلا جاهل محدوع . وإذا فات أوان العمل وجاء وقت الجزاء وذاقوا وبال أمرهم قالوا : يا ويلنا قد كنا في غفلة من هذا بل كنا ظالمين .. وتتكرر هذه الصورة في كل حين .. يسعى الجاهل فيا يضره ، فينهاه العاقل الناصح ، وعذره من العواقب ، ولكنه يسخر ويركب رأسه حتى إذا وقعت الواقعة، وجاءه البلاء الذي لا مفر له منه ، وأدرك أنه أخيب الناس سعياً عض يد الندامة وقال : يا ليتنى لم أك شياً .

(احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله ). المراد بالأزواج هنا الأشكال والأشباه، وتومىء الآية الى تصنيف المجرمين ، وان المشرك عشر مع المشركين في مكان واحد من جهم ومعهم الأصنام التي كانوا يعبدون ، وكذلك السارق مع السارقين ، وهكذا كل شكل الى شكله قرين تماماً كما كانوا في الحياة الدنيا ( فاهدوهم إلى صراط الجمعم ) . بعد أن يتم حساب المجرمسين بقال للملائكة : عجلوا بهم إلى سواء الجمعيم .

( وقفوهم انهم مسؤولون ) . قبل أن تذهب الملائكة بالمجرمين الى جهنم عبسون الى السؤال عما كانوا يعملون . وفي بعض الروايات : يُسأل المرء يومذاك عن عمره فيم أبلاه ، وعن مائه مم كسبه وفيم أنفقه ، وعن علمه ماذا عمل به،أما التوفيق بين هذه الآية وبين قوله تعالى : و فيومئذ لا يسأل عن ذنب انس ولا جان \_ ٣٩ الرحمن و أما هذا التوفيق فقد أشرنا إليه أكثر من مرة ، ويتلخص بأن لليوم الآخر مواقف يسأل المرء في بعضها دون بعض . انظر تفسير الآية ٣٥ من سورة يس .

وأقبل بعضهم على بعض الآية ٢٧ – ٣٧ :

وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءُلُونَ \* قَالُوا إِنَّ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْمَيْنِ \* وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْ لَمْ مِنْ مِنْ الْمَيْنِ \* وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْ لَمْ مِنْ مِنْ الْمَانِ بَلْ كُنتُمْ قَوْماً طَاغِينَ \* فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَ "بَنَا إِنَّا لَذَا نِقُونَ \* مَنْ الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ \* إِنَّا فَاغُونَ \* إِنَّا كَنَا عَاوِينَ \* فَإِنَّهُمْ يَوْمَيْذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ \* إِنَّا لَمَا عُونِ \* إِنَّا مَانُوا إِذَا قِيلَ لَا لَهُ إِلَّا اللهُ لَلْ اللهُ اللهُ مَنْ مَنْ مِنْ مَيْذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ \* إِنَّا لَلْهُ اللهُ الله

#### اللغة :

يطلق اليمين على معان ، منها اليد ، ومنها الجهة التي هي ضد اليسار ، ومنها البركة والقوة ، والمراد بها هنا الاغواء مجازاً بدليــــل جواب المتبوعين للتابعين :
و فأغويناكم انا كنا غاوين » .

## الإعراب:

جملة إنَّا لَذَاتَقُونَ مَفْعُولُ الْقُولُ . ومَفْعُولُ ذَاتَقُونُ مُحْذُوفُ أَي الْعَذَابِ .

## المعنى :

(وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون قالوا انكم كنتم تأتوننا عن اليمين). يتساءل

المجرمون ويتلاومون حين يرون العذاب ، ويلقي الضعفاء التبعية والمسؤولية على الرؤساء ، ويقولون لهم فيا يقولون: لولا اغراؤكم وخداعكم لكنا مؤمنين . وعبروا عن هذا الحداع باليمين لأن العرب تتفاءل عا يأتي من جهة اليمين ، فقولهم : تأتوننا عن اليمين أشبه بقول القائل : أتاني من ميولي ورغباني . وتقدم مثله في الآية ٣٨ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٢٦ .

(قالوا بل لم تكونوا مؤمنين وما كان لنا عليكم من سلطسان بل كنتم قوماً طاغين فحق علينا قول ربنا انا لذائقون فأغويناكم انا كنسا غاوين ) . هذا قول الرؤساء أجابوا به الضعفاء ، ومحصله: ما كنا نملك إلا الدعوة وتزيينها، وقد دعوناكم الى الكفر فاستجبتم ، ودعاكم الرسول الى الابمان فنفرتم ، والسر هو خبشكم وطغيانكم وإلا فأي سلطان لنا عليكم لو آمنتم بالله ورسوله كما آمن غيركم ؟ وقد كان من نتيجة كفرنا واغوائنا لكم ، واستجابتكم لنا ان حقت علينا وعليكم كلمة العذاب ، كما ترون .. وليس بعد العذاب الذي نقاسيه من مستعتب . وتقدم مثله في الآية ٢٥ من سورة الاحزاب .

( فإنهم يومئذ في العذاب مشتركون ) . هذا من كلام الله سبحانه ، ومعناه ان العذاب يقع على جميع المجرمين في ذلك اليوم الذي تساءلوا فيه وتلاوموا ( انا كذلك نفعل بالمجرمين ) . عقاب صارم ، وعذاب دائم من غير فرق بين التابع والمتبوع .

( انهم كانوا اذا قبل لهم لا إله إلا الله يستكبرون). تعالوا وتعاظموا عن قبول الحق وكلمته، فأصابهم ما أصاب المستكبرين قبلهم من بأس الله وعذابه ( ويقولون اثنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون ) . قال المفسرون : خلط المشركون في كلامهم، وارتبكوا في غيهم حيث وصفوا الرسول الأعظم (ص) بالشاعر والمجنون معاً مع ان الشاعر ينتقي المعاني بفكر وروية ، ويؤلف بينها بدقة وإحكام ، ويعبر عنها براعة واتقان ، وأين المجنون من هذا ؟

( بل جاء بالحق وصد في المرسلين ) . كلا ، ما هو بشاعر ولا مجنون، وإنما هو رسول كريم ، جاء بالحق من عند الله ، وصدق من تقدمه من الرسل، وما بين يديه من الكتب .. وبعد ، فإن المجنون خير وأفضل ممن وصف محمداً (ص)

بالجنون ، وهو الذي اصطفاه الله واختاره لرسالته ، وجعله سيد المرسلين وخاتم النبيين . انظر تفسير الآية : « وما علمناه الشعر وما ينبغي له – ٦٩ يس ، -

# على سرر متقابلين الآية ٣٨ -- ٤٩:

#### اللغة :

معين ماء غزير . لذة لذيذة . غول صداع . ولا هم عنها ينزفون لا يضنى شرابهم . قاصرات الطرف يحبس نظراتهن على أزواجهن . وعيين جمع عيناء وهي واسعة العينين . مكنون مستور .

# الإعراب :

إلا ما كنتم تعملون و الا ، أداة حصر . والا عباد الله المخلصين استثناء منقطع من ذائقو العذاب ، وما بين المستثنى والمستثنى منه اعتراض . فواكه بدل من رزق . على سرر متعلق بمتقابلين ومتقابلين حال من «مكرمون» . وبيضاء صفة للكأس . وعندهم خبر لمبتدأ محذوف أي حور. وقاصرات الطرف صفة للحور ، وعين صفة ثانية . ومكنون صفة للبيض .

# المعي :

( انكم لذائقو العذاب الآليم و١٠ تجزون إلا ما كنتم تعملون ) . بعد ان قال سبحانه : ان المجرمين في العذاب مشتركون قال لهم : ان عذابكم هو جزاء لما كسبت أيديكم ، ولا تنظلمون فنيلاً .

( الا عباد الله المخلصين أولئك لهم رزق معلوم ) . هذا على عادة القرآن ، يذكر المجرمين وعقابهم ، ويعقب بذكر الطبيسين وثوابهم ، وهو بالاجال رزق معلوم عند الله وعندهم ، وهو بالتفصيل (فواكه) مما يشتهون ( وهم مكرمون ) لأن الفواكه والطعام والشراب مع الاهانسة سموم وهموم ، وفي الأمثال اللبنانية : استقبلني ولا تطعمي ، ( في جنات النعم ) تجري من تحتها الأنهار ( على سرر متقابلين ) ينظر بعضهم الى بعض بغبطة وسرور ( يطاف عليهم بكأس من معين ) محمل الولدان اليهم أنواعاً من الشراب الذي لا ينضب له معين ( بيضاء للمقاربين ) مشرقة اللون طيبة الطعم ( لا فيها غول ) لا صداع من شرابها ولا أوجاع ( ولا هم عنها ينزفون ) أي لا يفني شرابها ، يقال : نزف ماء البشر اذا استخرجه بكامله . ونزف الرجيل اذا ذهب عقله ، ومن ثم قال بعض المفسرين : المراد ان عقولهم لا تذهب من شرابها ( وعندهم قاصرات الطرف عن ) . فواكه وتكريم وسرد وخدم وشراب، وفوق ذلك حور عفيفات جميلات عن ) . فواكه وتكريم وسرد وخدم وشراب، وفوق ذلك حور عفيفات جميلات واسعات العيون ( كأنهن بيض مكنون ) هذا كناية عن صيانتهن وبعدهن عن لمس والأيدي ونظرات الأعين .

# المرأة والفتيان :

بالأمس القريب جاءني كتاب من إحدى الطالبات الكويتيات ، تقول فيه : جرى حديث بينها وبين أترابها في حقوق المرأة، فقالت هي : الاسلام لا يفرق بين الرجال وانساء .. فاعترضن عليها بأن القرآن نُص صراحة على ان الله غدا يكافىء الرجال الطيبين بالحور العين ، وسكت عن مكافأة النساء الطيبات بالشبان والفتيان الفوارس الأشاوس .. ولو كانت الحقوق سواء لوجب أن يكون الجزاء من نوع واحد ..

وتقول الآنسة : انها عجزت عن الجواب. ورغبت إلي ان أكتب به اليها ، لتقنع الفتيات المعترضات .

ويدلنا هذا الحوار البريء على ان المرأة تماماً كالرجل في غرائزه وميوله ، وان الرجل على شرطها هي وشروطها أفضل جزاء لها وثواب – طبعاً والرجل كذلك – وأيضاً يدل هذا الحوار على أن غيرة المرأة من الرجل تماماً كغيرة الضرائر والنظائر . وقلت في جوابي لها : ان القرآن الكريم نص صراحة على المساواه بين الذكر والأنثى كمبدأ عام ، وذلك حيث يقول : « اني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو انثى – ١٩٥ آل عمران » : « ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو انثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة ولا يظلمون نقيراً – ١٢٤ النساء » .. وليس من شك أن من دخل الجنة وجد فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين ذكراً وليس من شك أن من دخل الجنة وجد فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين ذكراً كان أو أنثى كما في الآية ١٧ من الزخرف .. هذا ، الى أن القرآن الكريم ذكر الولدان المخلدين كما ذكر الحور العين ، وإذا وصف الحور بالبيض المكنون فقد وصف الولدان باللؤلؤ المنثور كما في الآية ١٩ من سورة الدهر .

وغير بعيد أن يكون السكوت عـن مكافأة النساء بالفتيان والشبان جارياً على المألوف بين الناس ، حيث بقولون للشاب لم لا تتزوج ؟ ومسى تتزوج ؟ ولا يقولون ذلك للفتيات والآنسات حيث يغلب عليهن الحياء ، وقديماً قيل : أشـد حياء من فتاة .. وأيضاً قيل : ان ملذات الجنة كلها روحية ، لا شائبة فيهـا لمادة أو جنس ، وان ذكر الحور والفاكهة والكأس هو مجرد رمز واشارة بلذة الجسم الى لذة الروح ، وان السرر كناية عن الدرجات والمراتب .

# لمثل هذا فليعمل العاملون الآية ٥٠ – ٦٨ :

فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءُلُونَ ﴿ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينَ ﴿ يَقُولُ أَئِنَكَ لِمَنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ﴿ أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً أَئِنَّا لَمَدِينُونَ ﴿ قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَّلِعُونَ ﴿ فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيمِ ﴿

#### اللغة :

قرين صاحب. ومدينون محاسبون ومجزيون. ومطلعون مشرفون. وسواء الجحيم وسطها . وتردين تهلكني . ومحضرين من الاحضار ، وأحضره جعله حاضراً ، وقالوا : لا تستعمل احضر الا في الشر . والنزل ما يهيء للنازل . والزقوم شجرة تخرج في الجحيم كما قال سبحانه ، وقيل : ان العرب تعرف لها نظيراً في الدنيا وانها مُرَّة وتوجد في تهامة . والطلع أول ما يخرج من النخلة في أكهم . ورؤوس الشياطين كناية عن قبح المنظر . والشوب خلط الشيء بغيره ، والحميم الحاد .

## الإعراب:

ان كدت ، ان ، مخففة من الثقيلة واسمها محذوف أي انك . ولتردين اللام هي الفارقة بين المخففة والنافية ، وتردين أصلها ترديني. ونعمة ربي مبتدأ والحبر محذوف أي كائنة . ونزلا تمييز .

# المعنى :

( فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ) . ما زال الكلام عن أحوال الجنة . قال سبحانه في الآيات السابقة : ان أهل الجنة يتنعمون بأنواع الملذات . وقال في هذه الآية : انهم يتكالمون مسرورين عما كان يجري معهم في الحياة الدنيا ، من ذلك ( قال قائل منهم اني كان لي قرين يقول أثنك لمن المصدقين أثذا متنا وكنا ترابآ وعظاماً أثنا لمدينون ) . يتحدث هذا المؤمن الى الحوانه وجبرانه عن جليس له كان يسخر من الذين آمنوا بيوم الدين ، ويقول فيا يقول : أبعد الفناء نبعث أحياء ؟ حديث خرافة يا أم عمرو .. وهذا ما يلوكه كسل ملحد .. والسر ان الايمان بالبعث فرع عن الايمان بالوحي من الله الى من اصطفى من عباده، والملحد لا يؤمن بهذا الوحي فكيف يؤمن بالبعث بعد الموت ؟. وفي جملة واحدة ان البعث غيب ، والغيب أسطورة عند الملحدين .

(قال هل أنّم مطلعون). الحطاب من المؤمن لزملائه في الجنة يدعوهم أن يشرفوا على جهتم لبروا عاقبة ذاك الساخر المكابر (فاطلع فرآه في سواء الجمعم). قال لهم هذا ، وأشرف هو على جهتم فرأى قرينه في قلبها (قال – له موبخاً – تالله ان كدت لتردين) أي تهلكني وتوقعني في الشك بوسوستك وشكوكك (ولولا نعمة ربسي لكنت من المحضرين) معك في سواء الجحيم ،

ثم يلتفت المؤمن الى اخوانه ويقول لهم : (ألها نحن بميتين إلا موتتنا الأولى وما نحن بمعذبين ان هذا لهو الفوز العظيم ) يتحدث فرحاً بما أصاب ، ويقول : تجاوزنا الامتحان بنجاح، ولله الحمد .. فلا موت ولا أتعاب بعد اليوم .. لا شيء إلا نعمة الله ورضوانه ، وفي هذا المعنى قوله : « لا يذوقون فيها الموت الا الموتة الأولى ووقاهم عذاب الجحيم فضلا من ربك ذلك هو الفوز العظيم — ٧٥ الدخان ، .

( لمثل هذا فليعمل العاملون ) ويتنافس المتنافسون .. أضاف سبحانه الأعمـــال والأفعال الى العباد ، وأوجب عليهم عمل ما فيه خبرهم وصلاحهم ، ونهاهم عما يعود عليهم بالشر والفساد ، وترك لهم الخيار فعلاً وتركآ فيما عدا ذلك ، ووعد

من أطاع بالجنة ، ومن عصى بعذاب الحريق ، وليس من شك ان العاقل يرحم نفسه ويختار لها الأصلح ، وفي نهج البلاغة : ليس لأنفسكم ثمن إلا الجنة ، فـلا تببعوها إلا بها .

( أذلك خير نزلا " أم شجرة الزقوم انا جعلناها فتنة للظالمين ) . ذلك إشارة إلى النعيم ، وهو أجر من أصلح وأحسن عملا " . ونزلا " ما يعد للنازل . والفتنة هنا معناها العداب كما هي في الآية ١٣ من سورة الذاريات : أ يوم هم على النار يفتنون » أي يعذبون ، أما شجرة الزقوم فقد بينها سبحانه بقوله : ( أنها شجرة تخرج في أصل الجحيم طلعها كأنه رؤوس الشياطين فإنهم لآكلون منها فمالئون منها البطون ) . الزقوم من قول العرب : تزقم الطعام إذا تناوله عسلى كره . وفي تفسير الطبري : ان أبا جهل لما نزلت هذه الآية قال ساخرا : انا آتيكم بالزقوم، ثم أتى بزيد وتمر ، وقال : دونكم تزقوا، هذا هو الزقوم الذي يخوفكم به محمد، ورؤوس الشياطين كنايسة عن قبح الشجرة ومنظرها المخيف .. ومن قال : ان شجرة الزفوم ترمز الى سوء العذاب فلا اعتراض لنا عليه ،

(ثم ان لهم عليها لشوباً من حميم). الشوب الحلط، والحميم الحاد، والمعنى انهم يأكلون الزقوم، ويشربون من ماء الصديد، وهو القيح المخلوط بالدم: « من ورائسه جهم ويسقى من ماء صديد — ١٦ ابراهيم » ج ٤ ص ٤٣٣ (ثم ان مرجعهم لإلى الجحيم). والمراد بمرجعهم سكنهم الأخير ومقرهم الدائم، والمعنى طعامهم الزقوم، وشرابهم الحميم، وسكنهم الجحيم، أما لباسهم فقد أشارت اليه الآية ٥٠ من سورة ابراهيم: «سرابيلهم من قطران».

# ضل قبلهم أكثر الأولين الآية ٦٩ – ٨٢ :

إِنَّهُمْ أَلْفُواْ آبَاءَهُمْ صَالِينَ \* فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَّعُونَ \* وَلَقَدْ صَلَّ قَبْلَهُمْ أَكْثَرُ الْأُوَّلِينَ \* وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنْذِرِينَ \* فَانْظُر رَكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ٱلْمُنْذَرِينَ \* إِلَّا عِبَادَ اللهِ ٱلْمُخْلَصِينَ \* وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحُ

فَلْنِعْمَ الْمُجِيبُونَ ﴿ وَتَجَيْنَاهُ وَأَهَلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتُهُ هُمُ الْبَاقِينَ ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴾ سلامٌ على نُوحٍ فِي الْعَالِمِينَ ﴾ وَمَا الْعَالِمِينَ ﴿ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴾ وَاللَّهُ عَلَيْهِ فَي الْعَالِمِينَ ﴾ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَبَادِنَا اللَّهُ وَمِنِينَ ﴾ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### اللغة:

بهرعون يسرعون . وتركنا عليه أبقينا عليه ذكراً جميلاً .

# الإعراب :

فلنعم المجيبون اللام في جواب قسم محذوف وجملة نعم خبر لمبتدأ محذوف أي نحن . وأهله مفعول معه . وهم الباقين «هم» ضمير فصل لا محل له من الإعراب.

# المعنى :

( انهم ألفوا آباءهم ضالين فهم على آثارهم يهرعون ) . الضمير الغائب يعود إلى مشركي العرب الذين ساروا على طريقة الآباء من غير بحث وتدبر ، وتومىء الآبة إلى ان الضال ومن ضل به سواء في المعصية واستحقاق العقاب ، أما من قلد أهل الهداية والصلاح فهو في أمن وأمان من عذاب الله ، ويدل على ذلك قوله تعالى : « قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيشاً ولا يهتدون — ١٧٠ البقرة » . ومعنى هذا ان آباءهم لو كانوا مهتدين لجاز اتباعهم . أنظر ج ١ ص ٢٥٩ فقرة » التقليد وأصول العقائد » .

ر أولقد ضل قبلهم أكثر الأولين ولقد أرسلنا فيهم منذرين ) . ان كذّبك يا محمد مشركو العرب ، وضلوا عن الحق فقد ضل قبلهم أكثر الأمم ، مع ان

الله بعث اليهم رسلاً مبشرين ومنذرين ، واتخذ عليهم الحجسة وبيتن لهم محابة ومكارهه من الأعمال ، فاتبعوا هذه ، واجتنبوا تلك، فحقت عليهم كلمة العذاب ( فانظر كيف كان عاقبة المنذرين ) من الخزي والدمار ( إلا عباد الله المخلصين) فقد أنجاهم سبحانه من عذابه ، وكافأهم بأجره وثوابه .

( ولقد نادانا نوح فلنعم المجيبون ) . يشير سيحانه الى ما جاء في الآية ٢٦ من سورة نوح : « وقال نوح رب لا تلر على الأرض من الكافرين دياراً » . ( ونجيناه وأهله من الكرب العظيم ) . استنصر نوح بالله على طغاة قومه ، فأغرقهم الله ولم يبق منهم دياراً استجابة لدعاء نبيه نوح ، ونجاه ومن آمن معه من أذى الكفرة الفجرة ومن كل كرب وسوء .

# سام ويافث وحام:

( وجعلنا ذريته هم الباقين ) بعد الطوفان دون النساس أجمعين . وفي تفسير الطبري : ه ذرية نوح هم الباقون في الأرض بعد مهلك قومه ، والنساس كلهم من بعده الى اليوم إنما هم من ذرية نوح ، فالعجم والعرب أولاد سام بن نوح ، والترك والصقالبة أولاد بايف ، والسودان أولاد حام ، وبذلك جاءت الآثار وقالت العلماء » . وقد توفي الطبري سنة ، ٣١٩ هـ أي قبل أكبر من ألف سنة ، ولسبقه وتقدمه يلقبونه بشيخ المفسرين .

وفي « قاموس الكتاب المقدس» : « سام اسم عبراني ومعناه واسم، وهو أكبر أولاد نوح ، ومن نسله العرب والآراميون والآشوريون واليهود ، ولذلك تدعى اللغات التي يتكلمون بها السامية نسبة اليه ، مثل اللغة العربية واللغة العبرانية . ويافث اسم سامي " ربما كان معناه جال .. ومن ذريته الذين سكنوا الجبال الغربية من النجاد جنوبي بحو قزوين والبحر الأسود حتى شواطىء وجزائر البحر المتوسط من أصل هندي أوروبي – ويدخل في هؤلاء الترك والصقالبة الذين أشار اليهم الطبري سروحام اسم عبري ، ومعناه حام أي ساخن ، وهو أصغر أبناء نوح ه ، وتركنا عليه في الآخرين ) . أبقينا له الذكر الجميل مدى الحياة ( سلام

على نوح في العالمين ) . هو في أمن وأمان من الله أن يذكره ذاكر بسوء ، وقد كان الأنبياء يسألون الله سبحانه أن يجعل لهم ذكراً حسناً عند الناس من بعدهم : قال ابراهيم (ع) : « واجعل لي لسان صلىق في الآخرين – ٨٤ الشعراء » . ( انا كذلك نجزي المحسنين ) . أي يحسن الله اليهم لأنه لا يضيع عمل عامل من ذكر أو أنثى ( انه من عبادنا المؤمنين ) لأنه أحسن في أعماله وجاهد في الله حق جهاده ، وهذه هي سمات المؤمن ودلائله ( ثم أغرقنا الآخرين ) في الدنيا ، ولهم في الآخرة عذاب ألم جزاء بما كانوا يعملون .

# وان من شيعته لابراهيم الآية ٨٣ ــ ٩٩:

وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ \* إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ \* إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ \* أَيْفُكُمّ آلِفَةً دُونَ اللهِ تُرِيدُونَ \* فَمَا ظَنْكُمْ بِرَبِ الْعَالَمِينِ \* فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النَّجُومِ \* فَقَالَ إِنِي سَقِيمٍ \* فَتَوَلَّوا عَنْبُهُ الْعَالَمِينِ \* فَرَاغَ إِلَى آلِهَتِهِم \* فَقَالَ أَلَا تَأْكُونَ \* مَالَكُمْ لاَ تَنْطِقُونَ \* مُدْبِرِينَ \* فَرَاغَ إِلَى آلِهَتِهِم فَقَالَ أَلَا تَأْكُونَ \* مَالَكُمْ لاَ تَنْطِقُونَ \* فَرَاغَ عَلَيْهِم ضَرْباً بِالْيَمِينِ \* فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَرِقُونَ \* قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَعْمُلُونَ \* وَالله خَلَقَكُم وَمَا تَعْمُلُونَ \* قَالُوا الْبُوا لَهُ الْمُنْافَ فَأَلْقُوهُ فَيَالًا فَأَلُوهُ وَلَا إِنْهُوا لَهُ الْمُنْافِقِ فَلَا إِلَيْهِ مَا لَكُونَ \* وَالله أَنْهَالُوا أَنْهُوا الله الله فَيْكُونَ هَا لَا أَنْهُونَ وَالله أَنْهُونَ هُونَ \* فَالله إِنْهُ فَالله إِلَيْهِ مَا لَا سُفِيلِينَ \* وَقَالَ إِنِّي فَلُوهُ فَي النَّهُ مَا لَا شَفِيلِينَ \* وَقَالَ إِنِّي فَالله إِنْ ذَاهِبُ إِلَى مَنْهُولِهُ إِلَى الْمُونَ \* وَلَالُهُ إِلَى الْمُعْلِينَ \* وَقَالَ إِنِّ فَالله إِلَى فَلِينَ \* وَقَالَ إِنِّ فَيْعُلُونَ \* فَالله إِلَى الله وَلَيْدُ وَلَا إِلَيْهُمُ وَلَا الله وَقَالَ إِنِّ فَالله إِلَى الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَى الله وَلَا الله وَلَوْلَ الله وَلَا إِلَى الله وَلَا الله وَلَى الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَى الله وَلَيْمُ فَلَا الله وَلَوْلَ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَلَيْهِ مَنْ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا الله وَقُولَ الله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه الْمُؤْلِقُولُ اللّه وَاللّه وَال

#### اللغة :

شيعة الرجل الجماعة السائرون على دينه وطريقه ، ثم صارت هذه الكلمة بمفردها

اسماً لشيعة الإمام (ع) ومن قام مقامه من أبنائه . أثفكاً أي زوراً وباطلا . وراغ مال وحاد من جهة الى جهة . ويزفون يسرعون .

#### الإعراب:

إذ جاء «إذ ي في محل نصب بفعل محذوف أي اذكر حين جاء . وإذ قال اذ هذه بدل من الأولى . أثفكاً مفعول به لتريدون . وآلهة بدل من الأفك. فما ظنكم مبتدأ وخبر . وصرباً منصوب على المصدرية أي يضرب ضرباً .

## المعنى :

ذكر سبحانه مضمون هذه الآيات فيا تقدم ، ولذا نفسرها تفسيراً سريعاً مع الاشارة الى رقم الآية والسورة السابقة .

( وان من شيعته لابراهيم ).ضمير شيعته يعود الى نوح، والمعنى ان ابراهيم (ع) سار على نهج نوح عقيدة وعملاً ، وفي بعض التفاسير القديمة : انه كان بين نوح وابراهيم ٢٦٤٠ سنة ، وصاحب هذا القول لم يسنده إلى مصدر موثوق .

(إذ جاء ربه بقلب سلم). وصاحب هذا القلب هو الذي أخلص لله وحده في جميع أقواله وأفعاله. وفي الحديث: لا يستقيم ايمان عبد حتى يستقيم قلبه. وفي نهج البلاغة: طوبسي لقلب سليم أطاع من بهديه، وتجنب من يرديه (اذ قال لابيه وقومه ماذا تعبدون أثفكا آلهة دون الله تريدون). أنكر ابراهيم عبادة الأصنام على قومه، وجابههم بكلمة الحق قائلة : أتطلبون الزور والباطل بالرجوع إلى غير الله ، والتقرب اليه بعبادة سواه ؟ وتقدم مثله في الآية ٧٤ من سورة الأنعام ج ٣ ص ٢١٢.

( فما ظنكم برب العالمين ) ؟ أتظنون به ، وهو خالق الكون ، انه حجر أو كوكب ؟ ألا يردعكم عن هذا الجهل يقظة من عقل ، أو لمحة من فهم . وفي

ج ٤ ص ٣٩١ فقرة : « عقول الناس لا تغنيهم عن دين الله » بينا لماذا عبد المشركون أحجاراً تبول عليها الكلاب والثعالب ( فنظر نظرة في النجوم ) يوهم قومه أنه يبحث عن خالق الكون لأنهم كانوا يعبدون آلهة كثيرة وبنوع خاص « نانار » إله القمر وزوجته « ننجال » ( قاموس الكتاب المقدس ) . وفي معنى هذه الآية ما جاء في الآية ٧٦ من سورة الانعام .

( فقال اني سقيم ) . للمفسرين في معنى سقيم أقوال ، أرجحها ان المراد به هنا الشاك ، وعليه يكون المعنى ان ابراهيم قال لقومه : انا الآن في حيرة أبحث وأدقق لأهتدي الى معرفة الحالق، وقد نظرت في الأصنام فأيقنت انها ليست بآلهة ، ثم نظرت في النجوم فلم أهتد الى شيء بل بقيت على شكي وحيرتي . والسياق يعين إرادة هذا المعنى أو يرجحه - على الأقل - لأنه ربط بين قوله : اني سقيم وبين نظرته في النجوم .. وليس في قوله : اني شاك أي كذب .. كلا، لأنه من باب الماشاة مع الحصم ليأخذه بالحجة ، ويقطع عليه كل معذرة .

( فتولوا عنه مدبرين ) . تركوه وشأنه وذهبوا الى شأبهم (فراغ الى آلهتهم ) . أسرع الى الأصنام مغتنماً فرصة غيابهم عنها ، وكانوا قد وضعوا بين يدبها طعاماً لتباركه ( فقال – للأصنام – ألا تأكلون ما لكم لا تنطقون ) ؟ ومعلوم انسه قال هذا ازدراء بها ، واحتجاجاً على من يعبدها ويتبرك بها ( فراغ عليهم ضرباً باليمين ) . مال على الأصنام بحطمها بيمينه حتى جعلها قطعاً قطعاً الا كبيراً لهم لعلهم اليه يرجعون ( فأقبلوا اليه يزفون ) . أسرع القوم الى ابراهيم وقالوا له : أأنت فعلت هذا يا ابراهيم ( قال أتعبدون ما تنحتون ) ؟ ويلكم لا تفتروا على الأصنام بأيديكم وتقدمون لها الأطعمة وتحرسونها من الاعتداء ، فكيف تكون المة؟ ( والله خلقكم وما تعملون ) هو خالق كل شيء واليه المصر .

( قالوا ابنوا له بنياناً فألقوه في الجمعيم ) . عجزوا عن مقابلة الحجة بالحجة فلجأوا الى الفوة كما هو شأن الطغاة ، يضرمون النار ، ويلقون فيها دعاة الحق والحير كما كانت الحال في القديم ، ولما تقدم العلم المدمر ألقوا النار على الشعوب المستضعفة بنسائها وأطفالها ( فأرادوا به كيداً فجعلناهم الأسفلين ) حيث جعلل

سبحانه النار على ابراهيم بردا وسلاماً ( وقال اني ذاهب الى ربي سبهدين ) . بعد أن أنجاه الله من كيد قومه هاجر من بلده اور الكلدانيين – بابل – الى بلاد الشام . وفي قاموس الكتاب المقدس : « اكتشفت آثار ونقوش ترجع الى حوالى ألفي سنة قبل الميلاد ، وقد وجد عليها اسم ابراهيم بهذه الصيغ : ابرامو . ابرام . ابراما ، وأظهرت الكشوف التاريخية الحديثة الحالة التي كانت عليها مدينة اور التي المجر منها ابراهيم كما كانت حينذاك ، وتقدم مضمون هذه الآيات بنحو من التفصيل في سورة الأنباء الآية ٥١ – ٧٠ ج ٥ ص ٢٨٣ – ٢٨٨ .

# أرى في المنام اني أذبحك الآية ١٠٠ -- ١١٣ :

رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ \* فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَم حَلِيم \* فَاصَّا بَلَسِغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا 'بَنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِي أَذْبَعُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلُ مَا تُوْمَرُ سَتَجِدُ فِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ \* فَلَمَّا أَسُلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ \* وَنَاذَبْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صدَّقَتَ الرُّوثِيَا إِنَّا مَنَ اللّهَ وَلَذَبْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صدَّقَتَ الرُّوثِيَا إِنَّا كَذَلِكَ غَبْرِي الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّ هٰذَا لَهُو الْبَلاَءُ الْمُبِينُ \* وَفَدَبْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ \* وَتَرَكَنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* سَلاَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ \* صَحَذَٰ لِكَ عَلِيمٍ \* وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* سَلاَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ \* وَطَالِمُ لِينَاهُ اللهُ وَمِنِينَ \* وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحٰقَ نَبِيّا مِن فَرَيِّيْ أَنْ يَاللّهُ لِينَاهُ لِينَاهُ لِينَاهُ لِينَاهُ اللّهُ وَعَلَى إِلْسَحْقَ وَمِنْ فُرَيِّتِيماً مُحْسِنُ وَطَالَمُ لِينَاهُ لِينَاهُ مُنِينَ \* وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِلْسَحْقَ وَمِنْ فُرَيِّتِيماً مُحْسِنُ وَطَالَمُ لِينَاهُ مُنِينَ \* الصَّالِحِينَ \* وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِلْسَحْقَ وَمِنْ فُرَيَّتِهِا مُحْسِنُ وَطَالَمُ لِينَاهُ لِينَهُ وَعَلَى إِلْسَحْقَ وَمِنْ فُرَيَّتِهِا مُعْسِنُ وَطَالَمُ لِينَهِ مُن عَلَيْهِ وَعَلَى إِلْسَحْقَ وَمِنْ فُرَيَّتِهِا مُعْسِنُ وَطَالَمُ لِينَهُ مُن مُبِينَ \*

#### اللغة:

أسلما استسلما لأمر الله . وتله صرعه وألقى به على الأرض . والجبين عن يمين الجبهة وشمالها ، والجبهة مكان السجود أي ان ابراهيم ألقى ولده على شقه . والذبح بكسر الذال المهيأ للذبح .

### الإعراب:

وناديناه الواو زائدة عند الكوفيين وناديناه جواب لما ، وعند غيرهم جواب لما محذوف أي فازا وظفرا . وان يا ابراهيم «ان» مفسرة . ونبياً حال من اسحق.

# المعي :

( رب هب لي من الصالحين ) . بلغ ابراهيم (ع) من الكبر عتياً ، ولم يرذق ولداً ، فسأل ربه أن يهيه ذرية مؤمنة وخلفاً صالحاً ( فبشرناه بغلام حليم ) . وهو اسماعيل ، ما في ذلك ريب ، بشهادة القرآن الكريم ، ويأتي البيان مفصلاً بعد تفسير الآيات التي نحن بصددها .

( فلما بلغ معه السعي قال يا بني اني أرى في المنام اني أذبحك فانظر ماذا ترى). الضمير المستر في بلغ يعود الى الغلام المذكور في الآية السابقة ، ونعني به اسماعيل، وضمير معه يعود الى ابراهيم . وقد رأى في منامه أنه يذبح أو يقدم على ذبح ولده ، ففهم من هذه الرؤيا ان الله قد أمره بذبحه .. وفهم الأنبياء يقين، ومن أجل هذا عزم من غير تردد على أن يحقق رؤياه بالفعل ، وأخبر ولده بعزمه وطلب منه أن يبدي رأيه في ذلك بعد النظر والتأمل .

(قال يا أبت افعل ما تؤمر). أجابه على الفور لا رأي لي ولا أمر مع أمر الله وأمرك .. يا أبت اذبحني فلا قيمة للحياة في جنب مرضاة الله ومرضاتك.. افصل يا أبت رأسي عن جسدي وأنت عندي البر الرحيم ما دمت تبغي وجه الله وتستجيب لدعواه .. ثم أخذ اسماعيل يخفف عن أبيه وبهون عليه أمر الذبح ويقول: (ستجدني ان شاء الله من الصابرين) . أتلقى الذبح رابط الجأش قوي اليقين .

( فلما أسلما وتله للجبين وناديناه ان يا ابراهيم قد صدقت الرؤيا انا كذلك نجزي المحسنين ) . لما مد اسماعيل عنقه للذبح وهوى عليه ابراهيم بسكينه مفوضاً كل منها أمره لمن له الأمر – جاء النداء من الآمر الأعلى : هسذا تأويل رؤياك .. انه العزم والاقدام منك على الذبح اخلاصاً فله ، والانقياد من اسماعيال لأمر الله طيب النفس ، أما الذبح بالذات فما هو بمقصود .

وتسأل : إذا كان الذبح غير مقصود فما هو الغرض من الأمر به ؟

الجواب: يرى البعض ان الغرض من ذلك ان ينظهر الله سبحانه للملاً والأجيال عظمة كل من ابراهيم واسماعيل في تضحيته واخلاصه لله ، فيكون موضع التقديس والتقدير الى يسوم يبعثون . وقال آخسر : الغرض ان تبدل سارة غيرتها من هاجر ام اسماعيل، وتكف قسوتها عن ابراهيم .. ونضيف نحن الى هذين القولين ان الله سبحانه أراد أبضاً أن يضرب ذلك مثلاً للمؤمن الحق وانه الذي يطيع الله في كل شيء حتى في ذبح ولده وقلدة كبده ، ويومىء الى هذا قوله تعالى : ( ان هذا طو البلاء المبين) أي ان هذا العزم على التضحية بالنفس والأهل امتئالاً لأمر الله هو وحده المحك للمؤمن حقاً وواقعاً ، والحد الفاصل بينه وبين من يُخيل اليه انه من المؤمن وما هو من الايمان في شيء .

( وفديناه بذبح عظيم ) . المراد بالذبح المذبوح . وقيل كان كبشاً ، وقال آخر : بل كان وعلاً . وأياً كان الفداء فنحن غير مسؤولين عن معرفة نوعه، ولا تتصل هذه المعرفة بحياتنا من قريب أو يعيد. وطريف قول من قال انه كان كبشاً أملح ، ورعى في الجنة أربعين عاماً ، وان ابراهيم (ع) أعطى طحاله وانثيبه لإبليس .. وإذا رعى في الجنة أربعين عاماً فكم يكون وزنه يا ترى ؟

ر وتركنا عليه في الآخرين سلام على ابراهيم كذلك نجزي المحسنين انـــه من عبادنا المؤمنين ). تقدم هذا النص في الآية ٧٨ وما بعدها من هذه السورة نفسها .

( وبشرناه بإسحق نبياً من الصالحين وباركنا عليه وعلى إسحق ). هذه البشارة من الله لابراهيم بولد ثان انما هي جزاء على صبره وإقدامه على ذبح ولده طاعة لله . وفي قاموس الكتاب المقدس : ان سارة ولدت إسحق ولها من العمر ٩٠ سنة، ولابراهيم مئة سنة ، وان معنى إسحق في العبرية يضحك . أما هاجر فقد ولدت

اسماعيل ولابراهيم من العمر ست وثمانون سنة ( ومن ذريتها محسن وظالم لنفسه مبين ) . والمحسن من هذه الذرية هو الذي اتبع ملة أبيه ابراهيم حنيفاً ، والظالم من حاد عنها .

# هل الذبيح اساعيل أو اسحق ؟

ذهب البعض الى ان الذبيح – أي الذي أمر ابراهيم بذبحه – هو اسحق وليس اسماعيل .. ولا مصدر لهذا القول إلا اسرائيليات كعب الأحبار وحسد اليهود لأبناء اسماعيل ، وليس هذا بكثير على بني اسرائيل ، أما الأدلة على ان الذبيسح هو اسماعيل فهي :

أولاً : قوله تعالى : 8 فبشرناه بغلام حليم فلما بلغ معه السعي قال يا بني آني أرى في المنام اني أذعلت » فإنه يدل بصراحة على ان المبشر به والساعي والذبيح صفات لموصوف واحد ، وهو الولد البكر لابراهيم ، وبكر ابراهيم هو اسماعيل باتفاق المسلمين والنصارى واليهود ، فلقد جاء في التوراة الاصحاح ١٦ الآية ١٥ من سفر التكوين ما نصه بالحرف : 8 وكان ابرام ابن ست وتمانين سنة لما ولمدت هاجر اسماعيل لابرام » أي ابراهيم ، واذا عطفنا على هذا ما جاء في التوراة من السفر المذكور الاصحاح ١٧ الآية ١٧ وما بعدها : ان الله لما بشتر ابراهيم باسحق من سارة سقط على وجهه وقال في قلبه : هل بولد لي وأنا ابن منة سنة، وسارة بنت تسعن ؟ . إذا جمعنا بين الآيتين تكون حصيلتها ان اسماعيل هو الولد البكر، وانه يكبر اسحق بأربعة عشر عاماً ، وبينا ان البكر هو الذبيح، فالذبيح – اذن – اسماعيل لا اسحق .

ثانياً: قوله تعالى : • وبشرناه بإسحق نبياً من الصالحين ، حيث جاءت هذه البشارة لابراهيم بإسحق جزاء له على طاعته لله في ذبح ولده البكر ، كما قدمنا، فلا بد ـ وهذه هي الحال ـ أن يكون زمن إسحق متأخراً عن زمن الذبيح ، تماماً كما يتأخر الثواب على العمل عن نفس العمل .

ثالثاً : قوله تعالى في الآيــة ٧١ من سورة هود : ﴿ فَبَشَّرُنَاهَا بَاسِحَقَ وَمَن

وراء إسحق يعقوب ۽ فإن الله بشر سارة بإسحق وبولده يعقوب في آن واحد ، فكيف يأمر بذبح إسحق بعد أن بشر به وبنسله ؟ وماذا تقول سارة عندما تسمع الأمر بذبح وليدها بعد أن سمعت البشارة به وبولده ؟.

رابعاً : لو كان الذبيح إسحق لوجب أن يكون النحر والسعي ورمي الجمار في أرض الشام حيث كانت سارة وولدها إسحق ، وليس بمكـة حيث كانت هاجر وولدها اسماعيل .

# موسى والياس الآية ١١٤ – ١٣٧ :

وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَى مُوسَى وَهُرُونَ \* وَتَجْيَنَاهُمَا وَقُومَهُمَا مِنَ الْكَوْبِ الْعَظِيمِ \* وَهَدْ بْنَاهُمَا الْكِتَابِ الْمُسْتَبِينَ \* وَهَدْ بْنَاهُمَا الْكِتَابِ الْمُسْتَبِينَ \* وَهَدْ بْنَاهُمَا الْكِتَابِ الْمُسْتَقِيمَ \* وَتَرَكّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ \* سَلَمْ عَلَى مُوسَى الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ \* وَتَرَكّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ \* سَلَمْ عَلَى مُوسَى وَهُرُونَ \* إِنَّا كَذَٰ لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّهَا مِسنَ عِبَادِنَا الْمُوْمِنِينَ \* وَهُرُونَ \* إِنَّا كَذَٰ لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّهَا مِسنَ عِبَادِنَا الْمُومِنِينَ \* وَاللَّهُ وَدَبَ آبَائِكُمُ الْأُولِينَ \* فَكَذَّبُوهُ وَاللَّهُ وَدَبَ آبَائِكُمُ الْأُولِينَ \* فَكَذَّبُوهُ وَاللَّهُ مُنْ الْمُحْسِنِينَ \* وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* وَاللَّهُ مُنْ عَبَادِنَا فَا لَيْ اللَّهُ مِنْ عَبَادِنَا لَمُومِينَ \* وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* اللهُ وَيُولِينَ \* وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* فَالْمُومُ مِنْ عَبَادِينَا \* وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* اللهُ مُنْ عَبَادِينَا \* وَتُولَى الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّهُ مِنْ عَبَادِينَا لَمُومُ مِنِينَ \* إِنَّا كَذَٰ لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّهُ مِنْ عَبَادِينَا لَمُومُ مِنِينَ \* اللهُ وَمِنْ مِنْ عَبَادِينَا لَكُولُكُ مَنْ عَبَادِينَا فَى الْمُومُ مِنِينَ \* إِنَّهُ مِنْ عَبَادِينَا لَمُسْتَقِينَ \* إِنَّهُ مَنْ عَبَادِينَا لِلْكَ مَنْ عَبَادِينَا فَيْ الْمُومُ مِنِينَ \* اللهُ وَمُنْ مِنْ عَبَادِينَا فَيْسِينَ \* إِنَّا كَذَٰ لِكَ مَنْ عَبَادِينَا الْمُؤْمِنِينَ \* اللهُ وَمُنْ مِنْ عَبَادِينَا الْمُؤْمِنِينَ \* إِنَّهُ مَنْ عَبَادِينَا الْمُؤْمِنِينَ \* إِنَّا كَذَالِكَ مَنْ عَبَادِينَا وَالْمُؤْمِنِينَ \* إِنْ الْمُؤْمِنِينَ \* إِنْ الْمُؤْمِنِينَ \* إِنْ الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِنِينَ مُنْ الْمُؤْمِينَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِنِينَ مُلْهُ الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِنِينَ مُلِيلِي الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِنِينَ مُ الْمُؤْمِلِينَ مُنْ مُومُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ مُومُولِينَ مُومُ الْمُؤْمِنَا مُومُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ

#### اللغة :

المستبين الواضح . وبعل اسم صنم .

#### الإعراب:

الله وربكم بدل من أحسن الخالقين .

## المعنى :

( ولقد مننا على موسى وهرون ) . من سبحانه على موسى وهرون بالنبوة وخلود الذكر والنصر على الأعداء ، ولا تكون النبوة بالكسب والعمل ، وإنما هي اختيار من الله تعالى : « الله أعلم حيث بجعل رسالته - ١٢٤ الأنعام» . ومن أجل هذا لا يتعلق بها التكليف ، فلا يقال : كن نبياً كما يقال : كن تقياً (ونجيناهما وقومها من الكرب العظيم ) . من طبيعة اليهود أن يتقبلوا كل شيء من أجسل المال وجمعه حيى الذل والعار .. هذا ما نطق به تاريخهم ، فلقد استعبدهم فرعون ولم يحركوا ساكنا حتى جعل الله لهم على يد موسى من الكرب والبالاء فرجاً .

( ونصرناهم فكانوا هم الغالبين ) . أغرق سبحانه فرعون وجنوده ، فتحرر بنو اسرائيل من المذلة والعبودية ( وآتيناهما الكتاب المستبين ) . أنزل سبحانه على موسى وهرون التوراة : وفيها أحكام الله الواضحات (وهديناهما الصراط المستقيم) طريق الحق والعدل ( وتركنا عليها في الآخرين ) ذكراً حسناً ، وثناء جميلاً ( سلام على موسى وهرون ) أمن وأمان من الله عليها ولها دنياً وآخرة ( انساكذلك نجزي المحسنين الهما من عبادنا المؤمنين ) . وفي معناه: همل جزاء الاحسان الإلا الاحسان . وتقدم الكلام عن موسى وهرون وبني اسرائيل في عشرات الآيات. ( وان الياس لمن المرسلين ) . قال المفسرون : الياس هو واحد من أنبياء بني اسرائيل ، وان نسبه ينتهمي الى هرون . وفي أكثر من تفسير : أن الياس هذا الرائيل ، وان نسبه ينتهمي الى هرون . وفي أكثر من تفسير : أن الياس هذا الرائيل ، وفي « قاموس الكتاب المقدس » : ان إيليا اسم عبري ، ومعناه سورة الأنبياء ، وفي « قاموس الكتاب المقدس » : ان إيليا اسم عبري ، ومعناه إلهي يهوه والصيغة اليونانية لهذا الاسم هي الياس ، وتستعمل أحياناً في العربية .

تماماً كما فعل غيره من الأنبياء ( اتدعون بعلا وتذرون أحسن الخالفين الله ربكم ورب آبائكم الأولين ) . وبعل الذي يدعونه من دون الله اسم صنم كما دل سياق الآية . وفي قاموس الكتاب المقدس : « ان بعل بتريث اسم كنعاني ومعناه رب العهد » .. عكف قوم الياس على عبادة بعل كما عكف من كان قبلهم على عبادة الأصنام فدعاهم الى التوحيد كما فعمل نوح وابراهيم وموسى وغيرهم من الأنبياء ( فكذبوه فإنهم لمحضرون ) أعرضوا عن دعوته ، فيحضرهم الله يوم القيامية للحساب والعذاب .

( الا عباد الله المخلصين ) وهم الذين استجابوا لدعوة الياس ، فإنهم بمنجاة من العذاب ولهم أجر كريم ( وتركنا عليه في الآخرين ) ذكراً طيباً ( سلام على ال ياسين ) . قال جهاعة من المفسرين : ان أبا الياس اسمه يس ، فعليه يكون المراد بأل ياسين الياس بالذات لأن الابن من آل الأب، ومها يكن فإن المقصود هنا بأل ياسين هو الياس بقرينة السياق ، فلقد ذكر سبحانه في الآيات السابقة نوحاً بأل ياسين هو الياس بقرينة السياق ، فلقد ذكر سبحانه في الآيات السابقة نوحاً وقال : سلام على ابراهيم ، وأتبعه بقوله : سلام على ابراهيم ، ثم ذكر الياس وانه من ألم موسى وهرون ، ثم ذكر الياس وانه من المرسلين ، وقال : سلام على إلى ياسين ، فتعين انه هو المقصود من آل يس .

# لوط ويونس الآية ١٣٩ ــ ١٤٨ :

وَإِنَّ لُوطاً لِمَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عَجُوزاً فِي الْغَا بِرِينَ ﴿ مُمَّ دَمَّرْنَا الْآخِرِينَ ﴿ وَإِنْ الْمُرْسَلِينَ ﴿ لِنَّ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ وَبِاللَّيْلِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنْ يُونُسَ لِمَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ وَبِاللَّيْلِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنْ يُونُسَ لِمَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْمَقْمَةُ الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ﴾ الْمُشْخُونِ ﴿ فَسَاحَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدَّحَضِينَ ﴿ فَالْتَقَمَةُ الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَجِينَ ﴾ لَلْبِتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ فَلُولًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴾ لَلْبِتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾

فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيمٌ\* وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَــرَةً مِنْ يَقْطِينِ\* وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِثَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ\* فَآمَنُوا فَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ\*

#### اللغة:

الغابرين أي الباقين مع الذين كفروا ، وأيضاً تأتي كلمة غبر بمعنى ذهب . ومصبحين داخلين في الصباح . وابق فر . وساهم أقرع من القرعة . والمدحضين المغلوبين . ومليم فعل ما يستحق عليه اللوم والعتاب . والعراء المكان الحالي .

#### الإعراب:

مصبحين حال من واو تمرون ، وبالليل متعلق بمحدوف معطوفاً على مصبحين أي وداخلين بالليل . والمصدر من إنه كان مبتدأ وخبره محدوف أي لولا تسبيحه ثابت . أو يزيدون «أو » هنا بمعنى بل ، ويجوز أن تكون للامام على المخاطب.

## المعنى :

( وان لوطاً لمن المرسلين إذ نجيناه وأهله أجمعين إلا عجوزاً في الغابرين ثم دمرنا الآخرين ) . تقدم في الآية ٨٠ – ٨٤ من سورة الاعراف ج٣ ص٣٥٣ – ٣٥٤ وفي سورة سورة سورة هود الآية ٧٧ – ٨٣ ج ٤ ص ٢٥٣ – ٢٥٦ وفي سورة العنكبوت الآية ٢٨ – ٣٥ . وفي التوراة الاصحاح ١٩ من سفر التكوين الآية ٣٠ – ٣٨ : انه كان للوط بنتان ، فأسقتا أباهما خرا فواقعها ، وأولد كلاً منها ذكراً .

( وانكم لتمرون عليهم مصبحين وبالليل أفلا تعقلون ) . كان العرب يسافرون من الحجاز الى الشام للتجارة وغيرها ، ويمرون في طريقهم صباحاً ومساءً وذهاباً

وإياباً على أرض قوم لوط، ويرون آثار الهلاك والدمار ، فحذر سبحانه مشركي العرب الذين كذبوا محمداً (ص) قائلاً لهم : ألا تعتبرون بما قد رأيتم من ديار قوم لوط كيف أصبحت خالية خاوية ؟ ألا تخافون أن يصيبكم ما أصابهم ؟

( وان يونس لمن المرسلين ) . يونس هذا هو ذو النون الذي جاء ذكره في الآية ٨٧ من سورة الأنبياء : « وذا النون اذ ذهب مغاضباً » وأيضاً هو صاحب الحوت الذي أشارت اليه الآية ٤٨ من سورة القلم : « ولا تكن كصاحب الحوت اذ نادى وهو مكظوم » . وقال بعض المفسرين : ان يونس من أهل نينوى بكسر النون . وفي قاموس الكتاب المقدس : « ان نينوى كانت عاصمة الأشوريين ، وأنها ازدهرت ازدهاراً عظيماً في بعض القرون للميلاد ، وأنها كانت على الضفة الشرقية من نهر دجلة ، وأن أهلها كانوا يعبدون الإلهة عشتار أو عشروت التي الشركت في عبادتها معظم شعوب العالم القدم » .

( اذ أبق الى الفلك المشحون فساهم فكان من المدحضين ) . دعا يونس قومه الى عبادة الله ، فلم يستجيبوا لدعونه ، فضاق صدره بهم ، وهاجر مغاضياً لهم حتى إذا انتهى الى ساحل البحر وجد سفينة مشحونة بالناس والأهمال ، فسأل أهلها أن يصحبوه ففعلوا ، ولما توسط البحر أشرفت السفينة على الغرق ، وكان لا بد من إلقاء واحد من ركابها في البحسر لتنجو من الغرق ، فاقترعوا فخرجت القرعة على يونس ، فألقى نفسه في البحر ( فالتقمه الحوت وهو ملم ) لأنه لم يصدر على أذى قومه كما صدر غيره من الأنبياء .

( فلولا أنه كان من المستحين كلبث في بطنه الى يوم يبعثون ). وبيتن سبحانه نوع تسبيحه في الآية ٨٧ من سورة الأنبياء : « فنادى في الظلمات – أي في بطن الحوت – أن لا إله إلا أنت سبحانك اني كنت من الظالمسين » فاستجاب الله لندائه ، ونجاه من سجنه السيار في بطون البحار ، ولولا لجوءه الى الله مخلصاً لكان سجنه مؤبداً الى قيام الساعة ،

( فنبذناه بالعراء وهو سقيم وأنبتنا عليه شجرة من يقطين ) . قالوا : خرج من يطن الحوت كالفرخ الممتعط في فلاة لا أنيس فيها ولا حسيس ، فأنبت الله عليه شجرة من يقطين يستظل بها ( وأرسلناه الى مثــة ألف أو يزيدون فآمنوا

فتعناهم الى حين ) . أرسله سبحانه الى هذا العدد ، فأعرضوا في البداية ، ولما تركهم مغاضباً خافوا من نقمة الله وعذابه، فآمنوا بالله وطلبوا منه العفو والرحمة ، فعفا وأنجاهم من الهلاك الى أن وافاهم الأجل ، وعاد اليهم يونس ففرحوا بقدومه وفرح بإيمانهم . أنظر ج ٤ ص ١٩٣ فقرة «القصة» و ج ٥ ص ٢٦٩ .

# ألربك البنات ولهم البنون الآية ١٤٩ -- ١٦٠ :

فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَ بِّكَ آلْبَنَاتُ وَلَهُمْ آلْبَنُونَ ﴿ أَمْ خَلَقْنَا آلْمَلاَئِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ أَلْمَا فِي أَلْ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَلَدَ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَلَدَ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ أَصْطَفَى آلْبَنَاتِ عَلى آلْبَنِينَ ﴿ مَالَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴿ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ أَصْطَفَى آلْبَنَاتِ عَلى آلْبَنِينَ ﴿ مَالَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴿ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ أَمْ لَكُمْ سُلْطَانُ مُبِينَ ﴿ فَأَتُوا بِكِتَا بِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ وَجَعَلُوا اللهِ مَنْ الْجِنَّةُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَلْحُضَرُونَ ﴿ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ أَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ إلّا عِبَادَ اللهِ آلْمُخْلَصِينَ ﴿

#### الإعراب :

أصطفى أصلها أإصطفى الهمزة الأولى استفهام والثانية وصل ، ثم حذفت هذه لمكان تلك . وكيف في محل نصب بتحكمون . عباد الله المخلصين استثناء مسن فاعل جعلوا .

## المعنى :

( فاستفتهم ألربك البنات ولهم البنون أم خلقنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون).

الحطاب في استفتهم لرسول الله (ص)، وضمير الغائب لمشركي العرب .. والقرآن حجة تاريخية عليهم لا تقبل الشك والجدل ، وقد سجل على بعض القبائل منهم انهم كانوا يقولون : اتخذ الله من الملائكة إناثاً له، ثم رد سبحانه قولهم بأنه رجم بالغيب وعمى عن الحق لأنهم لا يعرفون عن الملائكة شيئاً . وفي معنى ذلك الآية بالغيب وممى عن الحق لأنهم لا يعرفون عن الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثاً أشهدوا خلقهم ، والآية ٤٠ من سورة الاسراء ج ٥ ص ٤٦ .

( الا انهم من إفكهم ليقولون ولد الله وإنهم لكاذبون ) . يأتي الافك بمعنى الصرف ، ومنه الآية ٢٢ من سورة الأحقاف : « قالوا أجئتا لتأفكنا عن آلهتنا يأي لتصرفنا عنها، وهذا المعنى هو المراد من الإفك هنا أي انهم من أجل انصرافهم عن التوحيد الى الشرك قالوا : ان لله ولداً .. وليس من شك انهم كاذبون في هذا القول ( أصطفى البنات على البنين ) أيختار سبحانه الأدنى ، ويخصكم بالأعلى – كما تزعمون – « ويجعلون لله البنات سبحانه ولهم ما يشتهون وإذا بشر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسوداً وهو كظيم – ٧٥ النحل ، ج ٤ ص ٢٣٠ .

(مالكم كيف تحكمون) على ما غاب عن عيونكم وعقولكم؟ (أفلا تذكرون) وترتدعون عن الشرك وقول الزور ، وقد ذكركم الله وحذركم بلسان نبيه وأمين وحيه ( أم لكم سلطان مبين فأتوا بكتابكم ان كنم صادقين ) . أروني حجة من عقل أو نقل ان الله اتخذ من الملائكة إناثاً .

( ولقد علمت الجنة إنهم لمحضرون ) كيف يكون نسب بينه وبين الجين ، وهم يعلمون ان الله خلقهم وانه يبعثهم ويسألهم عما كانوا يعملون ( سبحان الله عما يصفون ) وتعالى عما يقول المشبهون والجاحدون علواً كبيراً ( الا عباد الله المخلصين ) فإنهم ينزهونه عن الشريك والولد ، ويخلصون له في الأقوال والأفعال وهو سبحانه يثيبهم على ايمانهم واخلاصهم بأحسن ما كانوا يعملون .

فإنكم وما تعبدون الآية ١٦١ – ١٧٠ :

فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ \* مَسَا أَنْمُ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ \* إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْجَحِيمِ \* وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ \* وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ \* وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ \* وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ \* وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ \* وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ \* وَإِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ \* لَوْ أَنَّ عِنْسَدَنَا ذِكْرًا مِنَ لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ \* وَإِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ \* لَوْ أَنَّ عِنْسَدَنَا ذِكْرًا مِنَ اللَّوَّ لِينَ \* لَكُنَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ \* فَكَفَرُوا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \* اللَّوَ لِينَ \* لَكُنَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ \* فَكَفَرُوا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \*

#### اللغة

بفاتنين بمضلين ومفسدين .. وصال الجحيم معذَّب فيها ، وحذفت الياء من صائي للتخفيف والكسرة دليل عليها ، ومثله « وله الجوار المنشآتُ في البحر » أي الجواري . والمراد بالذكر هنا الكتاب .

# الإعراب:

وما تعبدون « ما » اسم موصول ومحلها النصب عطفاً على اسم ان . ما أنتم « ما » نافية وأنتم مبتدأ وفاتنون خبر والباء زائدة إعراباً وضمير عليه يعود الى ما تعبدون وعلى بمعنى باء السببية أي ما أنتم بسببه فاتنون ، ومثله حقيق علي ان لا أقول إلا الحق أي حقيق وجدير ببي . ومن هو صال « من » مفعول فاتنسين وهو مبتدأ وصال خبر وحددفت ياؤه تخفيفاً كما أشرنا في فقرة « اللغة » . ومنا متعلق بمحدوف صفة لموصوف محدوف أي ما أحد كائن وأحد مبتدأ وخبره له مقام معلوم . وان كانوا «ان» مخففة من الثقيلة واسمها محدوف أي انهم ، واللام في ليقولون اللام الفارقة .

#### سورة الصافات

## المعنى :

( فإنكم وما تعبدون ما أنتم عليه بفاتنين الا من هو صال الجمعيم ). الخطاب في انكم للمشركين ، والمعنى لا يستجيب لتضليلكم وعبادة أصنامكم أيها المشركون الا من تنكب عن طريق الحق والهداية التي تؤدي به الى مرضاة الله وثوابه ، وسلك طريق الضلالة والغواية التي ينتهي معها الى غضب الله وعذابه .

( وما منا إلا له مقام معلوم). هذا من كلام الملائكة يردون به على المشركين الذين قالوا : ان الله اتخذ مما يخلق بنات واصطفاهم بالبنين ، ومحصل الرد انا جميعاً عباد الرحمن نقدسه ونسبت بحمده ، ولكل واحد منا وظيفته في العبادة لا يتعداها ( انا لنحن الصافون وانا لنحن المسبحون ) . منا الذين يقفون صفوفاً للعبادة ، ومنا الذين لا يسأمون من الذكر والتسبيح ، وفي الحديث : فمنهم راكع لا يقيم صلبه ، ومنهم ساجد لا يرفع رأسه .

( وان كانوا ليقولون لو ان عندنا ذكراً من الأولين لكنا عباد الله المخلصين). واو الجهاعة في كانوا ويقولون تعود لمشركي العرب الذين جعلوا لله بنات من الملائكة وبينه وبين الجنة نسباً ، والمعنى ان المشركين قالوا قبل أن يأتيههم محمد (ص) بالقرآن : لو جاءهم كتاب من عند الله بالحق لآمنوا به وعبدوا الله مخلصين له الدين ، فلما جاءهم ما كانوا يتمنون ازدادوا عتواً ونفوراً، والى هذا أشار سبحانه بقوله : ( فحوف يعلمون ) فهو تهديد ووعيد .

# وان جندنا لهم الغالبون الآية ١٧١ --- ١٨٢ :

وَ لَقَدْ سَبَقَتْ كَالِمَتْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ﴿ وَإِنْ نَجُنْدَنَا لَهُمُ ٱلْغَــَالِبُونَ ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ وَأَبْصِرُهُمْ فَسَوْفَ بُجُنْدَنَا لَهُمُ ٱلْغَلِهِ الْبُونَ ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ وَأَبْصِرُهُمْ فَسَوْفَ يُبْكُونَ ﴾ وَإِنّا يَشْتَعْجِلُونَ ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاء صَبَاحُ بُبُصِرُونَ ﴿ أَفَيِعَذَا بِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاء صَبَاحُ

المُنذَرِينَ ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ ﴿ وَأَبْصِرُ فَسُوفَ يُبْصِرُونَ ﴾ وأَبْصِرُ وَتَلَّمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمْدُ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ والْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾

# المعنى :

( ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين انهم هم المنصورون وان جندنا لهسم المناليون ) في الدنيا بالحجة والدليل ، قال الإمام على (ع) : ما ظفر من ظفر الإثم به ، والغالب بالشر مغلوب،أما في الآخرة فلا حول المبطلين ولا قوة . وقال الرازي: «قد تكون النصرة والغلبة بقوة الحجة،وقد تكون بالدولة والاستيلاء، وقد تكون بالدوام والثبات على الحق ، فالمؤمن وان صار مغلوباً في بعض الأحيان بسبب ضعف أحوال الدنيا فهو الغالب ، ولا يلزم على هذه الآية ان يقال : قد تحتل بعض الأنبياء ، وهرم كثير من المؤمنين . وقوله: قد تكون النصرة بالثبات ينطبق على صمود العرب – اليوم – ورفضهم الاستسلام وعزمهم على المقاومة مها ينطبق على صمود العرب – اليوم – ورفضهم الاستسلام وعزمهم على المقاومة مها كانت « أحوال الدنيا » عملى الرغم من انتصار الاستعار والصهيونية عليهم على مراة الحبح ج ه ص الآلة عن دفاعه تعالى عن الذين آمنوا عند تفسير الآية ٣٨ من سورة الحبح ج ه ص ٣٣١ .

( فتول عنهم حتى حتن وأبصرهم فسوف يبصرون ) . الخطاب لمحمد (ص) يأمره الله سبحانه أن يسدع المشركين وشأنهم ، ثم ينتظر قليلا ، وسيرى انهم يستسلمون الأمره أذلاء صاغرين . وهذا ما حسدت بالفعل على الرغم من حشد الجيوش وتكتل الأحزاب ضده ( أفبعذابنا يستعجلون ) . هسذا جواب عن قول المشركين : فأتنا بما تعدنا ، ومعنى الجواب كيف تستعجلون عذاب الله مع العلم انه إذا نزل بكم لا تستطيعون له صرفا ، ولا منه مفرا ( فإذا نزل بساحتهم فساء صباح المنذرين ) . المراد بساحتهم ديارهم ، وبالصباح يوم العذاب ، والمعنى ان يوم ينتقم الله منهم بعد أن أنذرهم هو شر يوم عليهم وأسوأه .

#### سورة الصافات

( واتول عنهم حتى حين وأبصر فسوف يبصرون ) . كرر هذا سبحانه تأكيداً لإنجاز وعده وانه كائن لا محالة ( سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين ) . ختم سبحانه هذه السورة بتنزيه عما لا يليق بعظمته لأنه حكى فيها أقوال المشركين ، ووصف نفسه بالعزة لأنه على كل شيء قدير ، وحمدها لأنه المنعم المتفضل ، وسلم على المرسلين لأنهم أدوا الأمانة بإخلاص ، وتحملوا في سبيلها الكثير .. وبعد ، فلا عزة ولا حمد لمخلوق إلا لمن اعتز بالله وأطاع الله .

# فيتوثره فيوثري

وهي ٨٨ آية مكيّة .

# بني ليوالجمز التحينيم

ص والقرآن ذي الذكر الآية ١ ـ ١١ :

ص وَالْقُرْ آنِ فِي الذَّكْرِ \* بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ \* صَحِبُوا الْهَلَكُنَا مِنْ قَبْلِيمْ مِنْ قَرْنِ فَنَادَوْا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ \* وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ لَهُ لَا السَاحِرُ كَذَّابُ \* أَجَعَلَ الْآلِحَةَ إِلَمَا وَالْحَدَا إِنَّ لِهُذَا لَشَيْهُ عُجَابٌ \* وَأَنْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَن الْآلِحَةَ إِلَمْ أَن الْحَدَا إِنَّ لِهُذَا لَشَيْهُ عُجَابٌ \* وَأَنْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَن الْآلِحَةَ إِلَمْ وَالْحِدا إِنْ لِهُذَا لَشَيْهُ عُجَابٌ \* وَأَنْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَن الْمَلُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَ الْمَتَلَمَ إِلَّا الْحَيلَاقُ \* أَنْ لِللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَا عَذَا لِي \* أَمْ عَنْدَهُمْ خَزَا فِن الْمَلْ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا اللَّهُ وَلُوا عَلَى اللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا اللَّهُ مِنْ فَلُولُ عَلَيْهِ اللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا اللَّهُ مُنْ مُلُكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا مَنْهُمُ اللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا مَنْهُمُ اللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا الْمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا اللَّهُ وَا فِي الْأَسْبَابِ \* الْحَدْدُ مَا لُكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا الْأَنْوَلُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَا فِي الْأَسْبَابِ \* الْحَدْدُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَا فِي الْأَسْبَابِ \* الْجُنْدُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا فِي الْأَسْبَابِ \* الْجُنْدُ مَا اللَّهُ وَا فِي الْأَسْبَابِ \* الْجُنْدُ مَا اللَّهُ الْمُؤْولُ فَي الْمُولُولُ الْمُؤْولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ السَّمُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ ا

#### اللغة:

في عزة وشقاق أي في استكبار عن قبول الحق وعداء له ولأهله. ولات حين ليس الحين. ومناص مفر. وعجاب أمر مفرط في العجب. والملأ جماعة الأشراف. والأسباب الطرق، والوسائل التي يمكن التوصل بها الى الغاية.

#### الإعراب:

والقرآن قسم وجوابه محذوف أي انه الحق أو لقد جاء الحق . وكم في محسل نصب بأهلكنا . ولات حين مناص «لا» نافية تعمل عمل ليس والتاء زائدة مثلها في وبت وثبت وثبت ، واسم لا محذوف وحين مناص خبرها أي لات الحين حسين مناص ، ولا تدخل لات الا عسلي زمان . والمصدر من أن جاءهم مجرور بمن محلوفة أي عجبوا من مجيئهم منذر . ان امشوا « ان » مفسرة لقول محذوف ، والمعنى وانطلق الملا منهم بقول هو امشوا . ولما أداة جزم . وعذاب أي عذابي . وجند مبتدأ وخبره مهزوم . وهنالك ظرف مكان يشار به للبعيد والعامل به مهزوم .

#### المعنى :

(ص) تقدم الكلام عن مثله في أول سورة البقرة ( والقرآن ذي الذكر بسل النين كفروا في عزة وشقاق ) . كذبت قريش بالقرآن الذي فيه خيرهم وعزهم، فأقسم سبحانه بالقرآن نفسه انه الحق من عند الله ، وانه لا سبب لهذا التكذيب إلا تعاظم المكذبين واستنكافهم عن الحق وعداؤهم لمحمد (ص) .. وقسمه تعالى بالقرآن يوميء الى انه الدال ببلاغته على اعجازه ، وبتعاليمه على صدقه، ثم حذر سبحانه قريشاً وذكرهم بهلاك الأولين لمسا كذبوا الرسل ، وذلك حيث يقول : سبحانه قريشاً وذكرهم من قرن فنادوا ولات حين مناص ). استنكف الأولون عن الحق وخاصموا أهله تماماً كما استنكفم وخاصم يا عتاة قريش ، ولما جاءهم العذاب

تراجعوا وخضعوا ، ولكن بعد فوات الأوان ، فخير لكم أن تؤمنوا الآن وقبل أن تضيع عليكم الفرصة فتستغيثوا وتندموا حيث لا يجدي صياح ولا ندم .

## تقليد الموحد وتقليد المشرك :

( وعجبوا ان جاءهم منذر منهم ) . محمد (ص) من قريش ، ما في ذلك ريب ، ولكنه ليس من عتاتهم وطغاتهم ، فكيف يعده هؤلاء منهم ؟ ولو انه استعبد الناس ، وكان له كنز أو جنة من نخيل أو بيت من زخرف لكان منهم في الصميم ، وان لم يكن قرشياً . أنظر ج ه ص ٨٣ فقرة « التفكير من خلال المال وحب الذات » وفقرة « منطق أرباب المال بنك وعقار » ص ٣٥٠ .

( وقال الكافرون هذا ساحر كذاب ) . ولماذا هو ساحر كذاب ؟ وهـذا هو الجواب ( اجعل الآلهة إلها واحداً ان هذا لشيء عجساب ) . ليس العجب العجاب عند هؤلاء واقعاً وحقيقة أن ينكر محمد (ص) الشرك وتعدد الآلهة ، وان خيل ذلك اليهم ، وشعروا بـه من أنفسهم .. كلا ، انمـا العجب العجاب هو خروج محمد (ص) على تقاليدهم الموروثة وأوضاعهم المألوفة أباً عن جد .. انهم في الواقع يدافعون عن تقاليد الآباء والأجداد كدين ومبدأ ، وليس عن الأصنام من حيث هـي ، انهم يدافعون عن الأصنام لأنها من تركة الأولسين وميراثهم : « انا وجدنا آباءنا على أمة وانا على آثارهم مقتدون — ٢٣ الزخوف».

وينطبق هذا على ابمان الجهلاء من الموحدين تماماً كما ينطبق على المان المشركين لأن مصدر الابمانين وأحد، وهو التقليد.. والفرق ان تقليد الموحد صحيح ومقبول لأن له أساساً من الواقع تماماً كقولي: ان صاحب نظرية الجاذبية اسمه نيوتن، وصاحب نظرية النسبية اسمه اينشتين، أما تقليد المشرك فضلال، وصاحبه مسؤول ومعاقب إلا إذا كان قاصراً كالبهائم لأن الشرك بالله لا أساس له من الواقع وبكلمة ان الفكرة تكون صادقة إذا كانت من صلب الواقع سواء أكانت عن علم أم عن تقليد . انظر ج ١ ص ٢٥٩ فقرة ه التقليد وأصول العقائد »

( وانطلق الملأ منهم ان امشوا واصبروا على آلهتكم ان هذا لشيء يراد مــــا

سمعنا بهذا في الملة الآخرة ان هذا إلا اختلاق ) . المراد بالملاً هنا عتاة قريش . واصبروا على المنتكم أي اثبتوا على عبادتها . وهذا شيء يراد إشارة الى الثبات على عبادة الأصنام . والملسة الآخرة هي عقيدة التثليث في المسيحية ، ووصفها المشركون بالآخرة لأنها آخر ديانة ظهرت في عهدهم . وفي تفسير الطبري وغيره ان مشيخة قريش قالوا لأبي طالب : ليكف ابن أخيك عن آلهتنا ، وندعه وإلحه الذي يعبد . ولما ذكر أبو طالب ذلك للرسول الأعظم (ص) قال : اريدهم على كلمة واحدة يقولونها ، فتدين لهم العرب والعجم . فقالوا : نعطيكها وعشراً فا هي ؟ قال : « لا إله إلا الله إ ، فانصرفوا ، وهم يقولون : اجعل الآلهة فا هي ؟ قال : « لا إله إلا الله إلا الله ي ، فانصرفوا ، وهم يقولون : اجعل الآلهة ومكانة شيخ الأبطح .

(أأنزل عليه الذكر من بيننا) ؟ أيختار الله محمداً لرسالته ، ولا جاه له ولا مال ؟ ( بل هم في شك من ذكري ) . ضمير ه هم » يعود لبعض المشركين لأن منهم من أنكر نبوة محمد (ص) حسداً ، ومنهم من أنكرها حرصاً على مصالحه ( بل لما يذوقوا عهذاب ) . فإذا ذاقوه زال عنهم الشك والريب : « وأسروا الندامة لما رأوا العذاب – ٤٥ يونس » .

(أم عندهم خزائن رحمة ربك العزيز الوهاب) . المراد بخزائن الرحمة هنا النبوة فقط ، أو هي وغيرها من نعم الله وإحسانه ، والمعنى لماذا أنكر المشركون واستكثروا رحمة الله لمحمد في اختياره رسولا للعالمين ؟ ألانهم بملكون هذا الاختيار من دون الله (أم لهم ملك السموات والأرض وما بينها) . ان مالك الكون هو الذي بملك النبوة وبهبها وبعز بها من يشاء ، والمشركون لا بملكون مع الله شيئاً كي يمنحوا النبوة لرجل من القريتين عظيم .. أجل هناك شيء واحد يستطيعون به أن يملكوا السموات والأرض ، وهو (فلمرتقوا في الأسباب ) . المراد بالأسباب الطرق والوسائل ، والمعنى ان النبوة يتحكم بها من بملك الكون بما فيه ، فإذا أراد عالم النبوة واحداً منهم فعليهم قبل كل شيء أن يملكوا الأسباب والوسائل التي تصل بهم الى هذا الملك ان كانت متوافرة لديهم .. وفي هذا من والوسائل التي تصل بهم الى هذا الملك ان كانت متوافرة لديهم .. وفي هذا من التعجيز ما هو في غنى عن البيان ( جند ما هنالك مهزوم من الأحزاب ) . ان

الذين حاربوك وعارضوك يا محمد ليسوا بشيء ، فهـــم مغلوبون مهزومون أمام دعوتك على الرغم من كثرة جنودهم وتكتل أحزابهم .

# اصر على ما يقولون الآية ١٢ --- ٢٠ :

#### اللغة :

أصحاب الآيكة قوم شعيب ، والآيكة الشجر الملتف . والمراد بالفواق هنا الزمان البسير ، قال أبو حيان الأندلسي في البحر المحيط : الفواق بضم الفاء وفتحهسا الزمان الذي بين حلبتي الحالب ورضعتي الراضع . والقط النصيب المفروض من قط الشيء اذا قطعه وأفرزه عن غيره ، وعليه يكون معنى عجل لنا قطنا عجل لنا نصيبنا من العذاب . وذا الآيد ذا القوة . وأو اب تواب . والاشراق الصباح . وعشورة مجموعة . وشددنا قوينا .

## الإعراب:

أولئك مبتدأ والأحزاب عطف بيان،وان نافية وكل مبتدأ ثان وكذب خبر، والجملة خبر المبتدأ الأول والعائد محذوف أي منهم . وعقاب أي عقابي . وداود بدل من عبدنا . وذا الآيد صفة . والطير عطف على الجبال . ومحشورة حال من الطبر .

# المعنى :

(كذبت قبلهم قوم نوح وعاد" وفرعون ذو الأوتاد ونمود وقوم لوط وأصحاب الايكة). كذبت هذه الأمم الرسل، فأهلك الله بعضهم بالطوفان كقوم نوح، والبعض الآخر بالغرق في البحر كفرعون. وذو الأوتاد كناية عن استقامة ملكه كم تستقيم الحيمة إذا شدت أطنابها بالأوتاد الثابئة في الأرض: فأما نمود فأهلكوا بالطاغية وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية - ٦ الحاقة م. أما قوم لوط فجعل أعلى ديارهم أسفلها. انظر تفسير الآية ٨٦ من سورة هود ج ٤ ص ٢٠٥٠ وأخذ الله أصحاب الابكة - قوم شعيب - بعذاب أليم ، انظر تفسير الآية ٨٨ من سورة الحجر ج ٤ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ٤ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ٥ ص ١٥٥٠ من الشعراء ج ٥ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ٥ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ٥ ص ١٥٥٠ من الشعراء ج ٥ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ١٠٥٠ من سورة الحجر ج ١٠٠ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ١٠٥٠ من سورة الحجر ج ١٠٠ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ١٠٠ ص ١٥٥٠ من سورة الحجر ج ١٠٠٠ من سورة الحجر ج ١٠٠ من سورة الحجر به ١٠٠٠ من سورة الحجر به ١٠٠٠ من سورة الحرورة سورة الحرورة به سورة الحرورة به سورة الحرورة الحرورة به سورة الحرورة الحرورة به سورة الحرورة الحرورة به سورة الحرورة به سورة الحرورة الحر

(أولئك الأحزاب ان كل إلا كذب الرسل فحق عقاب). أخسة سبحانه أحزاب الشيطان بذنوبهم وقطع دابرهم جزاء بما يكسبون من الشرك وتكذيب أنبياء الله ورسلمه ، ألا يخشى الذين كذبوا محمداً (ص) أن يصيبهم مثل ما أصاب أولئك الأحزاب ؟ (ومسا ينظر هؤلاء إلا صيحة واحدة ما لها من فواق) . هؤلاء إشارة الى الذين كذبوا محمداً (ص) والمعنى ماذا ينتظرون من الله بعد ان كذبوك يا محمد؟ وهو القادر بكلمة واحدة أن يبعث عليهم عذاب النكال والاستئصال في أمد لا يستطيعون معه توصية ولا الى أهلهم يرجعون .

( وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب ) هـــددهم سبحانه على لسان نبيه الكريم بعذاب جهنم ، فقالوا ساخرين : إذا كان هذا واقعاً فلماذا التأخير الى يوم القيامة ؟ فليكن في الدنيا لا في الآخرة ( اصبر على ما يقولون ) يا محمد:

انك ساحر كذاب وما الى ذلك من الافتراءات، فان عاقبة أمرهم الخسران والاستسلام. وقد صبر النبي (ص) على أذى المشركين ١٣ سنة في مكة ، وعلى مكر المنافقين بضع سنوات في المدينة ، صبر هذا الأمد الطويل ، وهو واثق بالمستقبل ، وان أدبر الحاضر .. ولم تمض الأيام حتى نصر الله محمداً ، وأظهر الاسلام على الدين كله ولو كره المشركون .

( واذكر عبدنا داود ) هذا الاسم عبري ، ومعناه محبوب ، وداود هو ثاني ملوك بني اسرائيل ، والأول اسمه طالوت : « ان الله قد بعث لكم طالوت ملكاً \_ 72٧ البقرة ج ١ ص ٣٧٧ . والتوراة تعبر عن طالوت هذا بشاول ، فقد جاء في « قاموس الكتاب المقددس » : ان شاول أول ملوك اسرائيل ، وان داود حارب في جيشه .

وقال الرازي : ان الله وصف داود بأوصاف كثيرة .. ثم شرحها في أربع صفحات بالقطع الكبير ، تلخصها بالأسطر التالية :

۱ – قال الله لمحمد (ص): ( اصبر على ما يقولون واذكر عبدنا داود ).
 وهذا اكرام لداود .

٢ – ( ذا الايد ) أي ذا القوة على طاعة الله .

٣ — ( انه أو َّاب ) أي يرجع في أموره كلها الى الله .

ع ( انا سخرنا الجبال معه يسبحن بالعشي والاشراق والطير محشورة كل له أو اب) . ومثله قوله تعالى في الآية ١٠ من سورة سبأ : « يا جبال أوبني معه والطير » والآية ٧٩ من سورة الأنبياء : « وسخرنا مع داود الجبال يسبحن والطير » انظر ج ٥ ص ٢٩٢ .

ه ... ( وشددنا ملكه ) أي قويناه .

٦ – ( وآتيناه الحكمة ) وهي وضع الأشياء في مجلها ، وبتعبير الرازي « هي العلم والعمل به ، وانما سمي هذا بالحكمة لأن اشتقاق الحكمة من إحكام الأمور وتقويتها » .

٧ – ( وفصل الخطاب ) قال الرازي : فصل الخطاب هو القدرة على ضبط
 ٣٦٩ التفسير الكاشف - ٢٤

المعنى والتعبير عنه إلى أقصى الغايات . وهذا أشمل مما نفهمه نحن مـــن ان فصل الحطاب هو العلم بالقضاء والفصل في الخصومات على أساس العدل .

بهذه الأوصاف الكاملة الفاضلة نعت القرآن الكريم داود ، أما التوراة فقد وصفته بأقبح النعوت كالظلم والفسق والغدر واغتصاب النساء من الأزواج حتى قال المسهمون في وضع قاموس الكتاب المقدس صفحة ٣٦٥ طبعة ١٥ آذار سنة ١٩٦٧ ما نصه بالحرف الواحد: ه ارتكب داود في بعض الأحيان خطايا يندى لها الجبين خجلاً ه .

# ٩٩ نعجة ونعجة واحدة الآية ٢١ – ٢٥ :

وَهَلْ أَتَاكَ نَبْ أَ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ الْهَ دَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَرْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لاَ تَخَفَّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاحُكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطْ وَاهْدِ نَا إِلَى سَوَاهِ الصَّرَاطِ اللهِ إِنَّ اهْذَا أَخِي لَهُ تِسْعُ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ اللهُ وَتَوْنِي فِي الْخِطَابِ فَقَالَ لَمُ لِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ فَقَالَ لَوَ لَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ مَا لَكُولُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا لَيْنِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا لَيْنِينَ مَا فَقَلْ اللهِ اللهِ وَخَلَ رَاكِعًا وَأَنَابَ لِمُ فَقَرْنَا لَوُ اللهِ فَقَوْنَ اللهِ فَقَوْنَ اللهِ فَعَلَى اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

اللغة

الخصم هو المدعي على غيره حقاً من الحقوق . ويستعمل في الواحد والاثنين

والجهاعة والمذكر والمؤنث على السواء . والمحراب عند المسلمين المصلى ومكانه في جهة القبلة . والشطط تجاوز الحد . وسواء الصراط وسط الطريق والمراد به هنا طريق الحق والنعجة أننى الضأن . واكفلنيها اعطنيها واجعلني كافلها . وعزني بفتح العين غلبني ، وفي الحطاب أي في مخاطبة الكلام . والحاطاء جمسع خليط وهو الشريك الذي عمرج ماله ومختلط عمال شريكه . وفتناه ابتليناه . والزلفى القرب من الله . والمآب المرجع .

# الإعراب:

إذ دخلوا بدل من إذ تسوروا . خصان خبر لمبتدأ محذوف أي نحن خصان . لقد ظلمك اللام في جواب قسم محذوف . الا الذين استثناء من بعضهم . وقليل خبر مقدم و « ما » زائدة وهم مبتدأ . وراكعا حال . وأنما فتناه الأصل أننا فتناه و « ما » كافة . وذلك مفعول غفرنا .

## التفسير والاسرائيليات :

نسب جاعة من المفسرين الى داود -- وهم يشر-ون هذه الآيات -- أشياء لا تليق بأهل المروءة والحياء فضلاً عن الأنبياء المعصومين ، وذكروا قصة طويلة جاءت في سفر صموئيل الثاني الاصحاح ١١ و١٢ من العهد القديم المحرف بحكم القرآن ، وشهادة التاريخ ، ونصوص العهد نفسه المسي ترفضها الفطرة ، ولا يقبلها عقل عاقل .. وتتلخص تلك القصة أو الفرية بأن داود عشق زوجسة رجل من خدمه وجنوده ، يدعى « اوريا » ، فاحتال داود لقتله بالمسيف ، واستأثر بزوجته ، وقالت التوراة : ان الله غضب لذلك غضباً شديداً ، وهدد داود على هذا الفعل الشنيع والجريمة الذكراء ، وقال له فيا قال : « قتلت اوريا بالسيف ، وأخذت امرأته .. والآن لا يفارق السيف بيتك الى الأبد لأنك احتقرتني .. هأئذا أقيم عليك الشر من بيتك ، وآخذ نساءك أمام عينيك واعطيهن لقريب من أقربائك ، فيضطجع مع نسائك في عين هذه الشمس لأنك أنت فعلت بالسر ، وأنا أفعل هذا الأمر – أي الزنا – قدام جميع اسرائيل وقدام الشمس » . وفي الاصحاح الأول من سفر الملوك الأول : ان زوجة «اوريا» اسمها «بثشيع» ، وانها هي أم سليان ابن داود .

داود يزني سرآ .. فيعاقبه الله ويؤدبه على فعلته النكراء ، لا باقامة الحد ، ولا باللوم والتأنيب .. بل بهتك نسائه وحرائره وتجريدهن والفجور بهن علناً وفي وضح النهار وعلى رؤوس الأشهاد .

هذه هي الاسفار «المقدسة» تصف خالق الكون بأوصاف أوحش الوحوش ، وأخبت اللثام والطغام. تعالى الله علواً كبيراً عما يقول الظالمون. هذا مثال واحد من عشرات الأمثلسة .. اقرأ مصارعة الله ليعقوب وعجز كل منهسما أن يغلب صاحبه حتى اضطر يعقوب أن يضرب «حُق فخذ الله» . واقرأ أيضاً الاصحاح السابع من سفر النثنية من التوراة الذي جاء فيه : ان الرب التصق باليهود وأباح لحم أن يأكلوا جميع الشعوب من غير شفقة .

وعلى هذه الاسرائيليات اعتمد جاعة من أهـــل التأويل وفسروا بها آي الذكر البشير النذير ، ومنها الآيات التي نحن بصددها .. فعلى القارىء أن يواجه أقوالهم وتفاسيرهم باليقظة والحذر .

# المعنى :

( وهل أتاك نبأ الحصم اذ تسوروا المحراب اذ دخلوا على داود ففزع منهم)؟ يقص سبحانه على نبيه الكريم حادثة وقعت لداود ، وهي انه كان ني ذات يوم منقطعاً الى ربه في مصلاه فإذا باثنين أمامه وجهاً لوجه ، فراعته هذه المفاجأة في غير أوانها .. وفوق ذلك دخولها من أعلى الحائط ، لا من المدخل المعتاد .

وتجدر الاشارة إلى أن دخولها كذلك على داود لا دلالة فيه من قريب أو بعيد على انهها من الملائكة كما استنتج بعض المفسرين .. فإن الانسان قد يدخل البيوت

١ ذهب البعض الى إن أقبل الجمع أثنيان مستدلاً بقوله تعدالى: « تسوروا . ودخلوا . وقالوا ومنهم » مع أنها أثنان بدليل « قالوا لا تخف خصان » .

من غير أبوابها لسبب من الأسباب ، وليس في الآيات أي ذكر للملائكة، والمفهوم من كلمة الخصمين اثنان من الناس ، فتأويلها علكين لا ميرر له .

(قالوا لا تخف خصان بغى بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحسق ولا تشطط واهدنا الى سواء الصراط). حين رأيا ما حل به من الحوف أسرعا الى طمأنته وقالا : جئنا للتقاضي عندك ، فأحكم بالعدل وارشدنا الى الحق ولا تنحرف عنه، ثم قال أحدهما : ( ان هذا أخي له تسع وتسعون نعجة ولي نعجة واحدة فقال اكفلينها وعزني في الحطاب ) اكفلينها أعطنيها ، وعرني في الحطاب غلبني في القول ، والنعجة انثى الضأن ، ولا داعي للتأويل ، فظاهر الآية ان حادثة من هذا النوع وقعت في عهد داود ، ولها أمثال في كل زمان ومكان بخاصة في زماننا، فيجب الأخذ بالظاهر والعمل به .

(قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ). قال هذا داود قبل أن يطلب من المدعي البينة ، ويستجوب المدعى عليه (وان كثيراً من الحلطاء ليبغي بعضهم على بعض ). قال المفسرون : المراد بالحلطاء الشركاء ، ولكن لا شراكة بين المتخاصمين ، والسياق يومىء الى أن المراد بهم الأقوياء ولو من باب المجاز ( إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقليل ما هم ) ، القوة للحق إذا كانت في يد الأخيار أما إذا ملكها الأشرار فهي على الحق من غير شك ، وأهل الحير قلة في عددهم، ولكنهم أقوياء في أخلاقهم وصفاتهم .

( وظن داود أنما فتناه فاستغفر ربه وخر راكعاً وأناب ) . بعد ان حكم داود لأحد الحصمين تنبه الى أنه حكم له قبل أن يدلي الحصم الآخر بحجته ، فندم وطلب من الله العفو والمغفرة ( فغفرنا له ذلك وان له عندنا لزلفى وحسن مآب ) . غفر الله لداود لأنه من السابقين الأولين الى طاعة الله ومرضاته .

وفي كتاب «عيون الأخبار» للشيخ الصدوق: ان سائلاً سأل الإمام الرضا (ع) عسن قصة داود مع أوريا وزوجته ؟ فنفى الإمام ما ينسبه الناس الى داود. فقال السائل: ما كانت خطيئته يا ابن رسول الله ؟ فأجاب بجواب طويل جاء فيه : عجل داود على المدعى عليه ، فقال: « لقد ظلمات بسؤال نعجتك الى نعاجه، ولم يسأل المدعى البينة ، ولم يتُقبل على المدعى عليه ، فيقول له: ما تقول ،

فكان هذا خطيئة رسم الحكم ، لا ما ذهب اليه الناس ، ألا تسمع الله عز وجل يقول : « يا داود انا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى » .

وتسأل : كيف حكم داود للمدعي من غير بينة مع ان الأنبياء معصومون عن الخطأ والخطيئة ؟.

الجواب: ليس معنى العصمة ان للمعصوم طبيعة غير طبيعة الناس بخصائصها وغرائزها .. كلا ، ان هو إلا بشر ، وانما معنى العصمة ان الله سبحانه يلطف بالمعصوم ، ولا يتخلى عنه اطلاقاً ، فإذا حاول -- مثلاً - أن يخدعه انسان بحسن مظهره أرشده الله إلى حقيقته قبل أن يقع في الشباك، وهذا ما حدث بالفعل لداود. خدعه صاحب النعجة الواحدة بأسلوبه الذي يثير الاشفاق والرحمة فحكم له ، ولكن الله ألهمه الحقيقة قبل تنفيذ الحكم فاستدرك وأناب .

وقريب من هذا ما حدث لرسول الله (ص) مع سارق ادعى براءته. وكاد الرسول الأعظم ينخدع لولا أن ثبته الله بقوله: « انّا أنزلنا اليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا تكن للخائنسين خصيماً - أي لا تخاصم عن الخائنين - واستغفر الله ان الله كان غفوراً رحيماً . ولا تجادل عن الذين يختانون أنفسهم - ١٠٦ النساء » ج ٢ ص ٤٢٩ . وقال تعالى مخاطباً نبيه الكريم عمداً (ص) : « ولولا أن ثبتناك لقد كانت تركن اليهم شيئاً قليلاً - ٤٧ الإسراء » . وفي الحديث الشريف : « إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي " ، وأنتم تختصمون إلي ولعل بعضكم ألحن محجته من بعض فأقضي له على نحو ما أسمع ، تختصمون إلي ولعل بعضكم ألحن محجته من بعض فأقضي له على نحو ما أسمع ، فمن قضيت له شيئاً من حق أخيه فإنما أقضي له قطعة من نار » . وهذا الحديث فن تغطيق تماماً على ما نحن فيه ، ولكن يمكن الاستئناس بسه . أما توبة الأنبياء واستغفارهم من الذنوب فهي ضرب من العبادة والتواضع لله سبحانه . وقد أشرنا إلى ذلك أخشر من مرة .

# جعلناك خليفة في الأرض الآية ٢٦ – ٢٩ :

مَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَا ْحَكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَقْيِعِ الْهُوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَمُ عَذَابٌ شَدِيدٌ بَمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ \* وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ فَمُ عَذَابٌ شَدِيدٌ بَمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ \* وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ بَا بَطِلاً ذَٰلِكَ ظَنْ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ \* أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ النَّارِ \* أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ كَالْمُو \* كَتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَدَارِكُ لِيَدَّ بَرُوا آمَانُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُو فَيَالِ الْمُتَقِينَ كَالْمُ فَسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ فَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْمُ خَلَوا الْعَالِحَاتِ كَالْمُو الْمَاكِلُولُ الْمُنْ أَوْلُو الْأَلْبَابِ \* أَمْ غَجْعَلُ الْمُنَاقِينَ كَالْمُ خَلِيفًا أَلْمُ اللَّهِ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْتَقِينَ كَالْمُ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ \*

# الإعراب :

فيضلك منصوب بأن مضمرة على جواب النهي، والمصدر المنسبك مبتدأ وخبره محذوف أي خلقاً باطلاً معذوف أي خلقاً باطلاً وكتاب أي هذا كتاب . وليدبروا أصلها ليتدبروا مثل ليتـذكر ثم ادغمت التاء بالدال .

# المعنى :

(يا داود انّا جعلناك خليفة في الأرض). كل انسان وجد أو يوجد فهو خليفة الله في أرضه بمعنى انه مسؤول أمام الله عن العمل في هذه الحياة لخير الدنيا والآخرة. هذا معنى خلافة الانسان في الأرض أياً كان ، والفرق بسين الأفراد إنما هو في نوع العمل المسؤول عنه ، حيث ينطلب من كل حسب طاقته ومهنته،

وبما ان وظيفة الأنبياء هي التبشير والتحذير كيلا يكون للناس على الله الحجه – وجب عليهم الحكم بين الناس بالحق ، وعلى غيرهم السمع والطاعة .

( فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى ) لأن منصب النبوة يستدعي ذلك بطبعه ، وبكلام آخر ان الله سبحانه يختار لوحيه من يؤمن بالحق ويعمل به ، ويستحيل في حقه الحطأ والحطيئة ( فيضلك عن سبيل الله ان السذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب ) . أشقى الناس من خالف مولاه واتبع هواه .. وفي الحديث : « ان أخوف ما أخافه عليكم الهوى وطول الأمل ، أما الهوى فإنه يصد عن الحق ، واما طول الأمل فيندي الآخرة » . ومن نسي هذا اليوم فهو من المعذبين بناره وجحيمه .

( وما خلقنا السياء والأرض وما بينها باطلاً ) . ولو كان في خلصق الكون شائبة للعبث والباطل لما ثبت واستمر على نظامه المحكم ملايين السنين . وتقدم مثله في الآية ١٩١ من سورة آل عمران ج٢ ص ٢٣١ ( ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار ) . ويومىء هذا الى أنه لا فرق بين من أنكر وجود الله من الأساس ، ومن اعترف به وأنكر الحكمة في خلقه .. لأن دلائلها ظاهرة ، وأعلامها واضحة . قال الإمام على (ع) : قدر ما خلق فأحكم تقديره ، ودبره فألطف تدبيره ، ووجهه لوجهته فلم يتعد حدود منزلته ، ولم يقصر دون الانتهاء الى غايته .

(أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار). الفرق بين الصالح والمفسد وبين التقي والفجر تماماً كالفرق بسين الطيب والحبيث وبين الأعمى والبصير. وتقدم مثله في الآية ١٠٠ من سورة المائدة ج ٣ ص ١٣١ والآية ٥٠ من سورة الأنعام ص ١٩٣ من المجلد المذكور. وفي الحكام القرآن » للقاضي أبسي بكر المعروف بابن العربي: ان هذه الآية نزلت في بني هاشم ، وان الذين آمنوا وعملوا الصالحات والمتقين هم علي بن أبسي طالب وأخوه جعفر وعبيدة بن الحرث والطفيل بن الحارث وزيسد بن حارثة وأم أيمن وغيرهم ، وان المفسدين والفجار هم من بني عبد شمس . (كتاب أنزلناه اليك وغيرهم ، وان المفسدين والفجار هم من بني عبد شمس . (كتاب أنزلناه اليك مبارك ليد بروا آياته وليتذكر أولو الألباب ) . الحطاب لرسول الله (ص) ،

والكتاب القرآن ، وهو بركة على من آمن به ، وشفاء له من الكفر ومساوى، الأخلاق ، ونجاة من الشرك والهلاك . وفي نهج البلاغة : استنصحوه على أنفسكم، والبهموا عليه آراءكم ، واستغشوا فيه أهواءكم .

# سليان الآية ٣٠ 🗕 ٤٠ :

وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْهَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابِ ﴿ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الطَّافِنَاتُ الْجِيَادُ ﴿ فَقَالَ إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَلَى ذِكْرِ رَبِّي حَتَّى الطَّافِنَاتُ الْجِيَادُ ﴿ وَقَالَ إِنِّي أَخْبُتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَلَى ذِكْرِ رَبِّي حَتَّى قَوَارَتْ بِالْجِجَابِ ﴿ وَدُوهَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴿ وَلَقَدْ لِي فَتَنَا سُلَيْهَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُوسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ ﴿ قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَقَبْ لِي مُلْكَا لَا يَنْبَغِي لِأَحْدِي مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَقَالِ لَى الْعَفِرُ لِي وَهَبْ لِي مُلْكَا لَا يَنْبَغِي لِأَحْدِي مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَقَالِ لَى الْعَفِرُ لِي وَهَبْ لِي مُلْكَا لَا يَنْبَغِي لِأَحْدِي مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ﴿ وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ وَهَبْ لِي مُلْكَا لَا يَنْبَغِي بِأَمْرِهِ رُخَاء حَيْثُ أَصَابَ ﴿ وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ وَسُلَى اللهُ وَقَوْالِ مَا فَانَ اللهُ اللهِ وَعَوَّاصٍ ﴿ وَآخَرِينَ مَقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴿ الْمَالَ عَطَاوُنَا فَامُنُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعُوالِ مَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَعَوَّاصٍ ﴿ وَآخَرِينَ مَقَرَّانِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴿ الْمَذَا عَطَاوُنَا فَامُنُ لَا اللَّهُ وَعُوالِ لَا لَهُ اللَّهُ وَعَوْالًى إِلَى اللَّهُ عَلَيْدُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعُوالِ مِنَ مَالِهِ وَإِلَّ لَهُ عَنْدَنَا لَوْلُفَى وَحُسْنَ مَآلِهِ ﴿ وَإِنْ لَهُ عَنْدَنَا لَوْلُونَا فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَٰ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

#### اللغة :

الصافنات جمع الصافنة من الحيل ، وهي الفرس تقوم عسلى ثلاث قوائم ، وترفع إحدى يديها . والجياد جمع جواد وهو من الحيل السريع ومن الناس الكريم. وتوارت غابت أو استترت . وطفق شرع . والسوق جمع ساق. ورخاء سهلة طبعة . وأصاب قصد وأراد . والأصفاد السلاسل والأغلال . فامنن اعط . وأمسك امنع .

#### الإعراب :

جملة نعم العبد خبر لمبتدأ محذوف أي هو . وإذ في محل نصب بفعل محذوف أي اذكر إذ عرض . وقيل : أحببت هنا بمعنى آثرت وعليه يكون حب الحير مفعولاً به لأحببت . وطفق من أفعال المقاربة واسمها ضمير مستر وخبرها محذوف دل عليه «مسحاً» أي وطفق بمسح مسحاً . ورخاء حال من الضمير المستر بتجري . والشياطين عطف على الربح . وكل بناء وغواص وآخرين بدل مفصل من مجمل، والمبدل منه الشياطين . ومقرنين صفة لآخرين . وبغير حساب حال من الضمير في امن أي غير محاسب .

## المعنى :

( ووهبنا لداود سليمان نعم العبد انه أواب ) . جاء في قاموس الكتاب المقدس عند الكلام عن سليمان ما نصه بالحرف : « سليمان اسم عبري معناه رجل سلام ، وهو ابن الملك داود الذي خلفه على العرش .. مع انه كان له ستة اخوة من أمهات مختلفات .. وسليمان هو ابن بشيع التي كانت زوجة لأوريا ، وقد أحب داود سليمان لأنه كان ابن زوجته المفضلة .. وكان داود قد وعد بشيع ان يملك ابنها على الشعب بعده » .

وقد لخص هذا المساهمون في وضع القاموس ، لحصوه من التوراة سفر الملوك الأول وسفر صموثيل الثاني . ومعناه ان التوراة تقول عن داود : انسه لا يأتمر بأمر الله ، ولا يعمل بوحي منه ، بل بوحي امرأة اغتصبها من زوجها الذي قتله بحد السيف .. وإنها هي الآمرة الناهية عليسه وعلى شعبه .. وإذا كانت المرأة في عصرنا تطالب بالمساواة مع الرجل فإن التوراة تجعل الملوك والأنبياء طوع أهواء المرأة وشهواتها .. ولا بدع فلقد كان الجنس اللطيف وما زال عند اليهود أفضل الوسائل للربح وبلوغ المآرب .

( إذ عرض عليه بالعشي الصافنات الجياد فقـــال اني أحببت حب الحير عن ذكر ربـي حتى توارت بالحجاب ردوها علي فطفق مسحاً بالسوق والأعناق ) .

للمفسرين هنا أقوال ، أرجحها ان سلمان قد بدا له في مساء يوم من الأيام أن يستعرض ما أعده للحرب والعزو من رباط الحيل، وقد كانت آنذاك السلاح الذي يرهب الأعداء ، وبكلمة أراد أن بجري استعراضاً عسكرياً ، فأمر ربي ، لا عن هوى وان يجربها الفرسان أمام عينيه ، وقال : أفعل هذا عن أمر ربي ، لا عن هوى في نفسي .. حتى اذا أجريت أعجب بها واطمأن اليها ، ولما غابت عن بصره في نفسي .. حتى اذا أجريت أعجب بها واطمأن اليها ، ولما غابت عن بصره في ركضها أمر بردها ، وشرع بمسح سوقها وأعناقها مسروراً بها وراضياً عنها .. وعلى هذا يكون المراد بـ «حب الحير» استعراض الحيل وجربها أمام عينيه، أما وعلى هذا يكون المراد بـ «حب الحير» استعراض الحيل وجربها أمام عينيه، أما قوله : « عن ذكر ربسي » فعناه اني فعلت هذا عن أمر الله لا عن أمري .

( ولقد فتنا سليمان وألقينا على كرسيه جسداً ) . ابته سبحانه سليمان بمرض عضال ، وألقى به على سريره كجسد بلا روح ، تماماً كما ابتلى غيره من الأنبياء بأنواع البلاء، وتومىء الآية الى ان الابتلاء كان جزاء على شيء صدر من سليمان، ولكن الله سبحانه لم يبين هذا الشيء . وما ذكره المفسرون في بيانه وتحديده لا يقوم على أساس ، ومها يكن فقد تاب سليمان مما حدث منه كما تاب غييره من الأنبياء ، وقبل الله من سليمان كما قبل من الأنبياء (ثم أناب قال رب اغفر لي). وتجدر الاشارة الى أن الأنبياء يتوبون لتركهم الأولى والأفضل، لا لاقترافهم المعصية، وبيتنا ذلك في ج ١ ص ٨٨ .

( وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي الله أنت الوهاب ) . طلب ملكاً لا نظير له من بعده في الكيف لا في الكم، ومن نوع الخوارق والمعجزات كتسخير الرباح والطير والجن ، فاستجاب الله دعوته بشهادة قوله تعالى : ( فسخرنا له الربح تجري بأمره رخاء حيث أصاب ) . رخاء أي طيعة ، وحيث أصاب أي إلى أية جهة يشاء ( والشياطين كل بناء ) لما يريده سليان من محاريب وتماثيسل وغيرها ( وغواص ) في البحر على اللآليء والجواهر ( وآخرين ) من الشياطين وغيرها ( مقرنين في الأصفاد ) لأنهم خرجوا عن أمره وطاعته . وتقسدم مثله في الآية ٢١ و ١٣ من سورة سبأ .

( هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب ) . وعطاء الله لا يثلمه الانفاق ولا ينقصه البذل ، ولذا أمر الله سليان أن ينفق بالجملة ومن غير وزن وكيل ان شاء.

#### سورة ص

وفي سهج البلاغة : من أيقن بالحلف جاد بالعطية . ومع هـذا فإن سليمان ضعيف كأي انسان « تؤلمه البقة ، وتقتله الشرقة ، وتنتنه العرقة » .

# أيوب الآية ٤١ – ٤٨ :

وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ \* أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ أَرْكُضْ بِرِجْلِكَ هٰذَا مُغْتَسَلُ بَارِدْ وَشَرَابِ \* وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ \* وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْتًا فَاضْرِبُ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ \* وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْتًا فَاضْرِبُ بِيهِ وَلَا تَحْنَفُ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَايِرًا نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٍ \* وَاذْكُر عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ \* إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ \* إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ \* إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ \* إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ \* إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ وَتُكُونُ مِنَ الْأَخْيَادِ \* وَاذْكُرُ وَالْأَيْمَ وَذَا الْكِفْلِ وَكُلُّ مِنَ الْأَخْيَادِ \*

#### اللغة:

النصب التعب والمشقة . والمغتسل موضع الغسل والمراد به هنا الماء . والضغث القبضة من العيدان ونحوها . والحنث في اليمين ترك المحلوف عليه . والأيدي القوة . وخالصة أي صفة خالصة من كل شائبة . والمصطفين المختارين .

# الإعراب :

أيوب بدل من عبدنا . والمصدر من أني مستني مجرور بباء محذوفة . ورحمة

مفعول من أجله لوهبنا . وابراهيم وما بعده بدل مفصل من مجمـــل والمبدل منه عبادنا . وذكرى الدار خبر لمبتدأ محذوف أي هي ذكرى . ولمن المصطفين متعلق عمحذوف خبراً لأنهم .

# المعنى :

( واذكر عبدنا أيوب ) . لأيوب سفر خاص في العهد القديم ، وقد استغرق حوالى ٤٠ صفحة ، وفي قاموس الكتاب المقدس : ان هذا السفر كُتب شعراً في الأصل ، وان بعض الناس يظنون انه كُتب في القرن الرابع قبل الميلاد، وان من المحتمل أن يكون أيوب عاش في الألف الثانية قبل الميلاد . ثم قال المساهمون في وضع القاموس ، في مسادة عوص بضم العسين : « ان أيوب أقام في أرض عوص ، ويتعتقد ان هذه الأرض في الصحراء السورية ، وهناك من يعتقد انها حوران » .

(إذ نادى ربه أني مستى الشيطان بنصب وعذاب). مضت مئات القرون، والناس تضرب الأمثال بمصائب أيوب، وينسجون حولها الأساطير.. وتدل هذه الآية والآية ٨٣ من سورة الأنبياء ان أيوب قد أصيب في نفسه وماله، وانه نسب ما حل به انى الشيطان، وهسله ما دعا جاعة من المفسرين أن يؤلفوا روايسة «أيوب والشيطان».. ومن قارن بين روايتهم وبين ما جاء في سفر أيوب من التوراة بجد أنهم يفسرون القرآن الكريم بالاسرائيليات.. وتتلخص رواية العهد القديم والمفسرين أيضاً بأن الله سلط الشيطان على أيوب ليختبر إيمانه، فأتلف أمواله وأهلك أسرته، ولما فشل أصابه في جسده، ففشل أيضاً.

والآية صريحة في ان الشيطان قد مس أيوب بالأتعاب والصعاب ، ولكنها سكت عن تحديدها وبيان نوعها ، ونحن نسكت عما سكت الله عنه ، ولا نتكلف البحث والتنقيب، ولو كلفنا الله لبين، وحيث لا بيان منه فلا تكليف . وقد أشرنا إلى قصة أيوب في ج ٥ ص ٢٩٥ .

( اركض برجلك هذا مغتسل بارد وشراب ) . لجأ أيوب الى الله شاكياً اليه مما قاساه ، فاستجاب له ، وأمره أن يضرب الأرض برجله فيخرج ماء بارد ،

يغتسل به ويشرب منه ، فيبرأ بإذن الله تعالى . وهكذا كان ( ووهبنا لــه أهله ومثلهم معهم رحمة منا وذكرى لأولي الألباب ) . شفاه الله ورزقــه من الأولاد والأحفاد ضعف ما فقد منهم . وتقدم مثله في الآيـة ٨٤ من سورة الأنبياء ج ٥ ص ٣٩٥ .

( وخذ بيدك ضغثاً فاضرب به ولا تحنث انا وجدناه صابراً نعم العبد انسه أو اب ) . قال المفسرون : ان أيوب غضب على زوجته حين كان طريح الفراش، غضب عليها لأمر محدث بين المرء وزوجه .. فحلف ليضربنها كذا ضربة ان شفاه الله ، وبعد ان كتب الله له الشفاء أمره أن يضرب زوجته بمجموعة من الأغصان ونحوها دفعة واحدة ، وبذلك يتحلل من بمينه .

والآية لا تشير الى امرأة أيوب ولا الى غيرها من قريب أو بعيد ، ومع هذا فلا ننكر قول المفسرين ، حيث جاء في الآية ذكر الحنث والضرب ، وليس من شك ان الحنث فرع اليمين والضرب يستدعي وجود المضروب .. وطريح الفراش يضيق بأدنى الأمور ، وبالحصوص إذا حدث من أهله .. فمن الجائز -- اذن -- أن يحلف أبوب على ضرب زوجته لأدنى شيء يبدر منها .. وبالتالي فإن قول المفسرين غير بعيد .

وتسأل: ان قوله نعالى: وخذ بيدك ضغثاً النح يدل على ان الاحتيال على الدين جائز في شريعة القرآن مع انه أنكر على بني اسرائيل احتيالهم لصيد الحيتان، كما صرحت الآية ١٦٣ من سورة الأعراف: « إذ يعدون في السبت إذ تأتيهم حيتانهم يوم سبتهم شُرعاً ويوم لا يسبتون لا تأتيهم كذلك نبلوهم بمسا كانوا يفسقون » . أنظر ج ٣ ص ٤١٠ .

الجواب أولاً : ان الضرب على هـذا النحو مختص بأيوب وحـده ولا يعم جميع الحالفين ، والا صرحت السنة النبوية بذلك ، وأفتى به جميع العلـاء . ثانياً : ان هذا احتيال من أجل الرحمة والانسانية ، وليس احتيالاً على الحق والانسانية .

( واذكر عبادنا ابراهيم وإسحق ويعقوب أولي الأيسلني والأبصار ) . أولي الأيدي أصحاب القوة على الصالحات ، والأبصار كنايــة عن العلم بالله ودينه ،

والمعنى أذكر يا محمد هؤلاء الأنبياء الذين علموا دين الله وعملوا به مخلصين ، وجاهدوا في سبيله صابرين ، أذكرهم واصبر على المكذبين من قومك كما صبر هؤلاء الرسل من قبلك.

(إنا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار) أي دار الآخرة ، وخالصة صفة لا يشوبها شيء ، وهي أنهم يعملون للآخرة ، ويؤثرونها على كسل شيء (وأنهم عندنا لمن المصطفين الأخيسار) . أخلصوا لله فاختصهم برسالته ، وجعلهم من خيرة خلقه (واذكر اسماعيل واليسع وذا الكفل وكل من الأخيار) . لم أجد في فهرس الكتاب المقدس وقاموسه ذكراً لليسع وذي الكفل ، والذي وجدته يشوع ابن نون خليفة موسى ، ويقال : أنه اليسع، ومها كان فإنه هو وذو الكفل تماماً كاسماعيل وإسحق ويعقوب من الأنبياء الأصفياء . وتقدم مثله في الآبة ٥٨ من سورة الأنهام ج ٣ ص ٢١٨ والآية ٨٤ من سورة الأنبياء ج ٥ ص ٢٩٥ .

# المتقون والطاغون الآية ٤٩ -- ٦٤ :

هٰذَا ذِكُرْ وَإِنَّ لِلْمُتَّفِينَ لَحُسْنَ مَآبِ \* جَنَّاتِ عَدْنِ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْأَبُوَابِ \* مُتَّكِثِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةً كَثِيرَةً وَشَرَابٍ \* وَعِنْدَ هُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَتْرَابِ \* لَهٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ \* إِنَّ لِهٰذَا لَوِزْقُنَا مَا الطَّرْفِ أَتْرَابِ \* لِهَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ \* جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَيِثْسَ مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ \* لِهٰذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ \* جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَيِثْسَ الْلَهُ مِنْ نَفَادٍ \* لِهٰذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ \* جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَيِثْسَ الْمُؤْنَةِ الْمَارِفُ اللَّهُ الْمَوْرَابُ \* قَالُوا بَلْ لَمُؤْنَهُ لَوْ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

رَجَالاً كُنَّا نَعُدُّهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ \* اتَّخَذْنَاهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمْ الْأَبْصَارُ \* إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقُ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ \* الْأَبْصَارُ \* إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقُ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ \*

#### اللغة :

مآب مرجع . وعدن اقامة . وقاصرات الطرف،على أزواجهن . وأتراب متساويات في السن . والمهاد الفراش . والحميم شديد الحرارة . والغساق قبح شديــد النتن . وأزواج ألوان . وفوج جمع كثير .

## الإعراب:

جنات عدن بدل من حسن مآب . ومفتحة حال من جنات عدن . والأبواب نائب فاعل . ومتكثن حال من ضمير لهم . وقاصرات وأتراب صفة لمبتدأ محذوف أي عندهم حور قاصرات الخ . ومن زائدة اعراباً ونفاد مبتدأ وله خير . وهذا مبتدأ وخيره محذوف أي هذا شأبهم . وان للطاغين كلام مستأنف . وجهتم بدل من شر مآب . وهذا مبتدأ وحميم خير وغساق عطف عليه . وآخر مبتدأ ومن شكله صفة وأزواج خير ، وقيل : أزواج مبتدأ ثان ومن شكله خيره والجملة خسير المبتدأ الأول . لا مرحباً دعاء عليهم ، وهو منصوب بفعل محذوف بجب اضاره على حد تعبير أبيي حيان الأندلسي أي لا تأتون رحباً وسعة . وسخريساً مفعول ثان لاتخذناهم . ولمق خير ان . وتخاصم خير لمبتدأ محذوف أي هو تخاصم أهل النار .

# المعنى :

( هذا ذكر ) . هذا إشارة الى الثناء على من ذكر سبحانه في الآيات السابقة كابراهيم واسماعيل وداود وسليان وغيرهم . وذكر أي شرف تذكرهم به الأجيال ( وان للمتقين لحسن مآب ) . لمن اتقى حسن الأحدوثة في الدنيا ، وثواب الله ومرضاته في الآخرة ، وهي ( جنات عدن مفتحة لهم الأبواب ) يدخلونها بسلام لا يسألهم سائل ، ولا يمنعهم حاجب ( متكثين فيها يدعون فيها بفاكهة كشيرة وشراب ) . متعة في الطعام والشراب والفراش ، وفوق ذلك كله حور عين لا عددن بطرفهن إلا لبعولتهن وتقدم مثله في الآية ٤١ وما بعدها من سورة الصافات . ( هذا ما توعدون ليوم الحساب ) . وليس لما وعد الله من الحبر مترك ( ان هذا لرزقنا ماله من نفاد ) بل هو قائم الى الأبد،حياة خالدة ، ونعمة دائمة ( هذا وان الطاغين لشر مآب ) تماماً عكس ما للمتقين ، لمؤلاء مقام أمين ، ولأولئك سواء الجحيم ( جهنم يصلونها فبئس المهاد ) فهم حطب لها ، وهي لهم غطاء ووطاء ( هذا فليذوقوه حيم وغساق فليذوقوه ، والحميم بحرق بحرة ، والغساق وتأخيراً ، والأصل : هذا حيم وغساق فليذوقوه ، والحميم بحرق بحرة ، والغساق صديد أهل النار ( وآخر من شكله أزواج ) . لا يقف عذاب أهل النار عند وتختلف في لونها ومظهرها كالزقوم والسموم ، وما إلى ذلك مما لا عين رأت ولا اذن سمعت .

(هذا فوج مقتحم معكم لا مرحباً بهم انهم صالو النار). يدخل المجرمون الى جهنم أفواجاً، فإذا دخل القوم اللاحقون قال لهم السابقون: لا مرحباً بكم انكم في النار معذبون (قالوا بل أنتم لا مرحباً بكم أنتم قدمتموه لنا فبئس القرار قالوا ربنا من قدم لنا هذا فزده عذاباً ضعفاً في النار). هذا بكامله من كلام اللاحقين، وفيه جواب للسابقين، استقبلهم هؤلاء بالشر، فردوه عليهم مضاعفاً. وقولهم: «أنتم قدمتموه لنا » يوميء الى ان الرؤساء المتبوعين يتقدمون التابعين الى جهنم تماماً كما تقدموا عليهم في الحياة الدنيا .. والهاء في « قدمتموه » تعود إلى العذاب المفهوم من السياق .. ثم طلب التابعون من الله سبحانه أن يضاعف العذاب المفهوم من السياق .. ثم طلب التابعون من الله سبحانه أن يضاعف العذاب المن خدعهم وغرر بهم .. وتكرر هذا المعنى في العديد من الآيات، منها الآية ١٦٦ من سورة البقرة ج ١ ص ٢٥٥ والآية ٣٧ من سورة الأعراف ج ٣ الآية ٢٦٦ من سورة البقرة سبأ .

( وقالوا ما لنا لا نرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار ). ضمير قالوا للطغاة

المترفين ، والمراد بالرجال هنا الضعفاء .. كان الأقوياء في الحياة الدنيا يسلبون أقوات المستضعفين في الأرض ، ثم يتيهون بها عليهم ، لأنهم من وجهة نظرهم مجرد حيوانات وأداة لما يبتغون ويشتهون .

الكادحون حيوانات وأشرار .. ولماذا ؟ لأنهم يأكلون من عرق الجبين ، ولا يقضون الليالي الحمراء في الكازينوهات ومواخير الدعارة .. أما الطغاة المترفون فنبلاء وأخيار لأنهم يفسدون ويتنعمون على حساب البؤساء والمناضلين .. الفقراء أنسذال لأنهم لا يمسون في الحفاء .. أما المترفون فسادة أشراف لأنهم يتلونون بكل لون ، ويسلكون كل سبيل تدر عليهم الأرباح والمكاسب .. وفي يوم الفصل تزول الأقنعة ، ويرى الخائنون مكانهم في نار جهنم ، ولا يرون فيها أحداً ممن أسموهم بالأشرار ، فيعجبون ويتساءلون عنهم ، وعن مقرهم ؟ وسرعان ما يعلمون الهم في مقعد صدق عند مليك مقتدر ، فتذهب أنفسهم حسرات ويزدادون ألما على ألم .

( اتخذناهم سخرياً أم زاغت عنهم الأبصار) ؟ هذا من كلام الطغاة يسخرون به يوم القيامة من أنفسهم لأنهم كانوا من الذين آمنوا يسخرون ( ان ذلك لحق تخاصم أهل النار ، وقول بعضهم لبعض « لا مرحباً بكم » وهو كائن لا مجالة .

# انما أنا منذر الآية ٢٥ - ٨٨ :

قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنْذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَٰهِ إِلَّا أَنَّهُ الْوَاحِدُ الْقَبَّارُ \* رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ \* قُلْ هُوَ نَبَأْ عَظِيمٌ \* أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ \* مَا كَانَ لِي مِنْ نَ عِلْمَ بِالْمَلَا الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ \* إِنْ مُعْرِضُونَ \* إِنْ مُعْرِضُونَ \* إِنْ عَلْمَ بِالْمَلَا الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ \* إِنْ مُعْرِضُونَ \* إِنْ مُعْرِضُونَ \* إِنْ خَالِقٌ لَوْحَى إِلَيَّ إِلَّا أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ \* إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَاثِكَةِ إِنِي خَالِقٌ بَصُراً مِنْ طِينِ \* فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ \* بَشَراً مِنْ طِينِ \* فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ \*

فَسَجَدَ الْمَلَانِكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلَّا إِبلِيسَ اسْتَكُبْرَ وَكَانَ مِسْنَ الْكَافِرِينَ \* قَالَ يَا إِبلِيْسُ مَا مَنْعَكَ أَنْ تَسْجُدَ يَلَا خَلَقْتُ بِيدَيَّ أَسْتَكُبُرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ \* قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتِنِي مِنْ نَارِ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينِ \* قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ \* وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِّينِ \* قَالَ وَبِ فَأْنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الدِّينِ \* قَالَ رَبِّ فَأْنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ \* قَالَ فَبِعِزَّ بِكَ لَأَعْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ \* الْمُنْظَرِينَ \* إِلَى يَوْمُ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ \* قَالَ فَبِعِزَّ بِكَ لَأَعْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخَلِّصِينَ \* قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقَ أَقُولُ \* لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمُ مِنْكَ وَكِمْ نَتْبِعَكَ مِنْهُمُ أَلْمُخَلِّصِينَ \* قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقَ أَقُولُ \* لَأَمْلَأَنَّ جَهَمَّ أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُورٌ لِلْعَالِينَ \* وَلَتَعَلَمُنَ فَنِهُ أَنْ فَلَ مَا أَسْالُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا بَعْدَ حِينِ \*

#### اللغة :

المراد بالملأ الأعلى الملائكة . وخلقت بيدي أي من غير أب وأم بل بأسباب أخرى أنا أوجدتها . ومن العالين أي من أهل الرفعة والعلو .

## الإعراب :

رب السموات بدل من الله الواحد . ان يوحى «ان» نافية . وانما دمسا» زائدة ، والأصل اني نذير مبين ، والمصدر من ان واسمها وخبرها نائب فاعــل ليوحى أي ما يوحى إلي إلا الانذار . وساجدين حال . وأجمعون تأكيد . والمصدر

من أن تسجــــد مجرور بمن محذوفة . واستكبرت الأصل أاستكبرت الهمزة الأولى للاستفهام والثانية همزة الوصل ، وحذفت هذه لمكان تلك .

# المعنى :

(قل انما أنا منذر وما من إله إلا الله الواحد القهار رب السموات والأرض وما بينها العزيز الغفار). قل يا محمد للمشركين: أنا بشيركم ان توحدوا الله، ونذيركم أن تشركوا بعبادته أحداً، فله وحده الملك والحلق والعزة والمغفرة لمن ثاب وأناب (قل هو نبأ عظيم أنتم عنه معرضون). ضمير هو يعود إلى القرآن، وأعرض عنه المشركون جهلاً أو عناداً وحرصاً على مصالحهم .. ونعت سبحانه القرآن بالنبأ العظيم لأنه يرتكز بعقيدته وشريعته وجميع مبادثه وتعاليمه على أساس الحير للجميع والتعاون مع الجميع .

# الاسلام وفتاة انكليزية :

في شهر كانون الثاني ١٩٧٠ قرأت محاضرتين له « روجيه جارودي » ألقاهما في دار « الأهرام » بالقاهرة في تشرين الثانسي ١٩٦٩ ، وجارودي من قادة الفكر التقدمي الفرنسيين ، وحائز على لقب بروفسور في الفلسفة ودكتور في الآداب ، وقد نشرت المحاضرتين مجلة « الطليعة » المصرية عدد ١ – ١٩٧٠ . ومما قاله في المحاضرة الأولى : « ان الفتح العربي لم يكن غزوا ولا استعاراً ، وإنما هو في كل بلد فرصة لحلق حضارة من صنع الاسلام والحضارة المحلية .. ان الفتح العربي قد سبب انتعاشاً حقيقياً للاقتصاد العالمي رغم سيطرة الاقطاعيين في السنوات الأولى من الفتح » . وقال في المحاضرة الثانية: « نحن أمام تراث سام عظيم من القيم الاسلامية التي تستطيع أن تسهم مساهمة كبيرة في التقدم الاسلامي» عظيم من القيم الاسلامية التي تستطيع أن تسهم مساهمة كبيرة في التقدم الاسلامي» من الاسلام » .

وأيضاً قرأت في جريدة « الجمهورية » المصرية عدد ٢١ – ١ – ١٩٧٠ :

ان فتاة انكليزية مثقفة اسمها « برجت هوني » دخلت الاسلام حديثاً ، وروت قصتها لجريدة « الجمهورية » ، وتتلخص بأن هذه الفتاة كانت كبقية الناس في الغرب تحمل أحقاداً وشكوكاً وشبهات حول الاسلام ، وبعد أن قـــرأت بوعي وتجرد ترجمة معاني القرآن وبعض الكتب عن الاسلام وتشبعت بتعاليمه وجدت نفسها مسلمة تلقائياً ومن حيث لا تشعر ، ثم قالت للجريدة : من العسير أن أبيّن حقيقة الاسلام بكلام سريع لأنه كنموذج هندسي بديع كامل يكمل كل جزء من أجزائه بقية الأجزاء الأخرى ، وسر جماله يكمن بانسجام هذه الأجزاء وتلاؤمها ، وهذه الصفة للاسلام هي التي تمارس تأثيراً عميقاً على البشرية .. ان الانسجام اللطيف في الاسلام بين متطلبات الجسد والروح له جاذبية قوية لدى الغرب اليوم ، ويستطيع أن يؤثر في الحضارة الحديثة ، ويبين الطريق للغربيين المؤدية إلى النجاح والحلاص الحقيقيين . وحبذا لو سلك شبابنا – ومنهم صاحب « نقد الفكر الديبي » – مسلك هذه الفتاة ، فقرأوا القرآن وتدبروا معانيه،واطلعوا على بعض ما كتبه أهل الاختصاص عن الاسلام ، كما فعلت هذه الفتاة الانكليزية ، ثم حكموا على الاسلام في ضوء ما قرأوا وما فهموا .. ان أقل أثر يتركه تدبر القرآن وآياته في قلب الانسان هو الايمان بعدالة قادر قاهر ، وأنه بجزي الذين أحسنوا بالحسى والذين أساءوا بمــــا عملوا .. وماذا يبقى للانسان ان حرم من هذا الايمان ؟.

(ما كان لي من علم بالملا الأعلى إذ يختصمون ان يوحى إلى إلا انما انا نذير مين). المراد بالمسلا الأعسلى الملائكة ، وضمير يختصمون يعود اليهم ، وهسذا الكلام كله مفعول للقول ، والمعنى قل يا محمد للمشركين: لقد أخبرتكم بحديث الملائكة حين قال لهم : « انبي جاعل في الأرض خليفة » والهم قالوا له : « أنجعل فيها من يفسد فيها » وما علمي بهذا لولا ان علمي ربي وأوحى به إلى ، أم ترون أني أكذب على الله ؟ وما أدعي أية منقبة لنفسي إلا الانذار لتعبدوا الله وحده رغبة في ثوابه ورهبة من عذابه .

( إذ قال ربك للملائكة اني خالق بشراً من طين فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ) . المراد بروح الله هنا الحياة ، وقال أديب معاصر : بل المراد ضمير الانسان بالخصوص ، وان الله انما أمر الملائكة بالسجود لآدم لأنه علم كم سيعذب الضمير ذلك المخلوق الذي له جسم الطين وروح الله: « لقد خلقنا

الانسان في كبد -3 البلسد \*\* أي في مكابدة مستمسرة وشقاء دائم ( فسجد الملائكة كلهم أجمعون إلا ابليس استكسبر وكان من الكافرين ) . قال صاحب \*\* نقد الفكر الديني \*\* في صفحة \*\* \*\* \*\* \*\* ان رفض السجود لآدم من إبليس ينسجم كل الانسجام مع مشيئة الله \*\* . وهذا القول من صاحب النقد ينسجم مع مذهب السنة القائلين : لا تلازم بين مسا يأمر به الله وما يريد ، ولا بين ما ينهى عنه وما يكره ، فقد يأمر بما يكره ، وينهى عما يحب ( المواقف \*\* : 171 ) واستدلوا على ذلك بأدلة منها ان الله أمر ابليس بالسجود لآدم مع انه تعالى لم يرد ذلك منه ولو أراده نسجد إبليس لأن الله فعال كما يريد .. ولا ينسجم قول صاحب النقد مع مذهب الشيعة الذين قالوا : ان لله ارادتين : ارادة الحلق والتكوين التي يُعبر منها بالأمر عنها سبحانه بقوله : \*\* كن فيكون \*\* وارادة الطلب والتشريع التي يعبر عنها بالأمر والنهي ( انظر \*\* ! \*\* \*\* \*\* نقرة التكوين والانجاد .

(قال يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي أستكبرت أم كنت من العالمين ) . والله سبحانه يعبر عن الأسباب الطبيعية بيده لأنها تنتهي اليه ، قال تعالى : «انا خلقنا لهم مما عملت أيدينا انعاماً — ٧١ يس » . والمعنى لماذا امتنعت يا إبليس عن السجود لآدم ؟ هل غلبت عليك شقوتك وأخدتك العزة بالاثم ، فاستكبرت ووضعت نفسك فهوق قدرها ، أم لأنك في حقيقتك وواقعك أجل وأعظم من آدم ؟ (قال انا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين ) . أجاب إبليس بالشق الثاني وانه في حقيقته وواقعه أجل وأعظم من آدم لأنه مسن نار ، ومها تدار المصانع ومنها الأسلحة الجهنمية أما آدم فهو «فلاح» لأنه من ماء وتراب. ونسي الحبيث أو تناسى ان الماء أصل الحياة وان الحضارة فرع .

( قال فاخرج منها الخ . ) وتقدمت قصة خلق آدم وسجود الملائكة وامتناع إبليس في سورة البترة الآية ٣٠ – ٣٤ ج ١ ص ٧٩ – ٨٣ ، والآية ١١ – ١٨ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٠٥ – ٣١٠ والآية ٢٦ – ٤٤ من سورة الحيجر ج ٤ ص ٤٧٣ – ٤٧ والآية ٣١ – ٦٠ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٦١ – ٣٣ والآية ٥٠ من سورة الكهف ج ٥ ص ٣٦ .

( قل ما أسألكم عليه من أجر وما انا من المتكلفين ) . ضمير عليه يعود الى

التبليغ والتذكير ، والتكلف التصنع ، والمراد به هنا الكذب ، والمعنى قل يا محمد للذين كذبوك : انما أنصحكم لوجه الله لا أريد منكم جزاء ولا شكوراً ، وما أنا بمفتر على الله ، كيف ولدي كتاب ينطق بالحق ويعجز العقول والألسن أن يأتوا بسورة من مثله ( ان هو إلا ذكر للعالمين ) ممن له قلب أو ألقي عليه السمع وهو شهيد ( ولتعلمن نبأه بعد حين ) . سيتبين لكم عما قليل أمسيا المكذبون بالقرآن أنه الحق الذي لا ريب فيه ، يتبين لكم ذلك في الحياة الدنيا حيث يسدخل الناس في دين الله أفواجاً ، وأيضاً يتبين الحق في الآخرة حيث تثبت الحقائق، وتضمحل الأباطيل .

# ميتوشرة الزئمر

٥٧ آية مكية . وقيل : إلا ٣ آيات .

# بيني ليوال من التحميل التحميل

لله الدين الحالص الآية ١ - ٤:

تَنْزِيلُ ٱلْكِتَابِ مِنَ اللهِ ٱلْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابِ

الْحَقِّ فَاعْبُدِ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ \* أَلَا يلهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهُ اللهُ اللهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الل

#### اللغة :

الزلفي القربسي .

#### الإعراب:

تنزيل مبتدأ ، وخبره « من الله » ويجوز أن يكون تنزيل خبراً لمبتدأ محذوف

ومن الله متعلق بتنزيل أي هذا تنزيل الكتاب . وبالحق متعلق بأنزلناه . ونخلصاً حال من ضمير فاعبد . وألا أداة تنبيه . والذين مبتدأ والحبر محذوف أي بقولون ما نعبدهم . وزلفي مفعول معللق مثل قمت وقوفاً .

# المعنى :

( تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ) . القسرآن من عند الله الذي خلق الحلائق بقدرته ، ودبرها بحكمته ( انا أنزلنا اليك الكتاب فاعبد الله مخلصاً له الدين ) . قد يقال : ان النبي (ص) على بقين بأن القرآن من لدن عزيز حكيم، وانه يعبد الله مخلصاً له الدين ، اذن ، فما الغرض من هذا الأمر ، وذاك الإخبار ؟ . الجواب : لقد أوذي النبي (ص) ، وتحمل الكثير ، فقال له سبحانه : انك تدعو إلى الحق ، ومن دعا اليه في محيط مثل بلدك لا بد أن يدفع الثمن من نفسه أو أهله أو ماله .. وأيضاً أنت مخلص لله في جميع أقوالك وأفعالك، ومن أخلص لله لا يحرد إخبار ، ولا قوله : لا فاعبد الله ، مجرد أمر ، بل هما شهادة للنبي بالعظمة وتسلية عما يقاسي من أعداء الله والحق .

( الا لله الدين الحالص ) من كل شائبة ، أما الدين المشوب بالرياء والأهواء فهو للشيطان ، لا المرحمن .. ولا يكون هذا الدين الحالص إلا لمن بجعل منه مثله الأعلى ، ويضحي من أجله بنفسه وجميع منافعه ، ولا يضحي به لآجل منفعت ومصلحته ( والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا الى الله زلفى). عاد سبحانه الى المشركين وأخبر أنهم يتخذون من دون الله أرباباً ليشفعوا لهم عنده . وتقدم مثله في الآية ١٨ من سورة يونس ج ٤ ص ١٤٤٠ .

( ان الله يحكم بينهم فيا هم فيه يختلفون ) . لا يختلف المشركون فيا بينهم على الشرك ، وانما يختلف المشركون والموحدون ، والله سبحانه يفصل بين الفريقين فينعم على من وحد واتقى ، وينتقم ممن أشرك وبغى ( ان الله لا يهدي من هو كاذب كفار ) . انه تعالى يهدي من سلك سبيل الهداية ، ويضل من اختار طريق . الضلال ، ويهلك من ألقى بيديه الى التهلكة ، وينجي من احتاط وتجنب المهالك.

( لو أراد الله أن يتخذ ولداً لاصطفى مما يخلق ما يشاء ) . هذا من فرض المحال ، وفرض المحال ليس بمحال ، والوجه في امتناعه ان اتخاذ الولد يستدعي بطبعه الحاجة والافتقار اليه ، والله غني عن كل شيء .. هـــذا ، الى ان كل والد فهو موروث ، وكل موروث فهو هالك ، فكل والد هالك ، فكيف يكون الله والداً ( سحانه هو الواحد القهار ) لا شريك له ولا كفؤ ولا صاحبة ولا ولد .. لا شيء إلا هو .

# یکور النهار علی اللیل الآیة ٥ – ٨ :

خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى أَلَا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ \* خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنْزَلَ لَــكُمْ ۗ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَرْوَاجٍ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يُكُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْـــدِ خَلْق فِي ظُلْمَات ثَلَاثٍ ذَٰلِكُمُ اللهُ رَأْبُكُمْ لَهُ ٱلْمُلَّكُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ\* إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَــادِهِ ٱلْكُفْرَ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضُهُ لَكُمْ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُذَبِّنُكُمْ بَمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّــهُ عَلِيمٌ بذَاتِ الصَّدُورِ\* وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ صُرُّ دَعَا رَاَّبُهُ مُنِيباً إِلَيْـهِ مُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِلهِ أَنْدَاداً لِيُضِلُّ عَنْ سَبيلِهِ قُلْ تَمَتُّعُ بِكُفُرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ \*

#### اللغة:

التكوير اللف ، ومنه كور العامة التي يلتوي بعضها على بعض، والمراد بتكوير الليل والنهار تكوير الأرض بالأصل والليل والنهار بالتبع ، ويأتي المزيد من البيان في الشرح . والظلمات الثلاث هي ظلمــة البطن وظلمة الرحم وظلمة المشيمــة . وتصرفون أي عن الصدق إلى الكذب وعن الحق إلى الباطــل . والوزر الذنب . ومنيباً راجعاً . وخوله أعطاه .

## الإعراب:

ذلكم مبتدأ والله عطف بيان وربكم خبر ، وله الملك مبتدأ وخبر والجملة خبر ثان لذلكم . وانتى تصرفون أي إلى أين تصرفون . ومنيباً حال من ضمير دعا . وقليلاً أي زمناً أو تمتعاً قليلاً .

## المعنى :

(خلق السموات والأرض بالحق يكور الليل على النهار ويكور النهار على الليل). قلنا فيا سبق: ان لله كتابين: كتاب ناطق مسطور، وهو القرآن، وكتاب صامت منظور، وهو الكون، وان هذا الكتاب بما فيه من وحدة التصميم وحكمة التنظيم يدل دلالة قاطعة على وحدة المصمم وحكمة المنظم. أما الصدفة فإنها ان صدقت في شيء فانها لا تصدق في كل شيء، ولا تتكرر مرات في الشيء الواحد. وقال صاحب الظلال وهو يتكلم عن هذه الآية: « ان التعبير بيكور يقسرني قسراً على النظر في موضوع كروية الأرض. انها تدور حول نفسها في مواجهة الشمس، فالجزء الذي يواجه الشمس من سطحها المكور يغمسره الضوء ويكون نهاراً، ولكن هذا الجزء لا يثبت لأن الأرض تدور، وكلما تحركت بدأ الليل يغمر سطح الأرض الذي كان عليه النهار، وهذا السطح مكور فالنهار عليه يكون يغمر سطح الأرض الذي كان عليه النهار، وهذا السطح مكور فالنهار عليه يكون مكوراً، والليل يتبعه مكوراً، وهكذا في حركة دائبة ».

وكلمة التكوير غير بعيدة في دلالتها عن كروية الأرض، ومن أجل هذا فنحن مع صاحب الظلال في قوله: ان التعبير بيكور يستدعي النظر في كروية الأرض. وقال مصطفى محمود في مجلة « صباح الحير » كما قال صاحب الظلال دون أن يشير اليه ، ولا أدري ان كان هذا من باب توارد الخاطــر . وتقدم نظيره في سورة يس الآية ٣٧ ، ولم ترد فيها كلمة التكوير، وعند شرحها أشرنا إلى دوران الأرض حول نفسها ، وان جانبها الذي يحاذي الشمس حين الدوران يكون نهاراً، وغير المحاذي يكون ليلاً .

( وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى ألا هو العزيز الغفار ) تقدم في الآية ٢ من سورة لقيان و ١٣ من سورة فيان و ١٣ من سورة فاطر ( خلقكم من نفس واحدة ثم جعل منها زوجها ) . تقدم في الآية ١ من سورة النساء ج ٢ ص ٢٤٢ والآية ١٨٩ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٤٣٤ ( وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج ) . تقدم في الآية ١٤٣ من سورة الأنعام ج ٣ ص ٢٧٤ .

( يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق في ظلمات ثلاث ذلكم الله ربكم له الملك لا إله إلا هو فأنتى تصرفون ) . خلقاً من بعد خلق إشارة إلى ما سجاء في الآية ٥ من سورة الحج : « فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطقة ثم من علقة ثم من مضغة من مضغة به ج ٥ ص ٣١٠ ، والظلمات الثلاث هي ظلمة البطن والرحم والمشيمة ، وهذا الارتقاء من طور لآخر داخل هذه الظلمات دليل قاطع على وجود الباري المصور .. وإذا كان هذا الارتقاء من صنع الطبيعة مباشرة فإن الطبيعة من صنع من يقول للشيء « كسن فيكون » ولا يعمى عن هاذا إلا أعمى ، قال الإمام على (ع) :

و أيها المخلوق السوي والمنشأ المرعي في ظلمات الأرحام ، ومضاعفات الاستار، بدئت من سلالة من طين ، ووضعت في قرار مكين الى قدر معلوم ، تمورا في بطن أمك جنيناً لا تحير دعاء ولا تسمع نداء ، ثم أخرجك مسن مقرك الى دار

۱ تمور تتحرك ، ولا تحير لا تستطيع .

لم تشهدها ، ولم تعرف سبل منافعها ، فمن هداك لاجترار الغذاء من ثدي أمك، وعرفك عند الحاجة مواضع طلبك وارادتك » ؟

( ان تكفروا فإن الله غني عنكم ) . فلا تضره معصية من عصى ، ولا تنفعه طاعة من أطاع ، « ولكن تناله التقوى منكم » أي الرضا عنكم ان كنم متقب ن ( ولا يرضى لعباده الكفر ) . قال الأشاعرة : ان الله مريد لجميع الكائنات حتى كفر الكافر وزنا الزاني وقتل القاتل ظلما وعدوانا لأنه خالق كل شيء ، ومع ذلك فهو ينهى عن الكفر والزنا والقتل ( المواقف ج ٨ ص ١٧٣ ) أما التكليف عما لا يطاق فجائز عند الأشاعرة لأن الله لا يجب عليه شيء ، ولا يقبح منه شيء ( نفس المصدر ص ٢٠٠ ) . ولا شيء أوضح في الدلالة على بطلان هذا المذهب من قوله تعانى : ( ولا يرضى لعباده الكفر ) .

( وان تشكروا يرضه لكم ) . وما يرضاه لنا فهو أمان ورحمسة ( ولا تزر وازرة وزر أخرى ) أي لا تجزي نفس عن نفس شيئاً . وتقدم بالنص الحرفي في الآية ١٦٤ من سورة الانعام ج٣ ص ٢٩٣ والآية ٥ من سورة الإسراء والآية ١٨ من سورة فاطر ( ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بما كنتم تعملون انه عليم بذات الصدور ) . اليه تعالى مصائر الحلق ، وبيده جزاء الأعمال ، وهو العليم بسرائر أصحامها وما مهدفون من ورائها .

(وإذا مس الإنسان ضر دعا ربه منيباً اليه ثم إذا خوله نعمة منه نسي ما كان يدعو اليه من قبل وجعل لله أنداداً ليضل عن سبيله ) . مسه أصابه ، والضر ما يؤذي ويسوء ، والإنابة الرجوع الى الله ، وخوله أعطاه ، والأنسداد الأشباه ، والمعنى ان الانسان إذا أصيب بنفسه أو أهله أو ماله التجأ الى خالقه خاشعاً متضرعاً، فإذا كشف كربه وضره ، وأسبغ عليه من جوده وكرمه نسي تضرعه إلى خالقه ، واتجه الى غيره بالعبادة والطاعة. وفي الآية إيماء الى ان الانسان حين الضراء يعود الى فطرته التي فطره الله عليها . وتقدم مثله في الآية ١٢ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٥ والآية ٤٥ من سورة النحل ص ٢١٥ من المجلد المذكور والآية ١٦ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٣٠ .

﴿ قُلْ تَمْتُم بَكَفُرِكُ قَلْبِلا ۗ انْكُ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ . هذا تهديد ووعيد لمن

### سورة الزمر

يؤمن عند الشدة ، ويكفر عند الرخاء ، وما من شك ان مناع الدنيا مع الكفر وخيم العاقبة .

# يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه الآية ٩ – ١٦ :

أُمَّنْ هُو قَانِتُ آنَاءِ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَاهِا يَخْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ \* فَلْ يَعْبَدُ اللَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هٰذِهِ الدُّنيَا قُلْ يَا عِبَادِ الّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ لِلّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هٰذِهِ الدُّنيَا حَسَنَةٌ وَأَرضُ اللهِ وَاسِعَةٌ إِنَّا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَ بِغَ بِي حَسَابٍ \* قُلْ إِنّي أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ نُخْلِصاً لَهُ الدّينَ \* وَأَمِرْتُ لِأَنْ أَحْكُونَ أَوْلَ اللّهُ أَمِرْتُ لِأَنْ أَحْكُونَ أَوْلَ اللّهُ أَمْرُتُ لِلّا أَعْبُدَ اللهَ نُخْلِصاً لَهُ الدّينَ \* وَأَمِرْتُ لِأَنْ أَحْكُونَ أَوْلِي اللهَ أَعْبُدُ مُنْ اللّهُ أَعْبُدُ اللّهُ فَاعْبُدُوا مَا شِثْتُمْ مِنْ دُونِهِ قُلْ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ \* فَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

#### اللغة :

قائت قائم بالطاعة . وآناء جمع آن أي ساعة من الزمن . وظُلُل جمع ظلة أي ما يستظل به من حر أو برد .

## الإعراب:

أم للاستفهام . ومن مبتدأ وخبره محذوف أي كمن ليس بقانت . وهو قانت مبتدأ وخبر والجملة صلة لمن . وساجداً حال من ضمير قانت . وللذين أحسنوا خبر مقدم وحسنة مبتدأ مؤخر . وان أعبد أي بأن أعبد . ولأن أكون أي من أجل أن أكون وقيل : اللام زائدة . الله أعبد، الله مفعول مقدم . ومخلصاً حال . وظلل مبتدأ ولهم خبر ومن النار صفة . ذلك يخوف مبتدأ وخبر . يا عباد فاتقون أي يا عبادي فاتقوني .

## حتى الأنبياء يفعلون رغبة ورهبة :

(أم من هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه). بعد أن ذكر سبحانه من يؤمن عند الضراء ، ويكفر عند السراء عقبه بقوله : ليس سواء عند الله هذا الذي يؤمن في الشدة دون الرخاء ، ومن يعبد الله في جميع حالاته ، ولا تزيده النعمة إلا ابماناً وشكراً وسجوداً وركوعاً في ظلمة الليل والناس نيام ، ولا يفعل شيئاً إلا رغبة في ثواب الله ورهبة من عذابه .

وفي الآية ايماء إلى ان الانسان لا ينقاد إلا بدافع الرغبة والرهبة تقياً كان أم شقياً ، والفرق ان الشقي يفعل ويترك رغبة في زينة الدنيا وحلاوتها أو رهبة من همها ومرارتها ، أما التقي فإنه يفعل ويترك رغبة في حرث الآخرة ونعيمها ، ورهبة من عدايها وجحيمها ، وهذا ينطبق حتى على الأنبياء المعصومين الذين وصفهم الله بقوله : « ويدعوننا رغباً ورهباً – ۹۰ الأنبياء ، ج ه ص ٢٩٦. وصفهم الله بقوله : « ويدعوننا رغباً ورهباً – ۹۰ الأنبياء ، ج ه ص ٢٩٦. لبس المراد بالعلماء هنا الذين يعلمون والذين لا يعلمون انما يتذكر أولو الألباب ). لبس المراد بالعلماء هنا الذين حفظوا الشروح والمتون ، ولا الذين اكتشفوا قوى الطبيعة ، واخترعوا العقول الألكترونية والصواريخ عابرة القارات ، وغزوا الفضاء وصعدوا إلى القمر أو المريخ .. كلا ، انما المراد بهم العاملون لحرير الانسانية بمعاء ، وتحرير المعذبين في الأرض وخلاص الناس من البؤس والشقاء ، أما العلماء اللامبالون أو الذين باعوا دينهم وأنفسهم للأبالسة والشياطين ، لجلادي الشعوب ،

فاخترعوا لهم الأسلحة الجهنمية ، أما هؤلاء فهم كالأنعام بل أضل سبيلاً .. ولا يدرك هذه الحقيقة إلا أولو العقول والأبصار .

(قل يا عباد الذين آمنوا اتقوا ربكم). لأن الايمان يلا تقوى والعمل الصالح لا يجدي نفعاً ، ومن أجل هذا ذهب جمع من العلماء إلى ان العمل الصالح جزء من الايمان الحق ( للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ). هذا كلام مستأنف ومنقطع عن سابقه ، ومعناه من يعمل مثقال ذرة خيراً يره ( وأرض الله واسعة). فمن ضاق عليه بلده وعجز عن القيام فيه بواجبسه الديني أو الدنيوي فليهاجر الى غيره ، وتقدم مثله في الآية ٩٧ من سورة النساء ج ٢ ص ٤١٩.

( انما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب ) أي الصابرون على الشدائد صبر الأحرار الذين يرتفعون فوق الأحداث ، ويرفضون الاستسلام للفقر والذل ، أما اللذين يخضعون للاقوياء وبجبنون أمام الطغاة فهم الذين خسروا الدنيا والآخرة ذلك هو الحسران المبن ( قل اني أمرت أن أعبد الله مخلصاً له الدين ) . أبداً لا فرق بين الذي وغيره .. انه عبد مأمور بالاخلاص لله في جميع أقواله وأقعاله كأي انسان ( وأمرت لأن أكون أول المسلمين) دعا الرسول الأعظم (ص) الى الاسلام بعد ان سبق الناس اليه لأنه منسجم مع نفسه يفعل ما يقول ولا يقول ما لا يفعل .

(قل إني أخاف ان عصيت ربي عذاب يوم عظيم ) . محمد (ص) يخاف الله لأنه لا براءة معه من الله، ولا حجة له عليه ، بل لله الحجة على محمد (ص) وعلى جميع خلقه .. وأعظم ما في محمد انه مطبع لله مخلص له في العبودية سابق الى الخيرات يتلقى الوحي من ربه ويؤديه على وجهه : « قل ما كنت بدعاً من الرسل وما أدري ما يفعل بي ولا بكم ان اتبع إلا ما يوحى إلي وما أنا إلا نذير مبن \_ ه الأحقاف » .

(قل الله اعبد محلصاً له ديني ) مرة ثانية يؤكد محمد (ص) بأمر الله انسه عبد مأمور. قال المستشرق الانكليزي «هاملتون جب» الاستاذ في جامعة اكسفورد في كتاب « دراسات في حضارة الاسلام »، قال : « يرفض القرآن فكرة الوساطة بين الله والانسان . ويضع الانسان أمام خالقه دون عناصر وسائطية روحية أو شخصية » . وهذه هي الميزة الكبرى للاسلام على جميع الأديان .

( فاعبدوا ما شئم من دونه ) . هذا أبلغ اساوب يعبر عن غضب الله وتهديد من اتخذ معبوداً من دونه ( قل ان الحاسرين المذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هسو الحسران المبين ) . خسروا أنفسهم لأنهم الى جهنم وبشس المصبر ، وخسروا أهليهم لأن المشرك منهم هالك ، والمؤمن عدو لمن أشرك في الدنيا والآخرة (لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل) . أي ان عذاب الحريق أطبق عليهم من كل جانب .

( ذلك يخوف الله به عباده يا عباد فاتقون). بيتن لهم سبحانه عذاب الآخرة وشدته ليبتعسدوا في الدنيا عن أسبابه بالطاعة والاخلاص ، وإلا فسانهم ذائقوه لا محالة .

وقال قائل: ان الجنة هي اللذة الروحية: والنار الألم النفسي ، وان كل ما جاء في القرآن من أوصافها الحسية فإنما هو ألوان من ضرب الأمثال والتقريب الى الأذهان حيث لا أمنية للبدوي إلا أن يحظى بالعسل واللبن والحمر والحور العين ، واستدل هذا القائل بقوله تعالى: (ذلك يخوف الله به عباده ) لأن معناه في مفهومه ان الله ذكر ألفاظ العذاب لمجرد التخويف ولا حقيقة لدلالة هذه الألفاظ ولا واقع لمداليلها .

ونجيب بأن كل لفظ ورد في كتاب الله وسنة نبيه بجب العمل بظاهره إلا أن يرفضه العقل ، وعندئذ نصرفه إلى معنى مجازي يتحمله اللفظ ، ولا يأباه العقل ، وعليه ولا شيء من أوصاف الجنة والنار التي ذكرها القرآن بتنافى مع العقل ، وعليه بجب ابقاء اللفظ على ظاهره ، ولا مبرر للتأويل ، أما قوله تعالى : و ذلك يخوف الله به عباده ، فعناه انه يبين لهم الحقيقة والواقع ليحناطوا منه ويبتعدوا عن الأسباب المؤدية اليه والذي يفرض ارادة هذا المعنى نفس الآيات التي ذكرت أوصاف النار وشدائدها «ان ذلك لحق تخاصم أهل النار – ٦٤ ص ،

أما القول بأن رحمة الله لا تتفق مع عذاب هذا الانسان المسكين الذي لا يساوي

۱ هذا القول قديم جداً ، وهو متروك ، ولكن مصطفى محمود اراد أن يحييه بمقسال نشره في مجلة « صباح الحير » عدد ۲۲ -- ۱ -- ۱۹۷۰ .

#### سورة الزمر

ذرة أو هباء ، عذاب هذا الضعيف بنار لها كلب ولجب ، أما هذا القول فجوابه ان الله سبحانه أعد العذاب الشديد الأليم للذين يفسدون في الأرض ، ويسفكون الدماء ، ويستعبدون الشعوب،ويدمرون الحياة بالأسلحة الجهنمية ، ويقتلون الألوف في دقائق معدودات . وجهنم بجميع أوصافها القرآنية هي أقل وأدنى جزاء لهؤلاء، وهي عين العدل بل والرحمة أيضا ، وسلام على من قال: « لا يشغله تعالى غضب عن رحمة ، ولا تلهيه رحمة عن عقاب » . أنظر ج ه ص 20 فقرة « جهنم والأسلحة الجهنمية » .

# الذبن يستمعون القول فيتبعون أحسنه الآية ١٧ ــ ٢١ :

وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاعُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ لَهُ سَمُ ٱلْبُشْرَى فَبَشَرُ عِبَادِ لِلهِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَيْكَ الَّذِينَ هَمَّا اللهِ عَلَيْهِ كَلِمَهُ ٱللَّذِينَ اللهُ مَا اللهِ وَأُولُولُكُ مُمْ أُولُو الْأَلْبَابِ لِم أَفَىنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَهُ ٱلْعَذَابِ هَدَاهُمُ اللهُ وَأُولُولِكَ مُمْ أُولُو الْأَلْبَابِ لِم أَفَىنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَهُ ٱلْعَذَابِ أَفَانَتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ لِم الكَّنِ اللهِ يَنْقَوْا رَبَّهُمْ لَمُمْ عُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا عُرَفُ مَنْ فِي النَّارِ لِم الكَّيْمِ اللهِ الْأَنْهَارُ وَعْدَدَ اللهِ لاَ يُخْلِفُ اللهُ فَوْقِهَا عُرَفُ مَنْ يَعْلِفُ اللهُ الْمَاهِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَا بِيعَ فِي الْأَرْضِ اللهِ عَلَيْهِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَا بِيعَ فِي الْأَرْضِ مُنْ يَعْمِلُهُ مَا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مُنْ يَعْمِلُهُ مَا اللهُ اللهِ اللهُ الله

#### اللغة :

الطاغوت مصدر بمعنى الطغيان مثل ملكوت ورحموت والمراد به هنا ما تكون

عبادته سبباً للطغيان . ويهيج بجف ويبلغ نهايته في اليبوسة . والحطام ما تكسر من الشيء اليبس ، والمراد به هنا التبن .

## الإعراب :

المصدر من ان يعبدوها بدل اشتمال من الطاغوت. والذين يستمعون مبتدأ وأولئك الذين هداهم الله خبر. وأولئك هم أولو الألباب مبتدأ وخبر وهم ضمير الفصل. أفمن «من» مبتدأ وخبره محذوف أي كمن نجا من العذاب. وألوانه فاعل مختلفاً. وحطاماً مفعول ثان ليجعله.

## المعنى :

( والذين اجتنبوا الطاغوت ان يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشرى فبشر عباد). المراد بالطاغوت هنا الأصنام ، ولذا عاد الضمير عليها مؤنثاً .. بشر سبحانه بالنجاة من نبذ الشرك وأطاع الله ، وان بدرت منه بادرة تاب إلى خالقه وأناب ( الذيب يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك هداهم الله وأولئك هم أولو الألباب ) . ليس المراد بحسن القول حسن الكلمات وفصاحة الأسلوب، وأنما المراد به ما نفع دنياً وآخرة ، فإن كان مضراً فهو قبيح ، أما القول الذي لا يضر ولا ينفع فإنه لا يوصف بحسن ولا بقبع ، أما الوصف بالأحسن فهو نسبي – مثلاً – رد التحية بمثلها حسن ، وكذا القصاص بالمشل ممن اعتدى عليك ، ولكن العفو أحسن من القصاص ، ورد التحية بخر منها أحسن من ردها عثلها .

وقول الله تعالى أحسن من كل قول أيا كان قائله ، ولا شيء منه تعالى أحسن من شيء قولا كان أو فعلا لأن الأشياء بالنسبة اليه سواء، والذين يستمعون قلول الله ، ويعملون به هم المهتدون عند الله إلى معرفة الأحسن والآخذون باللباب دون القشور . وفي نهج البلاغة : « أفيضوا في ذكر الله فإنه أحسن الذكر ، وارغبوا فيا وعد المتقين فإن وعده أصدق الوعد ، واقتدوا بهدي نبيكم فإنه أفضل الهدي ، واستنوا بسنته فإنها أهدى السنن ، وتعلموا القرآن فإنه نبيكم فإنه أفضل الهدي ، واستنوا بسنته فإنها أهدى السنن ، وتعلموا القرآن فإنه

أحسن الحديث ، وتفقهوا فيه فإنه ربيع القلوب » .

(أفن حق عليه كلمة العذاب) كمن أنجاه الله منه (أفأنت - يا محمد - تنقذ من في النار). كلا ، لا وسيلة للانقاذ والحلاص من عذاب الله إلا العمل الصالح وعفو الله وكرمه ، جلت حكمته ، وليس من شك ان من لج وتمادى في الغي والضلال فلا ينظر الله اليه : «أولئك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم - ٧٧ آل عمران ه (لكن الذين اتقوا ربهم لهم غرف من فوقها غرف مبنية تجري من تحتها الأنهار وعد الله لا يخلف الله الميعاد). هذا على طريقة القرآن يقسرن البشارة بالانذار ، والوعد بالوعيد ، وذكر المتقن وثوابهم بذكر الطاغن وعقابهم، فلهؤلاء من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل، ولأولئك غرف في الجنة فوقها غرف ..

(ألم تر ان الله أنزل من السهاء ماء فسلكه ينابيع في الأرض). ينزل المطر من السهاء ، فيجري على سطح الأرض ، ثم بنفذ في جوفها ، فيكو تن عيوناً وينابيع تنفع الناس .. فهل هذا صدفة ، أو من تدبير عليم حكيم ؟ ( ثم يخرج به زرعاً مختلفاً ألوانه ) . فهل هذا النبات المختلف لوناً وطعماً من صنع الطبيعة عما هي أو بعناية خالق الطبيعة بما فيها ؟ وإذا كانت الحياة بشي ألوانها من نتاج الطبيعة وخصائصها فلهاذا ظهرت الحياة في بعض أطراف الطبيعة وأجزائها دون بعض؟

(ثم بهيج فتراه مصفراً) ثم بحف النبات الأخضر ويصفر في أوانه وعند بلوغه (ثم بجعله حطاماً) فتاتاً متكسراً (ان في ذلك لذكرى لأولي الألباب). ان في انزال المطر، وانبات النبات واخضراره ثم اصفراره ثم فتاته على وفق الحكمة والمصاحة، لمن في ذلك كله تذكيراً بالبارىء المبدع .. وإذا كان هسذا من الماء والتراب فن الذي أوجد الماء والتراب والكون بما فيه انظر ج ٣ ص ٢٣١ فقرة و من أمر ربي، والله وعلم الحلاياء.

شرح الله صدره للاسلام الآية ٢٢ – ٢٤ :

أَفَىنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ فَهُوَ عَلَى نُورِ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قَلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللهِ أُولَٰئِكَ فِي صَلاَلِ مُبِينٍ ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ مُنَّشَابِهَا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ مُتَقَابِها مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ مُعْدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاهُ وَمَنْ يُصْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ يَشَاهُ وَمَنْ يُصْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ عَلَيْهِ أَنْهُ مَنْ يَشَاهُ وَقَوْلَ مَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿

#### اللغة :

شرح صدره لكذا انسع له واطمأن اليه . وأحسن الحديث القرآن . والمسراد بالمتشابه هنا ان القرآن بكامله على نسق واحد أسلوباً ومحتوى : « ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً -- ٨٧ النساء » . ومثاني جمع مثنى ، وهو عبارة عن الأمر والنهي والوعد والوعيد وما إلى هذا ، وقبل : المراد بالمثاني هنا ايراد المعنى بأكثر من أسلوب ، ومها يكن فإن معنى مثاني غير المعنى المراد منه في الآية ٨٧ من سورة الحجر . وتقشعر كناية عن الخوف عند ذكر الوعيد بالجحيم . وتلين كناية عن الاطمئنان عند ذكر الوعيد بالجحيم . وتلين كناية عن الاطمئنان عند ذكر الوعد بالنعيم .

## الإعراب :

أفن شرح ومن ، مبتدأ وخبره محذوف أي كمن قسا قلبه ، ومثله أفن يتقي.

### سورة الزمر

وكتاباً بدل من أحسن الحديث . ومتشابهاً صفة كتاب . ومثاني صفة ثانية . وجملة تقشعر صفة ثالثة .

## المعنى :

( أفمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه ) . من توكل عسلى الله كفاه ، ومن طلب الهداية هداه ، فإذا علم الحير من عبده وانه يطلب معرفة الحق للعمل به أخسد سبحانه بيده وأرشده إلى بغيته وجعله على بينة من أمره : ومن يرد ثواب الآخرة نؤته منها – ١٤٥ لل عمران . .

( فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله ) . قست ولم تمل لهداية على الرغم من العظات والعبر والتحذير والتبشير ( أولئك في ضلال مبين ) وعذاب مهين . قال الحافظ محمد بن أحمد الكلبي في كتاب التسهيل لعلوم التنزيل : « روي ان الني شرح الله صدره للإسلام علي بن أبي طالب وحمزة ، والمراد بالقاسية قلوبهم أبو لهب وأولاده » .

ثم وصف سبحانه القرآن بالأوصاف التالية :

١ - (الله نزل أحسن الحديث) في عقيدته وشريعته ومواعظه وحكمه وجميع
 مبادئه وتعاليمه .

۲ -- ( کتاباً متشابهاً ) اسلوباً ومحتوی ، ولا تهافت بین معانیه لانها من إله
 علیم حکیم .

٣ - ( مثاني ) أي تُشنى أحكامه ومواعظه ، فهو يجمع بين الأمر والنهي ، وبين الوعد والوعيد وما إلى ذلك ، وفي كتاب ، النواة في حقل الحياة » للشيخ العبيدي : ، في القرآن صور الكائنات أمثالاً وأضداداً ، ثم يهيب بك فيا يخص الفضائل بصوت الآمر المشفق ، وفيا يخص الرذائل بصوت الزاجر الجبار ، وفيه طمأنينة العابد وزمجرة القائد » .

٤ – ( تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ) هذا كناية عن خوف المؤمنين حين يسمعون وعيد الله ومهديده بالجحيم ، ومثله قول الإمام علي في وصف المتقين: «وهم والنار كمن قد رآها فهم فيها معذبون ».

م تلين جلودهم وقلوبهم الى ذكر الله) كناية عن اطمئنائهم حين يسمعون وعد الله وبشارته بالنعيم ، ونحوه قول الإمام علي (ع) : « وهم والجنة كمن قد رآها فهم فيها منعمون » .

( ذلك هدى الله يهدي به من يشاء ومن يضلل الله فما له من هاد ). يدع الله سبحانه الانسان وما يختار ، فن اختار لنفسه الموت والانتجار بأحد أسبابه أماته الله ، ومن اختار لها الحياة بأسبابها أحياه لأجل مسمى ، وكذلك من اختار لنفسه الهدى وسلك سبيله هداه الله وشمله بعنايته ، وما له من مضل ، ومن اختار لها الضلال وسلك مسلكه أضله الله ، وما له من هاد ، وكفى دليلاً على ذلك قوله الضلال وسلك مسلكه أضله الله ، وما له من هاد ، وكفى دليلاً على ذلك قوله تعالى : « فلم زاغوا أزاغ الله قلوبهم والله لا يهدي القوم الفاسقين – الصف » أي لا يهدي الذين اختاروا لأنفسهم بأنفسهم الفسق والفساد ، وقوله : « وأما يُود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهسدى – ١٧ فصلت » وقوله : « والدين اهتدوا زادهم هسدى وآتاهم تقواهم – ١٧ محمد » أي طلبوا الهدى والتقوى بإخلاص فأرشدهم الله اليه .

(أفن يتقي بوجهــه سوء العذاب يوم القيامــة). ليس سواء من يغمره العذاب من فرع إلى قدم ، ومن هو في آمان منه .. وانما ذكر سبحانه الوجــه بالحصوص لأنه أعز الأعضاء على الانسان وأشرفه ، وبه ينميز عن غيره ( وقيل للظالمين ذوقوا ما كنتم تكسبون ) . تماماً كما تدين تدان ، وكما تزرع تحصد ، وما قدمت اليوم تقدم عليه غداً ، كما قال الإمام علي (ع) .

قرآناً عربياً غير ذي عوج الآية ٢٥ ــ ٣١ :

كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَاهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ ﴿ فَأَذَا قَهُمُ

### سورة الزمر

الله الخيزي في الحَيَاةِ الدُّنيَا وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ \* وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي اهذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ بَتَذَكَّرُونَ \* وَلَقَدْ ضَرَبَ اللهُ مَشَلاً رَّجُلاً قُرْآنَا عَرَبِيًا غَيْرَ ذِي عِوَج لَعَلَّهُمْ بَتَّقُونَ \* ضَرَبَ اللهُ مَشَلاً رَّجُلاً فِيهِ شُرَكَا اللهُ مَشَلاً الْحَمْدُ فِي غِوج لَعَلَمُ سَلَماً لِرَّجُلِ هَلْ يَسْتَوْبَانَ مَثَلاً الْحَمْدُ فِي فِي اللهِ بَلْ اللهُ مَشَلاً الْحَمْدُ فِي فِيهِ شُرَكا اللهُ مَثَلاً الْحَمْدُ اللهِ بَلْ اللهُ ال

#### اللغة:

غير ذي عوج مستقيم على الحق والعدل في جميع معانيه . ومتشاكسون مختلفون. وسلماً أي خالصاً .

## الإعراب:

قرآناً حال مؤكداً من القرآن . وعربياً صفة . وغير ذي عوج صفة بعد صفة . وغير ذي عوج صفة بعد صفة . وضرب هنا بمعنى جعل ومثلاً مفعول أول ورجلاً مفعول ثان وقيل : ان رجلاً بدل من « مثلاً » . وفيه خبر مقدم وشركاء مبتدأ مؤخر ومتشاكسون صفة لشركاء . ويستويان مثلاً ، « مثلاً » تمييز .

## المعى :

( كسذب الذين من قبلهم فأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون فأذاقهم الله الخزي في الحيساة الدنيا ولعذاب الآخرة أكسبر لو كانوا يعلمون ) . ضمير

قبلهم يعود الى مشركي مكة الذين كذبوا رسول الله (ص) ، وتقول لهم الآية: أتكذّبون نبيكم محمداً ، ولا تعتبرون بما أصاب الأمم الماضية من الهلاك لأنهم كذبوا أنبياءهم ؟ وتكرر هذا المعنى في العديد من الآيات ، منها الآية ١٤٨ من سورة الانعام ج ٣ ص ٢٧٨ ( ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مشل لعلهم يتذكرون ) . حوى القرآن من التعاليم ما يكفل للناس حياة طيبة آمنة في كل عصر وقطر ، فقد بين لهم ما فيه الحير والصلاح وأمرهم به ، وما فيسه الشر والفساد ونهاهم عنه بأساليب متنوعة ، وأمثال واضحة ليتعظوا ويستقيموا . وتقدم مثله في الآية ٤٥ من سورة الكهف ج ٥ ص ١٣٩ والآية ٨٥ من سورة الروم .

## ترجمة القرآن :

(قرآناً عربياً غير ذي عوج لعلهم يتقون). القرآن عربي لغة ، وانساني ديناً ومبدأ لا يحده زمان ومكان ، ولا قومية وعنصرية : « وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً حـ ٢٨ سبأ » ، وهو مستقيم في مبناه ومحتواه ، لا لبس فيه ولا انحراف لأنه من لدن عليم حكيم بهدف الى هداية الناس وارشادهم الى جادة الحق وصراطه القويم. وتقدم مثله في الآية ٢ من سورة يوسف ج ٤ ص ٢٨٦ والآية ٧٠ من سورة طه .

وتسأل : هل تجوز ترجمة القرآن الى اللغات الأجنبية ؟ ومع الجواز هل تجري الحكام القرآن على ترجمته فلا يمسها إلا المطهرون ؟

الجواب: لا شبهة ولا ريب في جواز ترجمة القرآن الى كل اللغات ، بل ورجحانها أيضاً لأن القرآن هو رسالة الله والاسلام الى الانسانية كلها ، والترجمة عامل أساسي على بث هذه الرسالة الإلهية المحمدية وانتشارها .. وقد أسلم جهاعة أو عرفوا حقيقة الاسلام عن طريق ترجمة القران ، وبالأمس القريب أسلمت فناة انكليزية مثقفة بعد أن قرأت ترجمة معاني القرآن الى لغتها . انظر فقرة «الاسلام وفتاة انكليزية ، عند تفسير الآية ٦٨ من سورة ص .

وتجدر الاشارة الى ان القرآن مترجم الى ٢٧ لغة ، وأول ترجمــة له كانت

سنة ١١٤٣ ميلاديسة ( مجلة اللسان العربي . « الرباط » عدد كانون الشاني . ( الرباط » عدد كانون الشاني . ( ١٩٦٩ ) .

وأيضاً لا شك ان ترجمه القرآن لا تجري عليها أحكام القرآن . أولاً لأن العربية من خصائص القرآن ومقومانه : « انا أنزلناه قرآناً عربياً — ٢ يوسف ». فإذا زالت عنه هذه الصفة تبعتها الصفة القرآنية حتماً . ثانياً ان الترجمة في واقعها انما هي لمعاني القرآن ، لا للقرآن بالذات . وبكلام أوضح ان القرآن عبارة عن الفصاحة العربية ومعانيه الحقيقية ، وكل منها جزء متمم للآخر بالنسبة الى القرآن، فإذا زال أحد الجزئين ذهبت جنسية القرآن ، وأصبح الجزء الباقي شيئاً غير القرآن .. وعليه يكون حكم ترجمته تماماً كحكم تفسيره .. أجل ، ان حكم اسم الله تعانى وصفاته هو حكم القرآن بالذات يحرم مسه ومسها على غير المطهرين مها كانت اللغة .

(ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون ورجلاً سلماً لرجل هل يستويان مثلاً ) ٢ هذا المثل ضربه سبحانه للمشركين المكذبين برسالة محمد (ص)، وتوضيحه ان المشرك الذي يعبد أكثر من واحد هو أشبه بعبد مملوك لجماعة مختلفين في الرأي والأخلاق ، ولا يتفقون على شيء ، وكل واحد منهم يطلب من العبد ما يناقض طلب الآخر ، ولا يستطيع العبد تلبية الجميع وارضاءهم ، وفي الوقت نفسه لا يريد أن يُغضب واحداً منهم ، فهو معهم أبداً ودائماً تائه في فكره وحائر في أمره لا يدري ماذا يصنع ؟

أما المؤمن الموحد فهو أشبه بعبد يمتلكه رجل واحد ولا يُطلب منسه إرضاء أحد سوى مولاه الحكيم فيما يأمر وينهى ، وقد استراح كل منها الآخر ، فالسيد لا يكلف العبد ما لا يطيق ، والعبد يسمع ويطيع ، وهو طيب النفس لأنه على يقين من مرضاة مولاه .. فهل هذا الرجل الذي هو سلم لمولاه الواحد الحكيم ولا يخضع إلا له وحده ، وذاك الرجل الذي يُطلب منه أن نخضع ويطيع الرعناء المتشاكسين هل هما سواء؟ كلا: « أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار — ٣٩ يوسف ٥ .

( الحمد لله ) الذي عزز دينه ورسوله بالحجج الدامغة والبينــات الواضحة ، وخذل أعداءه المبطلين وردهم على أعقابهم خاستين ( بــل أكثرهم لا يعلمون ) ان المشرك كالعبد المملوك لرعناء متشاكسين ( انك ميت ــ يا محمد ــ وانهـــم

ميتون ) لأن الموت نهاية كل حي نبياً كان أو غير نبي ، ولا يبقى إلا وجهسه الكريم ، جلت عظمته ، ولكن أعداء محمد (ص) يموتون موت الكفر والجهل ، ولا يبقى لهم من أثر إلا الذم واللعن ، أما رسالة محمد (ص) فخالدة مسدى الحياة ، ويبقى اسمه مقروناً بالصلوات والتحيات إلى آخر يوم ( ثم انكم يوم القيامة عند ربكم تختصمون ) . المراد بالحصومة هنا ان النبي (ص) يشهد عليهم أمام الله يوم القيامة بأنه قد بلغهم رسالات ربهم : « وجثنا بك شهيداً على هؤلاء — ٨٩ النحل .

الجنع الابع والعييرون

أليس الله بكاف عبده الآية ٣٢ \_ ٣٧ :

فَمَن أَظْلَمُ مِّن كَذَبَ عَلَى اللهِ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَّمَ مَنُوىً لِلْكَافِرِينَ ﴿ وَالَّذِي جَدَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ مُمُ المُتُقُونَ ﴿ فَلَيْكَ مُمْ المُتَقُونَ ﴿ فَلَيْكَ جَزَاءَ ٱلْمُحْسَنِينَ ﴿ لِيُكَفِّرَ اللهُ عَنْهُمْ أَسُواً الّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللهُ عَنْهُمْ أَسُواً اللّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللهُ عَنْهُمُ اللهِ اللهُ أَلَيْسَ اللهُ بِعَلَى اللهُ اللهُ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَلَ لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُدِي اللهُ فَهَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ وَمَنْ يَهُمُ لِهُ وَمَنْ يَهُمْ لِلْ اللهُ مُنْ مُضَالًا اللهُ اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ اللهِ اللهُ المُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

#### اللغة :

المثوى المكان الذي يثوي فيه الانسان إذا أقام فيه .

## الإعراب :

## المعنى :

﴿ فَمَنَ أَظُلُّم مَمَنَ كَذَبِ عَلَى اللَّهِ ﴾ ؟ فجعل له شريكاً أو ولداً .. وشر القول

الكذب ، وأعظم الكذب شرآ الكذب على الله ورسوله ( وكسذ بالصدق إذ جاءه ) من الله على لسان رسله .. وهكذا أرباب المصالح والمنافع في كل مكان وزمان يكذ بون الصدق ويصد قون الكذب لأن مصالحهم تقوم على الزور والباطل، ومما قرأته في هذا الباب : ان من أعظم الكذب أن يقول الكاذب : الله يعلم أني لصادق ( أليس في جهسنم مثوى للكافرين ) بلى ، أنها مثوى ومأوى لهم ولكل طاغ وباغ .

( والذي جاء بالصدق وصد ق به أولئك همم المنقون ) . رسول الله (ص) جاء بالصدق من عند الله ، والمسلمون صدقوا ما جاء به ، وهم عند الله من الأيرار إذا اتقوه في محارمه ، وإلا فإن التصديق بلا عمل لا بجديهم عند الله نفعاً ( لهم ما يشاءون عند ربهم ذلك جسزاء المحسنين ) أي المتقين محارم الله لأن الحديث عنهم ، ولم يحدد سبحانه في هذه الآية جزاءهم بشيء معين ، بل ترك الخيار لمشيئتهم .

(ليكفر عنهم أسوأ الذي عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون). ان الله يغفر الذنوب جميعاً كبيرها وصغيرها لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ، ويجزي سبحانه العاملين بطاعته والشاكرين لنعمته بأحسن من طاعتهم وشكرهم (أليس الله بكاف عبده ويخوفونك بالذين من دونه ). المراد بعبده محمد (ص) ، وهو سبحانه كافيه شر من يريد به الشر ، والمراد بالذين من دونه الأصنام لأن ضمير دون يود إليه تعالى . وقال جماعة من المفسرين: ان رسول الله (ص) لما ذكر الأصنام بسوء قالت قريش : لئن لم ينته محمد عن ذكر المتنا لنسلطنها عليه ، فتصيبسه غيل أو تعتريه بسوء .. فأنزل الله سبحانه هذه الآية .. وليس هسذا ببعيد عن عقول أهل السفه والجهل . وليس من شك ان الله كاف عبده ورسوله .

( ومن يضلل الله فما له من هاد ومن يهد الله فما له من مضل ) . قلنا عند تفسير الآية ٢٣ من هسله السورة وغيرها من الآيات : ان الله يضل من سلك مسلك الضلال بسوء اختياره ، ويهدي من اختار الهداية لنفسه وسلك بها سبيلها ( أليس الله بعزيز ذي انتقام ) ممن كفر وظلم بمشيئته وبعد إلقاء الحجة عليه ؟

# قل حسىي الله الآية ٣٨ – ٤٥ :

وَ لَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَفَرَأَ بُتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَ نِيَ اللهُ بِضُرٌّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرٌّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَّلُ ٱلمُتَوَكِّلُونَ \* قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَالَتِكُمُ إِنِّي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ \* مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ \* إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَنِ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ صَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بُوَكِيلِ\* اللهُ يَتُوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالْتَي لَمْ تَمَدُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجِل مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِنْ دُون اللهِ شُفَعَاء قُلْ أَوَ لَوْ كَانُوا لاَ يَمْلِكُونَ شَيْنًا وَلَا يَعْقِلُونَ \* قُلْ بِللهِ الشَّفَاعَةُ جَيِعاً لَهُ مُلكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ★ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحْدَهُ اشْمَأْزَّتْ تُلُوبُ الَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذًا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ\*

#### اللغة :

حسبي كافيني . ومكانتكم الحال التي أنتم عليها . وأصل التوفي الايفاء وهـــو أخذ الشيء كاملاً وافياً،ومن مات فقد استوفى عمره . واشمأزت انقبضت ونفرت.

### الإعراب :

الله فاعل لفعل محذوف أي خلقهن الله . وحسي مبتدأ والله فاعل ساد مسد الحبر . فلنفسه متعلق بمحذوف خبر لمبتدأ محذوف أي فاهتداؤه كائن لنفسه . أو لو كانوا الهمزة للانكار والواو للحال أي تتخذونهم شفعاء وهم لا يعقلون . وجميعاً حال من الشفاعة .

## المعنى :

( ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن الله ) . جوابهم هذا من وحي الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، لأنها لا تجد تفسراً للكسون إلا بوجود الله ، ولكن الجاحدين يقولون : نحن لا نؤمن إلا بالتجربة ، أما الفطرة فكلام فارغ ، ونحن بدورنا نقول لهم : إذا كنتم لا تؤمنون إلا بالتجربة فأرونا التجربة التي دلتكم على ان الله غير موجود .. ونحن لا نشك في ان من أنكر هذه الفطرة أو أنكر منطقها فقد أنكر إنسانية الإنسان وأغلى ما فيه من طاقات وغرائز . وتقدم مثله في الآية ٢٦ من سورة العنكبوت والآية ٢٥ من سورة لقان .

(قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله ان أرادني الله بضر هل هن أي الأصنام كاشفات ضره أو ارادني برحمة هل هن ممسكات رحمته)؟) هدد المشركون الرسول الأعظم (ص) بالأصنام ، فأمره الجليل الأعلى أن يقول لهم : أي سلطان للأصنام على أو على غيري ؛ فهل تدفع عني ما أراده الله بني من الضر ، أو تمنع من أراده لي من الحير ؟ بل هل تستطيع الأصنام أن تدفع عن نفسها إذا أراد إنسان أن يحطمها بفأسه ، أو يدوسها بنعله ؛ وتقدم مثله في الآية ١٧ من سورة الانعام ج ٣ ص ١٦٩ والآية ١٠٠ من سورة الانعام ج ٣ ص ١٦٩ والآية ١٠٠ من سورة يونس ج ٤ ص ١٩٩ .

( قل حسبي الله عليه يتوكل المتوكلون ). قل يا محمد لمن كذّب برسالتك : أستعين بالله واسترشده ، وهو يكفيني ما أهمني ، ومن ضاقت عليه الأمور فليلجأ اليه وحده ، وكفى به ولياً وتصيراً .

﴿ قُلْ يَا قُومُ اعْمَلُوا عَـلَى مَكَانَتُكُمُ انِّي عَامَلُ فَسُوفَ تَعَلَّمُونَ مِنْ يَأْتِيهُ عَذَاب

غزيه ويحل عليه عذاب مقيم ) . على مكانتكم أي على حالتكم ، ومقيم دائم مدى الأبد ، والمعنى ليبق كل منا على ما هو عليه ، ثم ينتظر المصبر ، وهو عليكم خسران وجعيم، وعلينا بركة ونعيم . وتقدم مثله في الآية ١٣٥ من سورة الانعام ج٣ ص ٢٦٧ والآية ٩٣ من سورة هود ج٤ ص ٢٦٤ ( انا أنزلنا عليك الكتاب للناس بالحق) . فبلغه عن ربك مبشراً ومنذراً بآياته، ولا تدع لأحد عذراً يتعلل به ( فن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها وما أنت عليهم بوكيل ) فكل إنسان مسؤول عن عمله ، وحسابه على خالقه ، ولا سلطان لك عليه بعد ان بلغت ونصحت . وتقدم مثله في الآية ١٠٤ من سورة الانعام ج٣ ص ١٣٨ والآية ١٠٧ من سورة يونس ج٤ ص ١٩٩ .

( الله يتوفى الأنفس عند موتها ) . قال الماديون : الانسان هسو هذا الجسم ولا شيء وراءه . انظر « المساديون والحياة بعد الموت » ج ٤ ص ٣٧٩ ومسع الماديين ص ٣٦٥ من المجلد المذكور . وقال المؤمنون : ان الانسان روح وبدن، وان الروح هي التي تسيّر البدن وتدبره بأمر الله تعالى ، والموت عبارة عن قطع العلاقسة بين السروح والبدن ، وانها بعد ذلك تذهب الى خالقها : « يا أيتها النفس المطمئند ارجعي الى ربك — ٧٧ الفجر » . وعلى هذا يكون معنى قوله تعالى : ( الله يتوفى الأنفس حين موتها) انه تعالى يقبضها اليه حين موت الأبدان.

( والتي لم تمت في منامها ) . النوم نوع من الموت والوفاة أو هو وفاة مجازاً ، قال تعالى : و هو الذي يتوفاكم باللبل – ٦٠ الأنعام » . وقال صاحب مجمع البيان : « التي تتوفى عند النوم هي النفس التي يكون بها العقل والتمييز ، وهي التي نفارق النائم فلا يتعقل ، أما التي تتوفى عند الموت فهي نفس الحياة التي إذا زالت زال معها النفس ، والنائم يتنفس ، فالفرق بين قبض النوم وقبض الموت انقبض النوم يضاد اليقظة ، وقبض الموت يضاد الحياة ، وقبض النوم تكون الروح معه قبض النوم علاندن ، وقبض الموت تخرج الروح من البدن » .

( فيمسك التي قضى عليها الموت ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى ان في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) . يقبض سبحانه النفس عند موت الجسد ، وعند منامه، وتبقى التي قضى عليها الموت عند خالقها ولا يردها إلى الجسد ، أما الثانية فيردها اليه إلى أمدها المعين . قال عمر بن الخطاب : « العجب ان الرجسل يرى رؤيا فتكون كالأخذ باليد ، ويرى رؤيا فلا تكون شيئاً .. فقال له الإمام علي بن أبسي طالب : ان الله يتوفى الأنفس كلها ، فما رأته وهي عنده فهي صادقة، وما تواه بعد إرسالها فهي كاذبة ، فعجب عمر من قول الإمام » . نقل هذا الشيخ المراغي في تفسيره عن أبسي حاتم وابن مردويه .

(أم اتخذوا من دون الله شفعاء قل أوكو كانوا لا يملكون شيئاً ولا يعقلون). الأصنام لا تعقل شيئاً ، ولا تدفع عن نفسها ضراً ، ومع ذلك يرجو المشركون أن تشفع لهم وتنفعهم عند الله .. وهكذا يفعل الجهل بنفسه .. ان خير شفيع عند الله تعالى للمذنبين التوبة والانابة (قل لله الشفاعة جميعاً) أي لا أحد يملك من الشفاعة شيئاً إلا ما ملكه الله منها : « ان الأمر كله لله – ١٥٤ آل عمران » . ومثله السموات والأرض ثم اليه ترجعون ) . ومثله : « ولله ملك السموات والأرض وما بينها واليه المصير – ١٨ المائدة » ج ٣ ص ٤٠ .

(وإذا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذبن لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذبن من دونسه ـ أي من دون الله وهي الأصنام ـ إذا هم يستبشرون ) . كان المشركون إذا سمعوا قول لا إله إلا الله نفروا، وإذا سمعوا مدح الأصنام فرحوا . وهذا شأن المبطلين قديماً وحديثاً ، لا يؤنسهم إلا الباطل، ولا يوحشهم إلا الحق. وفي نهج البلاغة : من استثقل الحق أن يقال له أو العدل أن يُعرض عليه كان العمل مهما أثقل عليه .

# أنت تحكم بين عبادك الآية ٤٦ - ٥٢ :

قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنْتَ تَحْسَكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِهَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ \* وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَامُوا مَسَا فِي الْأَرْضِ جَيِعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدُوا بِهِ مِنْ سُوءِ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ

وَبَدَا لَهُمْ مِنَ اللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَخْتَسِبُونَ ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيْنَاتُ مَلَ كَسَبُوا وَ حَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِوْونَ ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضَرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّ لْنَاهُ يَعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمَ بَلْ هِيَ فِتْنَسَةُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُم لِلا يَعْلَمُونَ ﴿ قَدْ قَالَهَا الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَهَا أَغْنَى عَنْهُم وَلَكِنَ أَكْثُوا يَكُسِبُونَ ﴿ قَدْ قَالَهَا الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَهَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴿ فَا أَضَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَٱلّذِينَ ظَلْمُوا مِنْ هُولُا وَلَكُونَ اللهَ مَا كَسَبُوا وَمَا ثُمْ يَعْجِزِينَ ﴿ أُولَى يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سَيْطِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا ثُمْ يَعْجِزِينَ ﴿ أُولَى يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سَيْطِيبُهُمْ سَيِّمَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا ثُمْ يَعْجِزِينَ ﴿ أُولَى لَا يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سَيْطِيبُهُمْ سَيِّمَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا ثُمْ يَعْجِزِينَ ﴿ أُولَى لَا يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ لَهُمْ يَعْجَزِينَ ﴿ أُولَى لَهُمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ لَولَا لَهُ إِلَا لَهُ وَيَقُدُورُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا بَاتِ لِقَوْمٍ لِهُ مُنْوَلَ أَنَ لِهِ ذَلِكَ لَا بَاتِ لِقَوْمٍ لِهُ مِنْهُونَ ﴾ فَالله وَيَقُدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا بَاتِ لِقَوْمٍ لِهُ مِنْهُونَ أَلَونَ لِكُونَ لَا لَا لَا لَا يَقَوْمُ لِهُ مُنْ اللّهُ وَيَقُولُونَ ﴾

#### اللغة :

حاق بهم نزل بهم . وخولناه أعطيناه . وفتنة بلية .

### الإعراب :

اللهم فاطر السموات أي يا الله يا فاطر السموات يا عالم الغيب. والمصدر من أن للذين ظلموا فاعل لفعل محذوف أي لو ثبت ملك الذين ظلموا. وجميعاً حال من ما في الأرض. وبل هي أي النعمة .

## المعنى :

( قل اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون ) . ترتبط هذه الآية بقوله تعالى في الآية السابقة : « وما

أنت عليهم بوكيل » والمعنى واضح، وملخصه قل يا محمد بعد أن بلغت ونصحت: اللهم أنت خالق الحلق ومائك الملك ، وعالم بما كان مني ومن المكذبين ، ولك وحدك الحكم والقول الفصل في كل اختلاف وصراع بين عبادك في هذه الحياة . ( ولو أن للذين ظلموا ما في الأرض جميعاً ومثله معه لافتدوا بسه من سوء العذاب يوم القيامة وبدا لهسم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ) . كانوا بتكالبون على حطام الدنيا ، ويجمعون المال على المال غافلين عن لقاء الله وحسابه ، وحين وقفوا بين يديه لنفاش الحساب وتكشف لهم ما كانوا بأمنون عضوا يد الندامة ، وتمنوا لو ملكوا أضعاف ما في الأرض وقبل منهم فدية عن عذاب الحريق ، ولكن هيهات أن يُفدى لجهم أسير . وتقدم مثله في الآية ٩١ من سورة آل عمران ولكن هيهات أن يُفدى لجهم أسير . وتقدم مثله في الآية ٩١ من سورة آل عمران له عد ٢٠ ص ١٠٦ والآية ٥٤ من سورة يونس ج ٤ ص ١٦٩ والآية ٨١ من سورة الرعد .

( وبدا لهم سيئات ما كسبوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون ) . كانوا اذا قيل لهم : اتقوا يوماً ترجعون فيه الى الله سخروا من هذا القول وقائله ، ولما أحضروا في اليوم الموعود بدت لهم الحقيقة ، ونزل بهم العذاب جزاءً وفاقاً على موقفهم الساخر منه وممن أنذر به .

# عذر اقبح من ذنب:

(فإذا مس الانسان ضر دعانا ثم إذا خولناه نعمة منا قال انما أوتبته على علم) المراد بالانسان هنا كل من ينطبق عليه هذا الوصف ، بستغيث بالله عند الشدة ، وينساه عند الرخاء، ويقول في جهل وغرور : ان نعميى من صنع تدبيري وفطني. تذكرت وأنا أكتب هذه الكلمات سياسة الولايات المتحدة التي أعلنها هراسك، حين كان وزيراً للخارجية ، أعلنها بقوله : « لا بد للولايات المتحدة أن تظهر اهمامها بالكرة الأرضية كلها بجميع أراضيها ومياهها وجوها وفضائها الحارجي المحيط بها » . أي ان للولايات المتحدة روادها ليطأوا أرض الاعلان سنة ١٩٦٦ ، أي قبسل أن ترسل الولايات المتحدة روادها ليطأوا أرض القمر ، أما اليوم فبنبغي أن تعطف القمر وغيره من الكواكب على الأرض .

وبعد أن نشرت الصحف العالمية هذه السياسة الاستعارية التي أعلنها وزير خارجية الولايات المتحدة كتب مأجور في إحدى الصحف العميلة مقالاً بمرر فيه هذه السياسة ويدافع عنها بقوله : ان الولايات المتحدة أقوى دولة علماً وثراء ، وقسد حققت انتصارات ضخمة في ميدان العلم والصناعة ، فلها ــ اذن ــ كل الحق أن تتدخل في شؤون العالم بمختلف الصور ، وان تستولي على كل ما تريد الاستيلاء عليه ، وان تغير ما شاءت من قوانين الدول والشعوب ، وتوجه اقتصادها ، وتضع هي ميزانتها ، وتحدد ما تصدره وتستورده .. وأيضاً للولايات المتحدة كل الحـــق أن تستعمل سياسة العصا الغليظة مع كل بلد يدافع عن حريته واستقلاله ، فتقتل وتدمر بكل أسلوب ، بالانقلابات العسكرية ، وتدعيم الحركات الانفصالية والقضاء عملي الانتفاضات الوطنيـــة ، بل لها الحق أبضاً أن تتدخل تدخلاً مباشراً ومسلحاً ان اقتضى الأمر .. لها الحق في ذلك وأكثر من ذلك لأن هذا الحق في واقعسه للعلم أولاً ، وثانياً للولايات المتحدة التي خرج العلم من مصانعها العسكرية، وتمثَّل في أسلحتها الجهنمية .. وكل من ملك هذا السلاح كان له الحق في السيطرة على الكرة الأرضية بمن فيها وما فيها. وكل ما جاء على لسان كاتب المقال هو بيان للسياسة الامريكية كما هي في واقعها .. ومن أراد التثبت من هذه الحقيقة فليدرس سياسة أمريكا في فيتنام وآسيا وافريقيا وأمريكا اللاتينية،وموقفها العدائي من العرب، وانتصارها غير المحدود لعدوان اسرائيل ومعارضتها الحل السلمي البناء لمشكلة فلسطين ولكل مشكلة قائمة في الشرق والغرب .

ونسأل ذاك الأفاك الأثيم الذي تطوع للدفاع عن أمريكا وبارك سياستها، وقال ان لها كل الحق في أن تشبع شهوتها العدوانية إلى أقصى ما تصل إليه الشهوات والنزوات .. بارك وبرر لا لشيء إلا لأن أمريكا تمتلك مصانع الحراب والدمار، نسأل هذا الأفاك : إذا كان العلم يبرر التقتيل والتدمير والسلب والنهب فعنى هذا ان العلم للشر لا للخبر ، وللفساد لا للصلاح ، وان للعالم أن يستخدم علمه للقرصنة واللصوصية والكذب والتزوير ، وان المجرم الحاذق مشكور ومأجور .. وانه كلما تفوق في الإجرام وكثر منه الضلال والفساد استحق الاحترام والتقسدير .. وأيضاً إذا كان العلم يبرر العدوان فلماذا ترفع الولايات المتحدة شعارات العدل والانسانية ،

وتحاول جاهدة أن تُنقنع الناس بأنها العابدة الزاهدة وتحارب الشيوعية باسم الإيمــان بالله واليوم الآخر ؟

وبعد ، فقد ذهل ذاك الكاتب الأثيم انه يكشف عن ضلاله وخيانته ، وهو يدافع بمنطقه المفضوح عن شهوة الولايات المتحدة وشقوتها ، ويعتذر عنها بما هو أقبح من ذنبها .

( بل هي فتنة ) المراد بالفتنة هنا النعمة ، والمعنى ان الله سبحانه ينعم على العبد من فضله ليبلوه أيشكر أم يكفر ؟ فإن شكر زاده الله نعمة في الدنيا وأجرآ في الآخرة ، وان كفر فإن جهنم أعدت للكافرين (ولكن أكثر الناس لا يعلمون) ان الله نختر عباده لتظهر الأفعال التي يستحقون بها الثواب والعقاب .

(قد قالها الذين من قبلهم فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون). ضمير قالها يعود إلى مقالة القائل: «أوتيته على علم » والمعنى ان لهذا القائل الجهول أمثالاً في التاريخ ، ولكن المال لم يرد عنهم غضب الله ونقمته ، ولم يدفع عنهم العذاب الموعود حين نزوله بهم. أنظر تفسير الآية ٧٨ وما بعدها من سورة القصص.

( فأصابهم سيئات ما كسبوا والذين ظلموا من هـــؤلاء ــ أي الذين كذّبوا محمداً ـ سيصيبهم سيئات ما كسبوا ) . من يعمل سوءاً رُنجز به ولا بجــد من دون الله ولياً ولا نصيراً ، وهذا الحكم ثابت في حق الجميع لا يقبل الاستثناء والتخصيص بالأمم السابقة أو اللاحقة ، سنة الله في خلقه ولن تجد لسنة الله تبديلاً ( وما هم بمعجزين ) . وهل يعجز المخلوق خالقه ؟.

(أوكم يعلموا ان الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقسدر ان في ذلك لآيات لقوم يؤمنون). تقدم مثله في الآيسة ٢٦ من سورة الرعد و ٣٠ من سورة الإسراء و ٨٧ من سورة القصص و ٣٧ من سورة العنكبوت و ٣٧ من سورة السروم و ٣٣ و ٣٩ من سورة الأوضاع مغدا الموضوع مفصلاً في المجلد الثالث ص ٤٤ فقرة « السرزق وفساد الأوضاع » ، وص ١٣١ فقرة « هل الرزق صدفة أو قدر » ، وفي المجلد الرابع ص ٤٠١ فقرة « الانسان والرزق »،وعند تفسر الآية ٦٠ من سورة العنكبوت فقرة « الرزق والثقة بالمخلوق دون الخالق ».

ان الله يغفر الذنوب جميعاً الآية ٥٣ – ٥٩:

قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَجْعَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الدَّحِيمُ \* وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيسَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ \* وَاتَّبِعُوا وَأَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَسْلَمُ مِنْ وَبُلِ أَنْ يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ \* أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ \* أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ \* أَنْ السَّاخِرِينَ \* أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ مِنَ لَكُنْتُ السَّاخِرِينَ \* أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ مِنَ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ مِنْ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ مِنْ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ مِنْ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ مِنَ اللهَاخِرِينَ \* أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهُ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ اللهُ وَإِنْ كُنْتُ مِنَ اللهَ عَلَا مَا لَهُ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ اللهُ وَإِنْ كُنْتُ مِنْ اللهُ وَلِينَ \* أَنْ اللهُ عَلَى مَا فَرَاتِهُ لَكُونَ مِنَ اللهُ مُنْ اللهُ عَلَى مَا فَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلِينَ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَا مُنْ اللهُ عَلَى مَا فَرَاتِ مِنَ اللهُ عَلَا مِنْ اللهُ عَلَى مَا فَرَاتُ مُنْ اللهُ عَلَى مَا فَولَا عَلَى مَا مُولِينَ مِنَ اللهُ عَلَى مَا فَلَا مُنْ اللهُ عَلَى مَا فَالْعُولِينَ مَنْ اللهُ عَلَيْنَ مُ اللهُ عَلَى مَلَا مُولِينَ مَنْ اللهُ عَلَى مَا فَاللّهُ وَلِينَ مُنَاتِ مَا فَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلِينَ مُنَ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

#### اللغة

أسرفوا تجاوزوا الحد. لا تقنطوا لا تيأسوا. أنيبوا ارجعوا. أسلموا له أخلصوا له . فرطت أهملت وقصرت . في جنب الله في حقه وطاعته . وكرة رجعة .

## الإعراب:

جميعاً حال من الذنوب . وبغتة مصدر في موضع الحال من العذاب أي باغتاً . والمصدر مسن أن تقول نفس مفعول من أجلسه لاتبعوا . يبنا حسرتا الأصل يا حسرتي ثم قلبت الياء ألفاً ، وان كنت « ان » مخففة من الثقيلة واسمها محذوف

## المعنى :

(قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ان الله يغفر الله نوب جميعاً انه هو الغفور الرحيم). هذه دعوة صريحة من الله للذين جاروا على أنفسهم بارتكاب الذنوب والمعاصي ، دعوة منه تعالى الى التوبة ، ووعد بالعقو والصفح عن كل ذنب مها كبر وعظم ، وبهذا ترك سبحانه الباب مفتوحاً أمام من يريد أن يكفّر عن سيئاته ، ويصلح ما أفسد من نفسه ، وفي الحديث : ان الله لا يمل حتى تملوا ، فإذا تركم ترك،أي إذا تركم التوبة ترك المغفرة . وفيه أيضاً ان رسول الله (ص) قسال : ما أحب ان لي الدنيا بما فيها بهده الآية . واشتهر انها أرجى آية في القرآن،ومن الذنوب الكبار أن ييأس الانسان من رحمة الله « ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضائون – ٥٦ الحجر » . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء ج ٢ ص ٣٤٣ ، وأيضاً عقدنا فصلاً خاصاً للتوبة في المجلد المذكور ص ٢٧٥ .

( وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون ) . اغتنموا الفرصة ولا تضيعوها أنها المذنبون ، توبوا اليه تعالى واخلصوا له في الأقوال والأفعال ( واتبعوا أحسن ما أنزل اليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذاب يغتة وأنتم لا تشعرون ) . لا شيء مما أنزل الله أحسن من شيء بالنسبة اليه تعالى ، فكل ما قال حسن وعظيم ، أما بالنسبة الى المذنبين فأحسن ما نزل في حقهم هو دعوتهم إلى التوبة ، وقبولها منهم وان عظم الذنب ، وما عدا ذلك وعيد وتهديد. ثم بينن سبحانه ان عاقبة من أهمل التوبة من العصاة هي :

٢ – ( وان كنت لمن الساخرين ) . غــداً يقول المذنب ندامة وأسفاً : لم
 أكتف بمعصية الله وإهمال التوبة حتى سخرت من أهل طاعته والحائفين من عذابه
 ونقمته .

٣ – (أو تقول لو ان الله هداني لكنت من المتقين ) . ونحوه قوله تعالى:
« سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا – ١٤٨ الأنعام » ج٣ ص ٢٧٨ .
٤ – (أو تقول حين ترى العذاب لو ان لي كرة فأكون من المحسنين ) .
ومثله الآية ١٠٠ من سورة المؤمنون : « قال ربسي ارجعون لعلي أعمل صالحاً فيما تركت » ج ٥ ص ٣٨٨ .

(بلى) ليس الأمر كما زعمت وقلت : « لو ان الله هداني » . ( قد جاءتك آيات الله فأنكرها ، آياتي فكذبت بها واستكبرت وكنت من الكافرين ) . جاءته آيات الله فأنكرها ، وقال ما هي من عند الله ، واستكبر عن الايمان ، وكفر بالله والرسول ، ثم كذب وقال : ما جاءني من الله شيء على لسان نبيه ، فجمع بين مساوىء الكفر والكذب والاستكبار ، ولو بادر الفرصة إلى التوبة لكان في غنى عن ذلك وراحة من عذاب الحزي والهون .

# الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة الآية ٦٠ ـ ٦٧ :

وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كُذَبُوا عَلَى اللهِ وُنُجُوهُمْ مُسُودًةٌ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴿ وَيُنَجِّي اللهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِمَفَازَتِهِمْ لاَ يَمَسَّهُمُ السُّوهِ وَلَا هُمْ بَخْزَنُونَ ﴿ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكُولَ ﴿ اللهُ مَقَالِيدُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴿ قُلْ أَفَعَيْرَ اللهِ تَأْمُرُولُ لِي أَعْبُدُ أَيْبًا الْجَاهِلُونَ ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى اللهِ تَأْمُرُولُ لِي أَعْبُدَ لَهُ الْجَاهِلُونَ ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَ فَى عَلَكَ عَمَلُكَ أُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى الّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيْحَبَطَ فَيَ عَمَلُكَ عَمَلُكَ وَإِلَى اللّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيْحَبَطَ فَيَ عَمَلُكَ عَمُلُكَ مَا لَيْنَ أَشْرَكُتَ لَيْحَبَطَ فَي عَمَلُكَ عَمَلُكَ مَا لَيْ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيْعَبَطَ لَيْقِيالِكَ عَلَكَ مَا لَيْنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَالْمَاتُ وَإِلَى اللّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيْعَبَطَ لَا لَهُ اللّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيْهُ لَا لَيْنَ أَلْهُ وَالْمَالُونَ اللّهُ وَالْمِلْ لَكُونَا أَلِيكُ وَإِلَى اللّهِ مَنْ فَعِلْكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيْنَ أَلْمُولَاكُ وَلَى اللّهُ مِنْ فَقَرْلُولُ اللّهِ اللّهُ لَكُونَ اللّهِ الْمُؤْلِقُ لَا لَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ لِلْكُونَ اللّهُ الْمُؤْلِقُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ ال

وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ \* بَلِ اللهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمْوَاتُ مَطُويًاتُ بِيمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ \*

#### اللغة:

المثوى المقام . والمفازة المنجاة . ومقاليد جمع مقليد ومقلاد ، والمراد به هنا المفتاح . بيمينه بقدرته تعالى .

## الإعراب :

ترى هنا بصرية لا قلبية ولها مفعول واحد وهو الذين كذبوا . ووجوههم مسودة مبتدأ وخبر والجملة حال من الذين كذبوا . وجملة لا يمسهم حال من الذين اتقوا . وغير الله مفعول اعبد ، وجملة تأمروني معترضة ، وتقدير الكلام أفغير الله أعبد تأمروني . بل الله فاعبد «الله» مفعول مقدم . وحق قدره مفعول مطلق . وجميعاً حال من الأرض ، واختلف النحاة في العامل بالحال ، والذي فراه ان هذه الحال لا تحتاج الى عامل لأنها حال إعراباً وتأكيد واقعاً ، والمعنى الأرض كلها . وقبضته خبر للأرض . والسموات مطويات مبتدأ وخبر ، وبيمينه متعلق بمطويات .

## المعنى :

(ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة أليس في جهنم مثوى للمتكبرين ) . كل من نسب الى الله ما ليس له به علم فقد كذب على الله سواء أكان المنسوب اليه تعالى شريكاً وصاحبة وولداً ، أم حلالاً وحراماً ، أم منصباً

إلهياً كمن ينتحل النبوة أو الحلافة أو القضاء أو الإفتاء باسم دين الله وشريعته .. وسئل الإمام أبو جعفر الصادق (ع) عن معنى الآية ؟ فقال : « كل من انتحل إمامة ليست من الله فقد كذب عليه. قال السائل : وان كان علوياً . قال الإمام: وان كان علوياً . قال السائل : وان كان فاطمياً . قال الامام : وان كان فاطمياً . وجزاء من كذب على الله ورسوله أن يحشر أسود الوجه في زمرة من أعد الله لهم جهنم وساءت مصيراً . وقوله تعالى: «للمتكبرين» بعد قوله : الذين كذبوا على الله يومىء الى ان كل من كذب على الله فهو متكبر ومكابر أيضاً .

( وينجي الله الذين اتقوا بمفازتهم لا يمسهم سوء ولا هم يحزنون ). بمفازتهم أي بسبب فوزهم . بعد أن هدد سبحانه الكاذبين بنار جهم بشتر أهل الصدق والتقوى بالنجاة من كل سوء ، وفوق ذلك انهم لا يستشعرون الحزن والندامة على شيء فاتهم في الحيهاة الدنيا ( الله خالق كل شيء ) . كل ما في الوجود من انسان وحيوان ونبات وجاد يدل عليه تعالى دلالة الصورة الفنية على مصورها ، والبناية العظيمة على عظمة بانيها ( وهو على كل شيء وكيل ) أي قائم عليه لأن كل شيء وجد بقدرة الله ، ويبقى بعنايه الله الله ما شاء الله ، ولو تخلى عنه لصار هاء .

( له مقاليد السموات والأرض ) . المراد بالمقاليد هنا المفاتيح ، وهي كناية عن تدبيره تعالى للكون وعلمه بكل ما يجري فيه من الذرة إلى أعظم الكواكب : « وعنده مفاتح الغيب – ٥٩ الأنعام » .

( والذين كفروا بآيات الله أولئك هم الحاسرون ) . المراد بآيات الله الكون ونظامه العجيب الذي لو حاد عنه قيد شعرة لآل إلى الحراب والدمار، ومعنى الكفر بآيات الله عدم الاعتراف بدلالة هذا النظام على المنظم، وهذه الهندسة على المهندس. وقد خسر المكذبون هذه الدلالة عقولهم في الدنيا لأنها عميت عن المحسوس، وأيضاً خسروا أنفسهم في الآخرة لأنهم اختاروا لها الكفر والعناد .. وجهنم مثوى ومأوى لكل كفار عنيد .

( قل أفغير الله تأمروني اعبد أيها الجاهلون ) . جاء في بعض الروايات : ان المشركين قالوا لرسول الله (ص) : نعطيك من المال ما تكون به أغنى رجل

في مكة ، ونزوجك من نسائنا ما تريد شريطة أن تكف عن دعوتك، فنزلت هذه الآية ، وسواء أصحت الرواية أم لم تصح فإنها أوضح تفسير الآية . ومن المفيد أن نقتطف الجمل التالية من مقال للمرحوم مصطفى صادق الرافعي بعنوان والدرهم والدينار و :

و رأيت فقهاء يعظون ويتكلمون على الناس في الحلال والحرام .. وتسخر منهم الحقيقة بذات الأسلوب الذي تسخر به من لص يعظ لصا آخر ، ويقول له : لا تسرق ، .. وأيضاً ينطبق هذا على كثير من الصحفيين والسياسيين وغيرهم من الأحزاب التي تحمل شعارات وطنية وانسانية .. ثم قال الرافعي : و من يعظم الدرهم والدينار فإنما يعظم النفاق والطمع والكذب .. ان هيبة الاسلام في بذل الحياة لا في الحرص عليها ، وفي تعاون المؤمنين لا في تعاديهم ، أما الغنى فإنه يقاس بما يعمل بالمال لا بما يجمع منه » .

( ولقد أوحي اليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ) . المراد بالاحباط عدم الثواب . والشرك محال على الأنبياء، ولكن فرض المحال ليس بمحال ، هذا الى أن التحذير من الفعل لا يدل على أنه محتمل الوقوع ممن حدر وأنذر ، والمعنى ان الله لا يقبل العبادة من أحد إلا إذا كانت خالصة لوجهه الكريم من كل شائبة ، ومن عبد مع الله إلها آخر فلا يستحق الثواب على عبادته حتى ولو كان كالنبي في عبادته . وتكلمنا عن الإحباط مفصلاً في ج ١ ص ٣٢٦ .

( بل الله فاعبد وكن من الشاكرين ) . هذا أمر في الظاهر ، وإخبار في الواقع عن ان الرسول الأعظم (ص) لا يعبد إلا الله ، ولا يشكر أحداً سواه ، وإنما جاء بصيغة الأمر للتنبيه على ان العبادة والشكر يجب أن يكونا لله الواحد الأحد .. هذا ، الى ان الله سبحانه كثيراً ما يخاطب العموم بشخص نبيه الكريم: ووان أقم وجهك للدين حنيفاً .. فاستقم كما أمرت .. وأقم الصلاة طرفي النهار النخ ه .

وما قدروا الله حق قدره ) لأنهم كفروا به ، وآمنوا بالأصنام وبالدرهم والدينار ( والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ) . همذا

كناية عن عظمة الله وقدرته وان السموات والأرض وما فيهن وبينهن خــاضعات لأمره مذعنات ( سبحانه وتعالى عما يشركون ) . تنزه سبحانه عن الشريك، وعن مقالة من قال : ان له يدا و بميناً ، وعن كل شبه يتوهمه الواصفون الجاهلون .

#### وسيق الذين كفروا الآية ٦٨ – ٧٧ :

#### اللغة:

الصور القرن يُنفخ فيه . وبنور ربها بعدله تعالى . ووضع الكتاب أي كتاب أعمال العباد . والسَّوق الحث على السير. وزمر جمع زمرة وهي الجماعة . والمثوى المقام .

#### الإعراب:

زمراً حال من الذين كفروا . وخالدين حال من واو ادخلوا .

## المعنى :

( ونفخ في الصور فصعق من في السموات ومن في الأرض الا من شاء الله). النفخ في الصور كناية عن الصيحة ، قال تعالى : « يوم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يوم الحروج – ٤٢ ق ، وفي بعض التفاسير ان هذه الصيحة أو هذا النفخ يتكرر ثلاث مرات : الأولى نفخة الفزع الني ذكرت في الآيسة ٨٧ من سورة النمل : « ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله ، وهم المتقون الذين سبقت لهم من الله الحسني .

النفخة الثانية نفخة الموت ، واليها أشار سبحانه بقوله : « ونفخ في الصور فصعن من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله » أي ان أهل الأرض يموتون وأهل السياء لا يبقون إلا من استثناه سبحانه بقوله : « إلا من شاء الله يموتون وأهل السياء لا يبقون إلا من استثناه سبحانه بقوله : « وحبريل ومعه اسرافيل. وقال آخر : المراد به الشهداء . وقال ثالث : هو الله \_ نستغفره ونتوب اليه \_ وغير بعيد أن لا يكون هذا استثناء حقيقياً بل لمجرد البيان ان الأمر لله وحده وان بعيد أن لا يكون هذا استثناء حقيقياً بل لمجرد البيان ان الأمر لله وحده وان النفخة الثالثة للبعث ، واليها أشار تعالى بقوله : ( ثم تفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون ) أي ينتظرون حكم الله فيهم . وفي نهج البلاغة : وينفخ في الصور فيام ينظرون ) أي ينتظرون حكم الله فيهم . وفي نهج البلاغة : وينفخ في الصور ( وأشرقت الأرض بنور ربها ) . المراد بالأرض هنا أرض المحشر ، وهي مشرقة بنور الله تعالى لأنها طاهرة مطهرة من شي أنواع الضلال والفساد .. ولا شيء فيها إلا الحق والعدل ( ووضع الكتاب ) أي صحائف الأعمال : « ونخرج شيء فيها إلا الحق والعدل ( ووضع الكتاب ) أي صحائف الأعمال : « ونخرج المهوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً — ١٣ الإسراء » . وقال الملا صدرا في كتاب له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً — ١٣ الإسراء » . وقال الملا صدرا في كتاب الأسفار : « من فعل فعلا أو قال قولا ظهر أثره في نفسه وقلبه — ثم قال — الأسفار : « من فعل فعلا أو قال قولا ظهر أثره في نفسه وقلبه — ثم قال —

وهذا الأثر الحاصل في القلب والروح هو بمنزلة النقش والكتابة الحاصلة في الكتب والألواح ، وتلك القلوب والأرواح التي فيها آثار الأفعال والأقوال يقال لها في لسان الشريعة صحائف الأعمال ، .

( وجيء بالنبين والشهداء وقضي بينهم بالحق وهم لا يظلمون ووفيت كل نفس ما عملت وهو أعلم عا يفعلون ) . المراد بالشهداء هنا النواب عن الأنبياء في تبليغ رسالتهم وسنتهم الى الناس، والمعنى أن الله يحشر العباد غداً لنقاش الحساب، ويأتي بالنبين ، فيشهدون على نوابهم الهم قد أخذوا عليهم أن يعدموا ويبلغوا الناس ، ثم يشهد هؤلاء النواب على الناس الهم علموهم وبلغوهم على أكمل وجه ، وبعد قيام الحجة على النواب بشهادة الأنبياء ، وعلى الناس بشهادة النواب عكم الله بالعدل بين الجميع لا ينقص من ثواب من أطاع ، ولا يزيد في عقاب من عصى ، وهو أعسلم مها من أنفسها ومن النبين والشهداء ، وانما دعاهم للشهادة لإلزام الحجة وقطع المعذرة . انظر نفسير الآية ١٤٣ من سورة البقرة ج ١ ص ٢٢٠ .

(وسبق الذين كفروا الى جهم زمراً حتى إذا جاؤوها فتحت أبوابها). ذكر سبحانه في كتابه ألواناً من عذاب المجرمين ، منها الذل والهوان ، ومنها العمى وسواد الوجوه ، ومنها الأغلال والأصفاد وسرابيل القطران وطعام الزقوم وشراب الحميم ، ومنها أن تسوقهم بعنف ملائكة العذاب فوجاً بعد فوج ليكونوا لجهم حطباً ، وأنها معهم على ميعاد ، ولذا بجدونها مفتحة الأبواب ( وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم ويندرونكم لقاء يومكم هذا ) ؟ القصد من هذا السؤال التقريع والتوبيخ: وأنهم هم الذين اختاروا لأنفسهم سوء المصير.

(قالوا بلى ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين). ومثله: « وقالوا لو كنا نسم أو نعقل ما كنا في أصحاب السعر فاعترفوا بذنبهم فسحقاً لأصحاب السعر — ١١ الملك ». (قيل ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مشوى المتكرين) على الحق والحارجين على العدل ، ولو لم يكن من دليل على جهنم الا أنها أعدت للمتكرين والطاغين وأهل الفساد والضلال — لو لم يكن إلا هدذا الدليل لكفى ، قال تعالى : « أن المنافقين في الدرك الأسفل من النسار — ١٤٥

#### سورة الزمر

النساء » وقال : « ان جهنم كانت مرصاداً للطاغين مآباً لابثين فيها أحقاباً – ٢٣ النبأ » . وقلنا فيها سبق لو لم يكن لله محكمة في اليوم الآخر تقتص من الظالم للمظلوم لكان المقتول ظلماً أسوأ حالاً من قاتله . انظر تفسير الآبة ٤ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٢ فقرة « الحساب والجزاء حتم » .

## وسيق الذين اتقوا الآية ٧٣ ــ ٧٥ :

وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً حَتَّى إِذَا تَجَاوُوهَا وَفَيْحَتُ أَبُوا بُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ \* وَقَالُوا الْجَمْدُ يَلِهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَأُورَ ثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ الْجَمْدُ يَلِهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَأُورَ ثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاء فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ \* وَتَرَى الْمَلاَئِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَاء فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ \* وَتَرَى الْمَلاَئِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَاء فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ \* وَتَرَى الْمَلاَئِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَاء فَيْعَمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ \* وَتَرَى الْمَلاَئِكَةَ وَقِيلَ الْخَمْدُ يَلُهُ وَلِ الْعَرْشِ يُسَاء فَيْعَمَ وَتُومَى بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْخَمْدُ يَلُهِ وَلِ الْعَالِينَ \*

#### اللغة :

زمرآ جهاعات . وحافین محدقین به دائرین حوله .

#### الإعراب:

زمراً حال . وجواب إذا محذوف أي إذا جاءوهـــا اطمأنوا . وفتحت الواو للحال أي وقد فتحت . وسلام عليكم مبتدأ وخبر والجملة مفعول قال . وخالدين حال . والملائكة مفعول ترى البصرية . وحافين حال من الملائكة .

### المعنى :

﴿ وَسَيِّقَ اللَّذِينَ اتَّقُوا رَجِّهِم إِلَى الْجِنَّةَ زَمَراً حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَفَتَحَتَ أَبُواجِهَا

وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين ) . المجرمون إلى جهستم ، وملائكة العذاب يسوقونهم اليها عنفاً ، ويسومونهم خسفاً، والمتقون إلى الجنة يحف بهم ملائكة الرحمة تعظيماً ، ويحيونهم تكريماً ( وقالوا الحمد لله الذي صدفنا وعده وأورثنا الأرض نتبوأ من الجنة حيث نشاء فنعم أجر العاملين ) . ضمير قالوا يعود إلى المؤمنين ، والمراد بالأرض هنا أرض الجنة ، والهم يتصرقون فيها تصرف الوارث فيا ورثه . وكانوا قد عملوا للجنة في الدنيا ثقة وابماناً بما وعد الله به المتقين والصابرين ، فلم رأوها فرحوا وحمدوا الله حمد العارفين بأن وعده حق وصدق . وفي نهج البلاغة : حفت الملائكة بأهل الجنة ، وتنزلت عليهم السكينة ، وفتحت لهم أبواب السهاء، وأعدت مقامات الكرامات في مقام اطلع الله عليهم فيه فرضي سعيهم وحمد مقامهم .

( وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون محمد ربهم ) . عند تفسير الآية ٤٥ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٣٩ بينا ان المراد من العرش بشهادة القرآن – ان الأمر كله لله ، والمعنى المراد هنا ان الملائكة لا يصدرون إلا عن أمر الله ، كها جاء وصفهم في الآية ٢٦ من سورة الأنبياء: «بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وبأمره يعملون » . ( وقضي بينهم بالحق ) ضمير بينهم يعود إلى أهل الجنة والنار ، وبالحق أي لا يزيد في عقساب من عصى ، ولا ينقص من ثواب من أطاع . وفي بعض التفاسير : ان الله قال في ابتداء الحلق : الحمد لله الذي خلق السموات والأرض ، وبعد فناء الحلق ثم بعثهم واستقرار أهل الجنة في الجنة ، قال : الحمد لله رب العالمين، ليعلم عباده الأخذ بأدبه في ابتداء كل أمر بالحمد والختم به .

# سِيُوسُرة عِسَافِر

٨٥ آية مكية ، وقيل : ما عدا آيتين ، وتسمى أيضاً المؤمن .

# بنيه النم النح النجيني

# غافر الذنب وقابل التوب الآية ١ – ٦ :

حم \* تَنْزِيْلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَالِهِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَالِ مِنَ اللهِ الْعَوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ \* مَا التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَالِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### اللغة:

التوب والتوبة كلاهما مصدر تاب . وذي الطـــول ذي الفضل . وتقلبهم في البلاد تصرفهم فيها بالذهاب والإياب للتجارة ونحوها . ليدحضوا ليبطلوا . وحقت وجبت .

#### الإعراب:

تنزيل خبر لمبتدأ محذوف أي هذا تنزيل . والعزيز وما بعده صفات لله تعالى . والمصدر من ليأخذوه متعلق بهمت . ومن ليدحضوا بجادلوا . ومن انهم أصحاب النار بدل من كلمة ، وبجوز جره بلام محذوفة أي لأنهم من أصحاب النار .

## المعنى :

(حم) تقدم الكلام على مثله في أول سورة البقرة ( تنزيل الكتاب من الله ) لأنه ميزان الحق والعدل ، ونور يهدي من ظلمة الضلال والجهل ( العزيز العليم غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول ) . كل وصف من هذه الصفات له صلة وتأثير في الكون والانسان ومصيره ، فخلق الكون لا بد له من علم الخالق وقدرته ، ومن هنا جاء الوصف بالعزيز العليم ، والعزيز هو القادر الغالب .. والذنب والتوبة من فعل الانسان ، أما قبول هذه والغفران عن ذاك فسن الله ، وهو سبحانه يغفر بالتوبة أو بطاعة جلى تمحو الذنب لأن الحسنات ينذهبن السيئات وأيضاً هو شديد العقاب لمن أصر على التمرد والعصيان ، وهو صاحب الفضل لأنه يعطي من سأله ومن لم يسأله ، ويضاعف لمن أحسن اضعافاً كثيرة .

ر لا إله إلا هو ) تفرد بوصف التوحيد وعلم الغيب ، والقدرة على كل شيء .. وجميع المذنبين في فاقة إلى عفوه ورحمته ( اليه المصبر ) لا مفر من لقائه وحسابه وجزائه ، وطوبى لمن لا يرى مستحقاً لهذه الصفات إلا الله ولا يخاف أحداً سواه .

(ما بجادل في آيات الله إلا الذين كفروا) بالحق والعدل ، ولا يؤمنون إلا بأهوائهم ومصالحهم ، ومع هذا ينتحلون لأنفسهم الأعذار،ويد عون انهم المحقون، فيجادلون في القرآن ، ويقولون : انه أساطير ، وان التوحيد تضليل ، والبعث حديث خرافة .. ودليلهم الأول والأخير تقاليد الآباء ووحي المصالح والأهواء (فلا يغررك \_ يا محمد \_ تقلبهم في البلاد ) للتجارة وذهابهم إلى الشام في رحلة الصيف ، ولا إلى اليمن في رحلة الشتاء ، لا يغررك هذا وما اليه فإن نهايتهم

الويل والثبور : « انما نملي لهم ليزدادوا إنمآ ولهم عذاب مهين – ١٧٨ آل عمران » ج ٢ ص ٢٠٨ .

(كذبت قبلهم قوم نوح والأحزاب من بعدههم وهمت كل أمه برسولهم ليأخذوه وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق ) . المراد بالأحزاب هنا كل قوم تحزبوا ضد الحق وأهله ، والمعنى ان معركتك يا محمد مع المشركين ليست معركة شخصية ، وانما هي صراع بين الحق والباطل ، والكفر والايمان ، سنة الله في السلف والحلف ، فقد كذبت الأمم الأنبياء والمصلحين ، وجادلتهم بالجهل والعناد، وحاولت كل أمة أن تقتل نبيها ومنذرها ، تماماً كما تآمرت قريش على قتلك ، وأنت نائم في فراشك . أنظر ج ٣ ص ٤٧٧ .

( فأخذتهم فكيف كان عقاب ) ؟ كان شديداً ومدمراً ( وكذلك حقت كلمة ربك على الذين كفروا انهم أصحاب النار ). هذا تحذير وإنذار لقريش إن أصروا على الكفر والضلال أن يصيبهم ما أصاب قوم نوح وعاد وثمود .. وتخويف من لا يخاف الله لا يجدي نفعاً إلا قيام الحجة وقطع المعذرة .

## الذين بحملون العرش الآية ٧ – ١٠ :

الَّذِينَ يَخْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُوْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَـةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \* رَبَّنَا وَأَذْخِلُهُمْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \* رَبَّنَا وَأَذُواجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ جَنَّاتِ عَدَنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَأَرْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَأَرْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَأَرْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ إِنَّ اللَّهِ وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ تَقِ السَّيِّقَاتِ يَوْمَئِذِ إِنَّا اللَّهُ أَنْ اللَّهِ مَا اللَّيْمَاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّقَاتِ يَوْمَئِذِ وَقَهِمُ السَّيِّقَاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّقَاتِ يَوْمَئِذِ لَا اللَّهِ أَنْفَوْرُ الْعَظِيمُ \* إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللّهِ أَكْبُرُ مِنْ مَفْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَتَكُفُرُونَ \* لَمُعْتُلُونَ اللّهِ أَكْبُرُ مِنْ مَفْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَتَكُفُرُونَ \*

#### الإعراب:

ومن حوله عطف على الذين يحملون . رحمة وعلماً تمييز محمول عن فاعل أي وسعت رحمته وعلمه . ومن صلح « من » مفعول لفعل محذوف أي وادخل من صلح . واللام في لمقت في جواب قسم محذوف أي والله لمقت . وأنفسكم مفعول مقتيكم . وإذ في محل نصب بفعل محذوف أي مقتكم الله إذ تدعون .

#### المعنى :

( الذين محملون العرش ومن حوله يسبحون محمد رجهم ويؤمنون به ) . عند تفسير قوله تعالى : ه ثم استوى على العرش - 30 الأعراف » قانا : ان المراد بالعرش الملك والاستيلاء والتدبير ، وعند تفسير : ه وترى الملائكة حافين من حول العرش - ٧٥ الزمر » قلنا هذا كتابة عن ان الملائكة لا يسبقون الله بالقول وبأمره يعملون ، ونحن على ثقة ان اللفظ - بقرينة السياق - يتحمل هذا النفسير ، أما سياق الآية التي نحن بصددها والآية ١٧ من سورة الحاقة : « ومحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية » أما سياق هاتين الآيتين فيحتم علينا أن نبحث للعرش عن ربك فوقهم يومئذ ثمانية » أما سياق هاتين الآيتين فيحتم علينا أن نبحث للعرش عن ان يكون جالساً على ومحملون مع العلم بأن حمل الملائكة لعرشه تعالى لا يستدعي ان يكون جالساً عليه ، وإلا كان جسماً يفتقر إلى حيز ، والله غني عن كل شيء . . هذا ، إلى ان جلوسه تعالى على العرش معناه انه في مكان دون مكان . وتسأل : إذا لم يكن الله جالساً على العرش فلماذا نسب اليه في قوله : «عرش ربك » ؟

الجواب: ان مسألة النسبة سهلة جداً حيث تصح لأدنى ملابسة كما هي الحال في تسمية الشوارع بأسماء أشخاص لا يعرفون عنها شيئاً ، فكيف بخالق الكون ؟ وكل المعابد في شرق الأرض وغربها فضلاً عن الكعبة المشرفة – تنسب اليه تعالى، ويقال لها بيوت الله ، فهل معنى هذا انه يقيم فيها ؟ وعليه من الجائز أن يكون سبحانه خلق في السماء عرشاً يحمله ثمانية من الكائنات السماوية ، وقد أمر سائر الملائكة أن تطوف من حوله تماماً كما أمر خليله ابراهيم أن يبني البيت العتيق وأوجب

زيارته والطواف من حوله على من استطاع اليه سبيلاً .

ومها يكن فإن الملائكة يؤمنون بالله ، ويسبحون بحمده ( ويستغفرون للذين آمنوا ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلماً فاغفر للذين آبوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم ) . للمؤمنين المخلصين ألوان من الثواب عند الله ، منها جنة تجري من تحتها الأسهار ، ومنها انهم رفقاء النبيين والصديقين ، ومنها ان ملائكة السهاء تثني عليهم أحسن الثنساء ، وتدعو الله لهم بعلو الدرجات عنده ، والوقاية من غضبه وعذابه .

( ربنا وادخلهم جنسات عدن التي وعدتهم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم اللك أنت العزيز الحكيم ) . دعا الملائكة الله سبحانه أن يجمع غسداً في جنانه بين أفراد الأسرة المؤمنة تماماً كما كانوا في الدنيا ليزدادوا سروراً على سرور .. وقوله : « ومن صلح » يشير إلى انقطاع الصلة بين المؤمن والكافر حستى ولو كان أحدهما أباً للآخر : « فإذا نفخ في الصور فلا أنساب بينهم — ١٠١ المؤمنون». « الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين — ٦٧ الزخرف » .

( وقهم السيئسات ومن تق السيئات يومئذ فقد رحمت وذلك هو الفوز العظم ) . ادفع عنهم يوم القيامة كل سوء .. وما من شك ان من نال هذه المنزلة عند الله فقد فاز بفضله ورحمته ( ان الذين كفروا ينادون لمقت الله أكبر من مقتكم أنفسكم إذ تُدعون إلى الابمان فتكفرون ) . يمقت أهل النار، وهم فيها، يمقتون أنفسهم ويزرون عليها حيث أدت بهم إلى هذا المصر ، وكانوا في الدنيا أطوع الناس لها وأكثرهم رضى عنها .. ويأتيهم النداء وهم يلعنون أنفسهم : ان مقت الله لكم في الدنيا على كفركم أشد وأعظم من مقتكم الآن لأنفسهم ، فقد دعاكم سبحانه بلسان رسله إلى الابمان فأبيتم إلا كفوراً ، فذوقوا وما للظالمين من مصر .

أمننا اثنتين وأحييتنا اثنتين الآية ١١ ــ ١٧ :

قَالُوا رَ بَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَــلْ إِلَ

## الإعراب:

اثنتين صفة لمفعول مطلق محذوف أي إماتتين اثنتين وإحياءتين اثنتين . وذلكم مبتدأ، وبأنه متعلق بمحذوف خسيراً . وحده مصدر في موضع الحال من الله . ومخلصين حال من فاعل فادعوا ، ورفيع الدرجات خبر ثان لهو الذي يريكم . والمصدر من لينذر متعلق بيلقي . ويوم هم « يوم » بدل من يوم التلاق وهم مبتدأ وبارزون خسير . والملك فاعل فعل علوف أي ثبت الملك . ولله متعلق بمحذوف أي ثبت الملك . ولله متعلق بمحذوف أي ثبت الملك . ولله متعلق لا واليوم خبرها .

## المعنى :

( قالوا ربنا أمتنا اثنتين وأحبيتنا اثنتين فاعترفنا بذنوبنا فهـــل الى خروج من سبيل ) . ضمــــير قالوا يعود إلى أهل النار ، والموتة الأولى قبل خروجهم من

بطون أمهاتهم ، والثانية الموت المعهود ، أما حياتهم الأولى فهي حياتهم في الدنيا، والثانية البعث بعد الموت ، والمعنى ان أهل جهنم يتضرعون الى الله ، وهم في قعرها معذبون ، يتضرعون إليه تعالى ويقولون : إلهنا أنت القادر على كل شيء. أوجدتنا في الدنيا ، ثم أخرجتنا منها بالموت ، ثم بعثتنا بعده ، ونحن الآن بين يديك نادمين معترفين بالخطايا والذنوب، فهل من سبيل إلى منك وكرمك بالخروج من النار ، ولك عهد الطاعة والامتثال ؟

( ذلكم بأنه إذا دعي الله وحده كفرتم وان يشرك به تؤمنوا ) همذا جواب الله سبحانه على قولهم : « فهل إلى خروج من سبيل » ويتلخص الجسواب بأن داعي الله دعاكم الى الحق ، وأنتم في الحياة الدنيا ، فكذبتموه ، ودعاكم داعي الشيطان الى الباطل فأجبتموه .. والآن تتدعون فلا تجابون ، واحدة بواحسة ، وقوله تعالى : ( فالحكم لله العلي الكبير ) يومى الى أنه لا حكم غداً إلا لله وحده فلا عاني ولا كبير إلا هو : « وعنت الوجوه للحي القيوم وقد خاب من حمسل ظلماً ـ ١١١١ طه » .

( هو الذي يربكم آياته وينزل لكم من الساء رزقاً وما يتذكر إلا من ينيب). أرانا سبحانه الكثير من الشواهد على وجوده وعظمته، والدلائل على تدبيره وحكمته. في السهاء والأرض ، وفي الانسان والحيوان ، وفي المطر والزرع .. الى ما لانهاية، وبديهة ان هذه الدلائل والشواهد - على الرغم من كثرتها - لا تظهر إلا لمسن أبصر وتدبر ، أما تائه القلب فإنه في عمى عنها ، قال طاغور :

« ان الله أبرز وجوده في قالب حي من صور الخليقة، أبرزه في هذا التنسيق والانسجام بين قوى الطبيعة المتصارعة في وحدة شاملة تخضع جميعها لقانون رئيب لا تحيد عنه ، وفي الوقت نفسه تهدف الى تحقيق غاية بعينها .. ان كل شيء في الطبيعة له وظيفة خاصة ، وعمل معين ، وهدف محدد يسعى اليه ، فما الحبة إلا عامل يكد ليبرز الشجرة الكامنة في أعماقها ، والشجرة بدورها تكد لتصل الى الزهرة نجساهد في سبيل الثمرة ، ولا يدرك هذا إلا صاحب القلب السليم » . والمراد بصاحب القلب السليم » . والمراد بصاحب القلب يتذكر إلا من ينيب » .

( فادعوا الله مخلصين له الدين ولو كره المشركون ) . الحطاب للمؤمنين ، والمراد بالدعاء هنا العبادة ، وبالدين الطاعة ، والمعنى اعبدوا الله وحده، وأطبعوه في أمره ونهيه ، ولا تأخذكم في ذلك لومة لاثم ، وقد سهل سبحانه لعباده سبل طاعته ، حيث أرشدهم محذراً ، وكلفهم يسيراً ، وما ترك عذراً لمتعلل ( رفيع الدرجات ) . هذا كناية عن علوه تعالى وعظمته ، وقيل : ان المراد بالدرجات هنا تفاوت العارفين بالله في معرفتهم به قوة وضعفاً ، ابتداء من معرفة الرجـــل العادي الى معرفة الفلاسفة والأنبياء ( ذو العرش ) كنابة عـن الملك والاستيلاء . ﴿ يَلَقِي الرَّوْحِ مَنْ أَمْرُهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مَنْ عَبَادُهُ لَيَنْذُرُ يُومُ السَّلَاقُ ﴾ . المراد بالروح هنا الوحي ، وبيوم التلاق يوم القيامة حيث يلتقي فيسه كل انسان بجزاء للإشارة إلى شدة وقعه وهوله ، والمعنى ان الله سبحانه ينزل الوحي على من يشاء من عباده لينذر الناس بأنهم يحشرون بعد الموت في شر يوم على الطغاة العصاة ، ويُسألون عما كانوا يعملون (يوم مم بارزون) أي ظهروا لله على حقيقتهم ( لا يخفي على الله منهم شيء ) . هذا بيان وتفسير لقوله تعالى: « يوم هم بارزون » . ( لمن الملك اليوم ) يُسألون يوم القيامة ، وهم بارزون لفصل القضاء : لمن الأمر والحكم ؟ فيجيب سبحانه عنهم لأن الجواب متعين واقعاً وحقيقــة ، أو هم بجيبونه بلسان الحال والمقال : ( لله الواحد القهار ) فوق عبــاده ( اليوم تجزى كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم ان الله سريع الحساب ) واضح . وتقــدم مثله بالنص في الآية ٥١ من سورة ابراهيم ج ٤ ص ٤٦٠ .

# وأنذرهم يوم الآزفة الآية ١٨ -- ٢٢ :

وَأَنذِرُهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلا شَفِيعٍ يُطَاعُ\* يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ\* وَاللهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ بِشَيْءِ إِنَّ اللهَ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ أُولَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّهِ مِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِيمِ كَانُوا مُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ تُوَّةً وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَمُمْ مِنَ اللهِ مِنْ وَاقِ ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ فَأَخَذَهُمُ اللهُ إِنَّهُ مَوْقِي شَدِيدُ كَانَتُ تَأْتِيمِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللهُ إِنَّهُ قُويٌ شَدِيدُ لَا يَعْمَالُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللهُ إِنَّهُ قُويٌ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ اللَّهِ اللهُ إِنَّهُ قُويٌ شَدِيدُ اللهِ إِنَّهُ إِنَّهُ اللهُ إِنَّهُ قَوِي شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

#### اللغة :

الآزفة القريبة الدانية لأن يوم القيامة آت ، وكل آت قريب . وكاظمسين محزونين . وحميم صديق . وخائنة الأعين هي التي تنظر ما لا يحل . وواق حافظ .

#### الإعراب :

يوم الآزفة مفعول به لأنذرهم . وإذ القلوب بدل من الآزفة . وكاظمين حال من الآزفة . وكاظمين حال من القلوب . وما للظالمين خبر مقدم . ومن حميم «من» زائدة إعراباً وحميم مبتدأ، وجملة يطاع صفة لشفيع . هم ضمير فصل . وأشد خبر كانوا . وقوة تمييز .

## المعنى :

( وأنفرهم بوم الآزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع ) . الحطاب في أنفرهم لرسول الله (ص) . وضمير الغائب لمشركي العرب ، والمعنى ما عليك يا محمد إلا أن تنفر المشركين عذاب يوم تذوب فيه القلوب والأبصار هلعاً وجزعاً ، حيث لا صديق يتوجع ، ولا الشفاعة تنفع .. وهذا اليوم آت لا محالة .

(يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور والله يقضي بالحق). ما أضمر الانسان شيئاً ، أو نظر اليه بخيانة وريبة إلا وكان الله علياً بما أضمر وأبصر، وهو يقضي غداً بعلمه وعدله على كل خائن ومجرم قضاء لازماً لا مرد له ولا اعتراض عليه (والذين يدعون من دونه لا يقضون بشيء). المراد بالذين يدعون الخ .. كل ما عدا الله مما تعبده الناس صنماً كان أو مالاً أو جاها أو غير ذلك .. وبديهة انه لا قضاء في الآخرة إلا لله . ( ان الله هو السميع البصير ) . هذا تعبير ثان عن قوله تعالى : « وان الله قد أحاط بكل شيء علماً - ١٢ الطلاق » .

( أو كم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين كانوا من قبلهم كانوا هم أشد منهم قوة وآثاراً في الأرض فأخذهم الله بذنوبهم وما كان لهم من الله من واق ) . هذا تعذير من الله للمجرمين أن يكون مصيرهم مصير الذين من قبلهم ، فقد كانوا أكثر منهم مالاً وعدداً ، ولما نزل بهم العذاب لم يجدوا ولياً ولا نصيراً . وتقدم مثله في الآية ١٠٩ من سورة يوسف و ٤٦ من سورة الجيع و ٩ من سورة الروم و ٤٤ من سورة فاطر .

(ذلك بأنهم كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فكفروا فأخذهم الله انه قوي شديد العقاب). تقدم مراراً ان عاقبة الذين كذبوا بالرسل الحراب والدمار. ولا فرق غداً في حكم الله وقضائه بين من كفر بالنبيين وبين من آمن بهم وخالف تعاليمهم وأطفأ سننهم وان عوملوا في الحياة الدنيا معاملة المسلمين.

# موسى الآية ٢٣ – ٢٩ :

دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ \* وَقَالَ مُوسَى إِنِي عُذْتُ بِرَبِي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلُّ مُتَكَبِّر لَا يُومِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ \* وَقَالَ رَبُحِلُ مُومِنُ مِنْ كَلُّ مُتَكَبِّر لَا يُومِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ \* وَقَالَ رَبُحِلُ مُومِنُ مِنْ آلِ فِرْعُونَ يَكُمُ إِيمَانَهُ أَنْفَتُلُونَ رَبُحِلا أَنْ يَقُولَ رَبِّي اللهُ وَقَدْ عَادَبُهُ مِ إِلْبَيْنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذَبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِابِكُمْ بِالْبَيْنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِبا فَعَلَيْهِ كَذَبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِيبُكُمْ بِعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفَ كَذَّابِ \* يُصِيبُكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَّابِ \* يَعْفُ لُلْهُ مِنْ يَعْضُ اللّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَّابِ \* يَعْفُ اللّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللهُ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابِ \* يَعْفُ أَلّا مَا أَرَى وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلّا مَا أَرَى وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلّا سَبِيلَ الرَّسُودِ فَا أَوْ يَكُمُ اللّا مَا أَرَى وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلّا سَبِيلَ الرَّسَادِ \*

#### اللغة :

سلطان مبين حجة واضحة . وهامان وزير فرعون . وقارون أغنى الأغنياء في زمانه . وعذت لذت وتحصنت . والمسرف هنا من تجاوز الحد في معاصي الله . وظاهرين غالبين . وما أربكم إلا ما أرى:ما أشير عليكم إلا بما أراه حقاً وصواباً.

#### الإعراب:

وليدع اللام للأمر . والمصدر من أن يبدل مفعول أخاف ، ومــن أن يظهر معطوف على ان يبدل . ما أريكم «ما » نافية . وإلا ما أرى «ما » اسم موصول مفعولاً ثانياً لأريكم .

#### المعنى :

تقدم الكلام عن موسى مرات ومرات ، وكنا نشير عند الآية اللاحقة الى الآية

السابقة واسم السورة ورقم الآية ، والآن عاد الحديث الى قصة موسى ، وسيأتي أيضاً .. وعند تفسر الآية ، من سورة طه ج ه ص ٢٠٦ فقرة « تكرار قصة موسى » بيتنا السبب الموجب لهذا التكرار ، والآن نعطف على ما بيناه هناك انه من غير البعيد ان كل آية ، وان تكررت ، فإنها تلقي أضواء جديدة قد خفيت علينا لأننا لم نتصد للبحث عنها ، أو لأننا لا نملك الموهبة التي تؤهلنا لادراكها ، ومها يكن فإن الجديد في هذه الآيات التي نحن الآن بصددها والتي بعدها هو الحديث عن مؤمن آل فرعون .

(ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين الى فرعون وهامان وقارون). هامان وزير فرعون ، وقارون أغنى رجل في عصره ، وقيل : انه كان وزير الماليــة عند فرعون . والله سبحانه أرسل موسى لأهل زمانه كافة ، وخص بالذكر هؤلاء الثلاثة لأنهم أصل الفساد ومصدر الضلال ، ولو آمنوا لآمن الجميع ( فقالوا ساحر كذاب ) تماماً كما قال الذين من قبلهم ومن بعدهم لمن جاءهم بالآيات والبينات .

( فلم جاءهم بالحق من عندنا قالوا اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه واستحيوا نساءهم ) . أمر بقتل الذكور خوفاً منهم ، وابقاء الاناث للخدمة .. وتسأل : لقد أصدر فرعون هذا الأمر من قبل أن يأتي موسى ، فما هو القصد من هذا التكرار ؟.

وأجاب بعض المفسرين بأن فرعون كان قد أمسك عن قتل الولدان بعد ولادة موسى ، فلما بعث الله موسى رسولاً عاد فرعون إلى ما كان .. وهذا يحتاج إلى اثبات . وغير بعيد أن يكون الأمر الثاني بالقتل استمراراً للاول ، وانه لا يصح العدول عنه بحال .

( وما كيد الكافرين إلا في ضلال ) أي « ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله فهل ينظرون إلا سنة الأولين – ٤٣ فاطر ». ( وقال فرعون ذروني اقتل موسى وليدع ربه ) . يومىء هذا إلى ان بعض رجال فرعون أشاروا عليه أن لا يقتل موسى مخافة أن يثأر رب موسى من قاتله . قال فرعون : ( اني أخاف ان يبدل دينكم أو أن يظهر في الأرض الفساد). فرعون مصلح لأنه يقول : أنا ربكم الأعلى . وما علمت لكم من إله غيري .. وموسى مفسد لأنه يدعو الى تحرير الانسان من

عبادة الانسان. ولا بدع فهذا هو بالذات منطق الجبابرة الطغاة في كل زمان ومكان. ( وقال موسى اني عذت بربسي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب ). تعود موسى بالله ممن جمع بين التكبر وعدم الحوف من الله وحسابه وعقابه لأن أرذل الخلق على الاطلاق من جمع بين هاتين الرذيلتين.

(قال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم ايمانه أتقتلون رجلاً ان يقول ربي الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم). ان الحق لا يخلو من ناصر ، ولو بكلمة الاخلاص بجابه بها أهل الباطل والضلال .. هذا رجل من قوم فرعون آمن بالله عن صدق ويقين ، ولكنه كتم إيمانه خوفاً على نفسه من القتل ، ولما أراد فرعون الشر بموسى دفعت به حرارة الايمان الحالص الى ان محدر ويستنكر ولكن بأسلوب العالم العاقل والناصح المشفق ، وقال فيما قال : ماذا جنى هذا الرجل حتى استحق منكم القتل ؟ ألانه قال : ربي الله ومعه الحجة القاطعة التي أفحمتكم وأعجزتكم كاليد البيضاء والعصا التي تلقف ما تأفكون ؟.

وقال الشيخ المراغي في تفسيره ما نصه بالحرف: « الرجل المؤمن هو ابن عم فرعون وولي عهده وصاحب شرطته ، وهو الذي نجا مع موسى ، وهو المراد بقوله تعالى : « وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى – ٢٠ يس » . ويلاحظ بأنه قد سبق من الشيخ المراغي ان قال وهو يفسر سورة يس : ان هذا الرجل الذي جاء من أقصى المدينة كان في عهد عيسى تماماً كما قال غيره من المفسرين. فمن اللذي أحياه وجاء به إلى زمن عيسى وبينه وبين زمن موسى أكثر من ١٢٠٠ سنة على أقل التقادير التي ذهب اليها المؤرخون ؟.. ولكن العصمة الأهلها .

( وان يك كاذباً فعليه كذبه ) . وما عليكم من تبعته شيء ( وان يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم ) سواء أقتلتموه أم تركتموه لشأنه . وقال المؤمن «بعض» الذي يعدكم ولم يقلع «كل» لأن البعض كاف واف في الاهلاك ( ان الله لا يهدي من هو مسرف كذاب ) . زعمت انه كاذب ، فدعوه يلاقي من الله جنزاء الكاذبين ، وفيه ايماء الى ان هذا الوصف ينطبق على فرعون ، وانه سيلاقي جزاء كذبه وإسرافه لا تحالة .

( يا قوم لكم الملك اليوم ظاهريــن في الأرض فمن ينصرنا من بأس الله ان

جاءنا). ما زال الحطاب من المؤمن الصالح لقومــه آل فرعون ، ومعتاه : أنتم الآن في أمن وأمان ، ولكم الملك والغلبة ، وهذه نعمة امتن بها الله عليكم ، فلا تعرضوها للزوال بقتلكم من قال : الله ربسي .. ومن الذي ينجينا من بأسه تعالى إذا جاءنا بياتاً أو نهاراً ؟.

والحلاصة ان مؤمن آل فرعون دافع عن موسى بالتي هي أحسن ، وجادل أعداء الله بالحكمة والموعظة الحسنة ، فبرآ أولا موسى من الذنب ، ثم أمّن ثانيا أعداءه من خطره وضرره ، ثم ذكرهم ثالثاً بنعمة الله عليهم ، وحذرهم أن يبدلوها كفراً .. وقد استطاع هذا الاسلوب الحكيم أن يثني الطاغية عن عزمه وتصميمه على قتل موسى حتى ( قال فرعون ما أربكم إلا ما أرى وما أهديكم إلا سبيل الرشاد ) . وهذا القول من فرعون يشبه الاعتذار مما كان قد عزم عليه من قتل موسى والفضل في ذلك للمؤمن الناصح ، والمعنى اني ما أشرت بقتل موسى إلا بعد التدبر وإمعان النظر ، وما أردت بذلك إلا خيركم وصلاحكم .

## وما الله يريد ظلماً للعباد الآية ٣٠ ــ ٣٥:

وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمِ الْأُخْرَابِ \* مِثْلَ دَأْبِ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْماً وَأَبِ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْماً لِلْعَبَادِ \* وَيَا قُومِ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ \* يَوْمَ التَّنَادِ \* يَوْمَ اللهُ يُرِينَ لِلْعِبَادِ \* وَيَا قُومٍ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ \* يَوْمَ التَّنَادِ \* وَيَا قُومٍ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ \* يَوْمَ التَّنَادِ \* وَلَوْنَ مُدْيِرِينَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَنْ يُضِلُلِ اللهُ فَهَا لَهُ مِنْ مَادٍ \* وَلَقَدَ دُمُ اللهُ عَلَى اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ إِلَا لِيْكَ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَوْلَ فِي آلِاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَوْلُ أَلُونَ فِي آلِاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَلُونَ فِي آلِاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَنَ اللهُ مَنْ عَامِرُ فَلُ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَوْلَ اللهُ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَوْلُونَ فِي آلِاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَوْلُونَ فِي آلِاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَلُونَ فِي آلِاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ أَوْلُونَ فِي آلِيتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ اللهُ أَلْهُ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

َ حَكُبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ الَّذِينَ آمَنُوا كَذَٰ لِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ \*

#### اللغة :

دأب عادة . ويوم التناد هو يوم القيامة حيث ينادى فيه الناس كما في الآية ٤١ من سورة ق : « يوم يناد المناد من مكان قريب » . وعاصم مانسع . والمراد بالمرتاب الشاك في الحق . وألجبار يُطلق على من يُصلح الأمور وعلى الطاغية ، وإذا مُوصف به ذو الجلال فعناه العالي .

#### الإعراب :

مثل يوم الأحزاب «مثل» صفة لمفعول محذوف أي أخاف عليكم يوماً مثل يوم الأحزاب . ومثل دأب بدل من مثل يوم الأحزاب . ويوم تولون بدل من يوم التناد . ومدبرين حال . والذين بجادلون بدل من « من هو مسرف » لأن «من» هنا اسم موصول بمعنى الجمع . وكذلك يطبع أي مثل ذلك الطبع يطبع .

#### المعنى :

(وقال الذي آمن يا قوم اني أخاف عليكم مثل يوم الأحزاب مثل دأب قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم) . المراد بالأحزاب الجاعات التي تكتات وتحزبت ضد أنبيائها بدليل قوله: « مثل دأب قوم نوح وعاد وثمود » .. لما قال فرعون: « وما أهديكم إلا سبيل الرشاد » قال المؤمن الناصح: وأنا أبضاً ما قلت لكم الذي قلته إلا خوفا أن يصيبكم ما أصاب الأولين من الهلاك حين كذبوا أنبياءهم ( وما الله يريد ظلماً للعباد ) ولكن كانوا أنفسهم يظلمون بتكذيب الرسل والتمرد على أمر الله ونهيه .

وبعد أن حذرهم المؤمن عذاب الدنيا حذرهم عذاب الآخرة بقوله: (ويا قوم اني أخاف عليكم يوم التناد) أي عذاب يوم القيامة حيث تسمعون الصيحة بالحق، فتخرجون من القبور الى الحساب والجزاء ( يوم تولون مدبرين ) تحاولون الهرب من عذاب الحريق ، ولكن هيهات ( ما لكم من الله من عاصم ) كيف وهو الغالب على أمره لا يرده شيء ، ولا ينازعه شيء ( ومن يضلل الله فما له من هاد ) أي من يسلك طريق الضلال فإن الله يضله ، ولا يجد من يهديه تماماً كمن يشرب السم فإن الله يميته ولا يجد من يحييه أو يشفيه .

( ولقد جاءكم يوسف من قبل بالبينات فما زلتم في شك مما جاءكم به ). هذا على حذف مضاف أي جاء آباءكم أيها المصريون ، فشكوا في نبوة يوسف، فكذلك أنتم شككتم في نبوة موسى . وفي قاموس الكتاب المقدس ان يوسف معناه في العبرية يزيد ، وان امه أسمته بهذا الاسم ليزيدها ابناً آخر ، وانه مات وهو ابن المعبرية بنين (حتى إذا هلك قلتم لن يبعث الله من بعده رسولاً ) . ويومىء هذا الى انهم فرحوا بموت يوسف لأنهم تحرروا من التكاليف الإلهية ، وقالوا من غير علم بل بدافع من الشهوات والأهواء : ان الله لن يرسل رسولاً بعد يوسف الى يوم يبعثون .

(كذلك يضل الله من هو مسرف مرتاب) في الله والحسق .. وأضل الله المسرف المرتاب لأنه خرج من الهدى وارتكس بسوء اختياره في الضلالة والعمى ( الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم ) . المسراد بالذين بجادلون الخالم المسرفون المرتابون ، وآيات الله دلائله على وحدانيته ونبوة أنبيائه، والسلطان الحجة، والمعنى ان المجرمين يردون حجج الله القاطعة بالرغبات والأهواء وتقليد الآباء .

(كبر مقتاً عند الله وعند الذين آمنوا) أن يجادل المجرمون بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير . (كذلك يطبع الله على كل قلب منكبر جبار ) . كل من التكبر والتجبر هو بالذات سبب من أسباب الحنم على القلب ، وانما أسند ذلك اليه تعالى لأنه هو الذي جعل التكبر سبباً لعمى القلب تماماً كما جعل الجهل سبباً للحيرة والبعد عن الحق ، وجعل الدرس والبحث سبباً للعلم والوعي .

# لعلي أبلغ الأسباب الآية ٣٦ – ٤٠ :

وَقَالَ فِرْعُونُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحاً لَعَلَي أَبُلُغُ الْأَسْبَابِ السّبَابِ السّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلّا فِي تَبَابِ اللّهِ وَصَدّ عَنِ السّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلّا فِي تَبَابِ وَقَدَالًا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ السّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلّا فِي تَبَابِ وَقَدَالًا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللل الللللل اللللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللله

#### : āil

الصرح البناء العالي . والأسباب جمع سبب وهو الذي يكون وسيلة إلى غيره. وتباب خسران وهلاك .

#### الإعراب :

أسباب السموات بدل من الأسباب . فاطلع بالنصب جواباً للترجي الذي يشبه الطلب . والحياة الدنيا عطف بيان من هذه . وهي ضمير الفصل ، وجملة وهو مؤمن حال من «من عمل صالحاً » .

#### المعنى :

﴿ وَقَالَ فَرَعُونَ يَا هَامَانَ ابْنَ لِي صَرَحًا لَعَلِي أَبْلِغَ الْأَسْبَابِ أَسْبَــابِ السَّمُوات

فاطلع إلى إله موسى وإني لأظنه كاذباً ) . طلب فرعون من وزيره هامان أن يبني له برجاً عالياً يصعد به إلى السهاء ليبحث فيها عن الله ، ويتأكد من قول موسى .. طلب هذا ، وهو على يقين انه أعجز وأحقر ، ولكنه أيضاً على يقين ان في مملكته قاصري العقل والوعي يصدقونه فيا يقول ، ولذا مو ه ودلس ، وليس قوله هذا بأعظم من قوله : أنا ربكم الأعلى .. وما كان ليجراً على مثله لولا أن بجد من يقول له : أجل ، إنك أنت العلي الكبر! .. ونحن الآن في القرن العشرين وعصر الفضاء والقمر ، ومع هذا وجد الدالاي لاما من يقول له : أنت نصف إله ، و وفي كل قطر كعبة وإمام ه .

( وكذلك زين لفرعون سوء عمله وصد عن السبيل) . أمران يزينان المإنسان سوء أعماله : اتباع الهوى ، والاصرار على الجهل ، وقد زين الهوى لفرعون أن يدعي الربوبية فادعاها ، وزين الجهل طاعة فرعون فأطاعوه ( وما كيد فرعون إلا في تباب ) أي في خسران .. وكسل من حاول أو بحاول أن يخدع الناس ويمكر بهم ويكيد لهسم فهو خاسر وان كان له ملك فرعون ومال قارون .

( وقال الذي آمن يا قوم اتبعون أهدكم سبيل الرشاد ) . حذر المؤمن الناصح قومه أولا وثانيا ، وهذه هي المرة الثالثة ، وفيها يرغب إلى قومه أن يقبلوا منه النصيحة لأنه يريد لهم النجاة والحير ، أما غيره فيقودهم الى الشر والهلاك (يا قوم انما هذه الحياة الدنيا متاع وان الآخرة هي دار القرار ) . متاع الحياة الدنيا زائل باثد ، ما في ذلك ريب ، أما الحياة الآخرة فباقية دائمة ، فأي الحيساتين أولى بالعمل لها ؟ وفي نهج البلاغة : ما يصنع بالدنيا من خلق للآخرة ؟ ومسا يصنع بالمال من عما قليل يسلبه ، وتبقى عليه تبعته وحسابه ؟ وفيه أيضاً : مرارة الدنيا حلاوة الآخرة ، وحلاوة الآخرة مرارة الدنيا .

( من عمل سيئة فلا بجزى إلا مثلها ومن عمل صالحاً من ذكر أو انثى وهمو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة برزقون فيها بغير حساب ) . الله عـادل وكريم ، ويتجلى عدله في عقوبة المسيء ، فإنها عند الله تساوي سيئته جزاء وفاقاً . وقد

تنقص العقوبة رأفة منه تعالى ورحمة ، أما المحسن فيضاعف له الجزاء اضعافاً كثيرة وبغير حساب ذكراً كان أو انتى ، وكفى بالجنسة ثواباً ونوالاً ، وتدل الآيسة بوضوح على ان الجنة وقف خاص على من آمن بالله واليوم الآخر إيماناً لا يشوبه ريب ، أما من يفعل الخير لوجه الخير ، وهو كافر بالله واليوم الآخر ، أمسا هذا فجزاؤه في غير الجنة لأنها محرمة على الكافرين . انظر ج ٢ ص ٢١١ فقرة «الكافر وعمل الحير» . وفي بعض الروايات ان رسول الله (ص) قال : ما أحسن محسن مسلم أو كافر إلا أثابه الله . فقيل يا رسول الله ما إثابة الكافر ؟ قال : يعذب المال والولد والصحة وأشباه ذلك . قيل : فما اثابته في الآخرة ؟ قال : يعذب عذاباً دون عذاب .

# أدعوكم الى النجاة وتدعونني الى النار الآية ٤١ ــ ٤٦ :

وَيَا قَوْمِ مَالِي أَدْعُو كُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُو نِنِي إِلَى النَّارِ \* تَدْعُو نِنِي لِأَكْفُرَ بِاللهِ وَأَشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَأَنَا أَدْعُو كُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ \* لَا جَرَمَ أَنَّا تَدْعُو نِنِي إلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي اللَّهُ نِيَا وَلَا فِي الْآخِرَةِ لَا جَرَمَ أَنَّا إِلَى اللهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ \* فَسَتَذْكُرُونَ وَأَنَّ اللهُ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ \* فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأَفُوضُ أَمْرِي إِلَى اللهِ إِنَّ اللهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ \* فَوَقَاهُ اللهُ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأَفُوضُ أَمْرِي إِلَى اللهِ إِنَّ اللهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأَفُوسُ أَمْرِي إِلَى اللهِ إِنَّ اللهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ مَا مَكُولُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعُونَ سُوهِ الْعَذَابِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعُونَ سُوهِ الْعَذَابِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَعَشِيّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعُونَ أَشَدَّ الْعَذَابِ \*

#### اللغة :

مردنا مرجعنا . وحاق به أحاط ونزل به . غدواً وعشياً صباحاً ومساء .

#### الإعراب :

جرم اسم لا مبني معها على الفتسح ، والمعنى لا محالة ، والمصدر من ان ما تدعونني مجرور بحرف جر محذوف متعلق بمحذوف وهو خبر لا . وهم أصحاب النار الاهم، ضمير فصل . والنار بدل من سوء العذاب . وأدخلوا ان كان أمراً للملائكة فآل فرعون مفعول ادخلوا ، وان كان أمراً لآل فرعون فآل فرعون منادى ، وفي الحالين أشد العذاب منصوب بنزع الحافض أي في أشد العذاب مثل دخلت الدار أي في الدار .

## المعنى :

( وقال يا قوم ما في أدعوكم إلى النجاة وتدعوني الى النار تدعوني لأكفر الله وأشرك به ما ليس لي به علم وأنا أدعوكم الى العزيز الغفار ) . هذا الكلام وما بعده الى آخر « ان الله بصر بالعباد » يحكيه سبحانه عن المؤمن الناصح ، والمعنى أخروني أيها المشركون عن حالي معكم : أنا أدعوكم الى الحير الذي فيه خلاصكم من العذاب والهلاك ، وهو الايمان بالله العزيز الذي ليس كمثله شيء ، والغفار لمن تاب اليه وأناب ، وأنتم تدعونني الى عذاب الحريق، الى الشرك الذي لا بغفره الله ، ولا يقره العقل ، ولا يدين به إلا من ضل عن سواء السبيل . ( لا جرم ان ما تدعونني اليه ليس له دعوة في الدنبا ولا في الآخرة ) . ليس من شك ان الذي تدعونني اليه ليس له دعوة في الدنبا ولا في الآخرة ) . ليس في الدنيا ولا في الآخرة : « ان تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم ولو سمعوا ما استجابوا في الدنيا ولا في الآخرة : « ان تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم ولو سمعوا ما استجابوا كل الحلائق ترجع غداً الى الله تعالى ، لا الى فرعون ولا الى سواه ، ويقفون كل الحلائق ترجع غداً الى الله تعالى ، لا الى فرعون ولا الى سواه ، ويقفون بين يديه تعالى للحساب والجزاء ( وان المسرفين هم أصحاب النار ) . نقل الطبري بين يديه تعالى للحساب والجزاء ( وان المسرفين هم أصحاب النار ) . نقل الطبري عن مجاهد ان المراد بالمسرفين هنا سفاكو الدماء بغير حقها .

( فستذكرون ما أقول لكم ) من الصدق والنصح حين ترون العذاب وتنزل بكم الأهوال (وأفوض أمري الى الله ان الله بصير بالعباد). قال محيي الدين بن عربي

في الفتوحات المكية ما توضيحه: ان أفوض هنا مأخوذة من فاض الاناء اذا امتلأ، ولم يتسع للمزيد .. واذا مُحلّل المؤمن أكثر مما في وسعه رجع في الزائد الفائض الى الله تعالى ، فينلقى سبحانه الزائد من المؤمن ويخفف عنه ، وهو جلل وعز العلم البصير بمن آمن به وتوكل عليه ، ومن يلتجيء في المهات الى غيره .

( فوقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوء العسذاب ) . اضمر فرعون السوء لموسى والمؤمن الناصح ، فأنجاهما الله من كيسده ، وأغرق فرعون وملأه في اليم .. وهكذا يصرف سبحانه السوء عن المخلصين ، وتدور دائرته على رؤوس المجرمين . هذا قبل الموت ، أما بعد الموت فلهم ( النار يعرضون عليها غدواً وعشياً ) . وفي رواية عن الإمام جعفر الصادق : ان ذلك بعد الموت وقبل يوم القيامة لأن هذا اليوم لا غدو فيه ولا عشي ، ولو عُذب المجرمون في الغدو والعشى فقط لكانوا بن ذلك من السعداء .

( وبوم تقوم الساعة ادخلوا آل فرعون أشد العذاب ) . كل مجرم يقال له يوم القيامة : ادخل جهنم وساءت مصيراً ، سواء أكان من آل فرعون أم من غيرهم : وإنما خص سبحانه آل فرعون بالذكر لأن الحديث عنهم .

# يتمحاجون في النار الآية ٤٧ \_ ٥٥ :

وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاهُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَـكُمْ

تَبَعا فَهَلُ أَنْتُم مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيباً مِنَ النَّارِ \* قَـالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللهَ قَدْ سَحَكُمَ بَيْنَ الْعِبَادِ \* وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفِّفُ عَنَّا يَوْما مِنَ الْعَذَابِ \* قَالُوا أُولَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاهُ الدُّنْ فِي إِلَّا فِي صَلَّلُهُ \* إِللَّهِ إِللَّهُ فَي اللَّهُ إِللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

الأَشْهَادُ \* يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَكُمُمُ اللَّعْنَـةُ وَكُمْ سُوءَ الدَّارِ \* وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ الْهُدَىٰ وَأُورَ ثَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ٱلْكِتَـابِ \* الدَّارِ \* وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ الْهُدَىٰ وَأُورَ ثَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ٱلْكِتَـابِ \* هُدَى وَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ \* فَاصْبِرْ إِنَّ وَعَـدَ اللهِ حَقَّ وَاسْتَغْفِرْ لِهُ وَعَـدَ اللهِ حَقَّ وَاسْتَغْفِرْ لِلْأَلْبَابِ \* فَاصْبِرْ إِنَّ وَعَـدَ اللهِ حَقَّ وَاسْتَغْفِرْ لِلْأَلْبَابِ \* فَاصْبِرْ إِنَّ وَعَـدَ اللهِ حَقِّ وَاسْتَغْفِرْ لِللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

#### اللغة :

المراد بالضعفاء هنا الأتباع المرؤوسون . وبالذين استكبروا الرؤساء المتبوعون . ومغنون دافعون . ونصيباً قسطاً . والاشهاد جمع شاهد ، ويوم الاشهاد هو يوم القيامة حيث يؤتى بشهود الحق لمن أطاع وعلى من عصى .

#### الإعراب :

تبعاً خبر كنا وهو مصدر في موضع اسم الفاعل أي تابعين . وتصيباً مفعول مطلق لـ « مغنون » لأنه بمعنى شيء فيعرب اعرابه ، ونحوه قوله تعالى : « فلم تغن عنكم شيئاً — ٢٥ التوبة » . وكل مبتدأ وفيها خبر . والجملة خبر اناً . ومفعول يخفف محذوف ويوماً منصوب على الظرفية أي يخفف عنا شيئاً من العذاب في يوم من الأيام . واسم تك ضمير مستر يعود الى القصة ، وتأتيكم رسلكم تفسير للقصة . ويوم لا ينفع بدل من يوم الاشهاد . وهدى وذكرى مفعول من أجله لأورثنا أي أورثناهم الكتاب لأجل الهداية والتذكير ، أو هما مصدران في موضع الحال من الكتاب أي هادياً ومذكراً .

## المعنى :

تقدمت هذه الآيات باللفظ أو بالمعنى، لذا نفسرها تفسيراً سريعاً ، ونشير الى سورة الآية ورقمها .

( وإذ يتحاجون في النار فيقول الضعفاء – أي التابعون – للذين استكبروا – أي المتبوعون – انا كنا لكم تبعاً فهل أنتم مغنون عنا نصيباً من النار ) ؟ الانسان في الآخرة مع من أحب في الدنيا وأطاع ، فمن تبع الهداة في هذه الدار فهو معهم في نعيم الجنان ، ويشكرهم على هدايته الى سبيل السلامة والنجاة ، أما من أسلس قياده للطغاة فإنه يلعنهم غداً ، ويقول لهم : أنتم السبب في شقائي ، فهل تخففون عني بعض ما أقاسيه من العذاب ؟. وتقدم مثله في الآية ٢١ من سورة ابراهيم ج ٤ ص ٤٣٤ .

(قال الذين استكبروا إنا كل فيها ان الله قد حكم بين العباد). ويجيب المتبوعون من سمع لهم وأطاع: لا جدال اليوم ولا كلام، فقد حكم الله على كل نفس بما كسبت، وقضى علينا وعلى من اتبعنا بعذاب الجحم (وقال الذين في النار لحزنة جهم ادعوا ربكم يخفف عنا يوماً من العذاب). قاسوا عذاب جهم على سجن الدنيا، حيث يسمح للمسجونين فيه أن يستروحوا ساعة "خارج السجن، ومن ثم طلبوا ان يعاملوا في النار كما يعامل المسجون في الدنيا.

( قالوا أو كم تك تأتيكم رسلكم بالبينات قالوا بلى قالوا فادعوا وما دعاء الكافرين إلا في ضلال ). أجابهم الخزنة: ان الله قد أعذر اليكم على لسان رسله باعترافكم، الذن ، فلا لوم اذا لم يستجب لدعائكم ، ولوموا أنفسكم ان كنتم تعقلون. وتقدم مثله في الآية ، ه من سورة الزمر، وبصورة أوسع في الآية ، ه من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٣٥.

(انا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الاشهاد). يوم الاشهاد هو يوم القيامة حيث يشهد على المجرمين الكرام الكاتبون والعلماء المبلغون وأعضاء المجرم وجوارحه: «حتى اذا ما جاءوها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون – ٢٠ فصلت ». وتدل الآية بوضوح ان الله ينصر الأنبياء والمؤمنين المخلصين في الدنيا والآخرة ، والنصر في الآخرة واضح ، أما النصر في الدنيا فله صور ومظاهر ، فقد يكون بالقهر والغلبة على الأعداء ، وقد يكون بانتشار العقيدة والمبدأ ، وعلو الشأن وجميل الذكر مدى الأجيال ، فإن يكون بانتشار العقيدة والمبدأ ، وعلو الشأن وجميل الذكر مدى الأجيال ، فإن بعض شهداء الفضيلة صارت قبورهم كعبة يحج اليها الملايين ، والتاريخ متخم

بالشواهد على ذلك ، وتقدم مثله في الآية ٣٨ من سورة الحـج ج ٥ ص ٣٣٦ فقرة « لا يخلو المؤمن من ناصر » .

(يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار) حيث لا حميم يدفع ولا معذرة تنفع العصاة لأن الله سبحانه قطع عليهم جميع الأعدار ، والسعيد من استغنى عن الاعتدار بصالسح الأعمال (ولقسد آتينا موسى الهدى وأورثنا بني اسرائيل الكتاب هدى وذكرى لأولي الألباب) . المراد هنا بالهدى المعجزات الدالة على نبوة موسى ، وما أوحى الله به اليه من حلاله وحرامه، والمراد بالكتاب التوراة الصادقة .. بعد أن ذكر سبحانه انه ينصر الرسل والمؤمنين أشار الى موسى ومن أخلص من بني اسرائيل لأنه نصرهم على فرعون وقومه .

( فاصبر أن وعد الله حق ) . الحطاب لمحمد (ص) يأمره الله فيه أن يصبر كما صبر أولو العزم من الرسل ، ويشير الى وعده تعالى الذي صرحت به الآية ٣٣ من سورة التوبة : « هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون » . وليس لما وعد الله مترك (واستغفر لذنبك). والأمر بالاستغفار من السذنب لا يستدعي وجوده ، فقد سأل النبي ربه أن يحكم بالحق مع العلم انه لا يحكم إلا به : « قال رب احكم بالحق - ١١٢ الأنبياء » . وتسأل : اذن ، ما الفائدة من الأمر بالاستغفار من الذنب ؟

الجواب: لا شيء سوى العبادة تماماً كالأمر بالتهليل والتكبير والتسبيح (وسبح عمد ربك بالعشي والابكار). العشي من الزوال الى الليل، والابكار من الفجر الى الضحى .. هذا، الى أن أمر الذي بالاستغفار من الذنب مع عدم صدوره منه يدل على أمر المذنبين بالتوبة بطريق أولى ، وتسمى هذه الدلالة بفحوى الخطاب ولحنه أيضاً لأن السامع يدرك ان الحكم الثابت للمنطوق ثابت للمسكوت عنه بمجرد سماع اللفظ .

#### الله واسرائيل :

ولمناسبة قوله تعالى : « وأورثنا بني اسرائيل الكتاب هدى وذكرى » نشير الى أنه في المجلد الأول قلنا : ان معنى اسرائيل عبدالله ، لأن كلمة « اسراً »

معناها في العبرية عبد، و « ايل » الله ، قلنا هذا تبعاً لكثير من المفسرين ، منهم الطبري والرازي وصاحب مجمع البيان ، وبعد أن باشرنا بالمجلد السادس تبين لنا ان هذا القول يفتقر الى الاثبات ، وكان علينا أن لا نثق بأقوال المفسرين ، أو ننسب هذا القول الى قائله – على الأقل – كما يقتضيه منطق العلم ، ولكن الثقة بالمخبرين ومخاصة القدامي كانت وما زالت آفة المؤلفين والمحدثين .

منذ أمد بحثت في مكتبات ببروت التجارية عن كتاب « التلمود و فلم أجده ووجدت الكنز المرصود في قواعد التلمود وقاموس الكتاب المقدس . فاشتريتها ، وقد ساهم في وضع القاموس ٢٧ مثقفاً مسيحياً ، منهم ١٧ قساً ، والباقون بين دكتور وشماس وأستاذ واشمندريت ، وجاء فيه بالنص : « اسرائيل : معنى هذا الاسم العبري « بجاهد الله » أو « يصارع الله » وهو اسم يعقوب إذ أطلقه عليه الملاك الذي صارعه حتى مطلع الفجر . التوراة سفر التكوين الاصحاح ٢٢ الآية ٢٨».

فعنى اسرائيل – إذن – يصارع الله وبجاهده بنص التوراة ، والفرق كبر جداً بين العبد والمصارع ، لأن المصارع والمبارز نظير ومثيل ، أما العبد فرقيق وضعيف ، ومهذا يتبين معنا ان التوراة الحالية غير الكتاب الذي أشار اليه سبحانه بقوله : « وأورثنا بني اسرائيل الكتاب هدى وذكرى » لأن هسذا الكتاب كها وصفه سبحانه هدى وذكرى ، أما التوراة الموجودة فهوى وعمى لأنها تقسول : يعقوب صارع الرب حتى مطلع الفجر ، ولوط ضاجع ابنتيه وحملتا منه ، وداود اغتصب الزوجات وقتل أزواجهن ، وقد أجمع الباحثون ان التوراة الحالية كتبت بعد موسى بأمد غسير قصير ( انظر قاموس الكتاب المقدس ص ٧٦٣ و ١١٢٠ والحد وافي المطبعة الانجيلية ببيروت سنة ١٩٦٤، وكتاب « الأسفار المقدسة « لعبد الواحد وافي ص ٢٦٠ وما بعدها ، الطبعة الأولى سنة ١٩٦٤.

وأيضاً يتبين معنا أن بني اسرائيل الأوائل الذين أورثهم الله الكتاب هم أبعــد الناس نسباً وشبهاً بدولة اسرائيل قاعدة الاستعار الجديد في الشرق الأوسط .

ونشرت مجلة « المجلة » المصرية في عدد كانون الثاني سنة ١٩٧٠ بحثاً استغرق حوالى ٢٠ صفحة بعنوان « توراة اليهود » لحسين ذي الفقار صبري نقل فيه عن الصهيوني « نيهر » ان إله اسرائيل كما يراه الفكر اليهودي مرتبط ارتباطاً عضوياً

بالواقع المتسلسل لتاريخ بني اسرائيل ، فإذا تلاشى الوجود الاسرائيلي فكأن الدلائل الله على وجود الإله قد زالت ، فهو اذن عدم ، وان على كل يهودي أن يصارع الذات المجهولة – أي الله – حتى مطلع الفجر تماماً كما صارعها يعقوب، سواء أكانت هذه المصارعة مميتة أم ظافرة . وأيضاً نقل الكاتب عن ١ بوبر ١ الصهيوني ان المعنى الذي تتجه اليه تلقائياً أذهان جمهرة اليهود هو ان يعقوب كان قوياً ضد الله .

ثم خرج الكاتب من بحثه الطويل العميق الى نتيجة استنتجها من التوراة وغيرها من الكتب اليهودية الدينية ومن أقوال المفكرين الصهاينة ، خرج بهذه النتيجة ، وهي ان لب العقيدة الصهيونية أن تفرض اسراثيل وجودها بالتصدي لما بهدد كيابها ، حتى ولو كان الرب مصدر هذا التهديد ، وان التوراة الحالية ليست إلا تحليلا دقيقاً لنفسية اليهود ، وتناقضاً لعلاقتهم مع الله ، فهم معه وعليه في آن واحد ، وهو صاحب شخصية مزدوجة في توراتهم فهو الرجم، وأيضاً هو الرحم . هذه هي الصهيونية ، انها في عقيدة أصحابها أقوى وأعظم من الله ، وان وجوده مرتبط بوجود اسرائيل ، فإذا ما تلاشت فقد زال الله من الوجود ، ومن هنا التقت الصهيونية مع الاستعار العالمي ، وتحالفا معاً ضد الشعوب والأديان والانسانية ، وكان من نتيجة هذا التحالف وجود اسرائيل في أرض فلسطين ، ولكن روح النقمة والعداء للاستعار والصهيونية قد انتشرت في كل بلد عربي ، ولكن روح النقمة والعداء للاستعار والصهيونية قد انتشرت في كل بلد عربي ، واحدة على دعمها وتأييدها ، وسنجني ثمارها عول الله ان عاجلا أو آجلا .

# لخلق السموات والأرض أكبر الآية ٥٦ - ٦٣ :

إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِنَّ اللهِ إِنَّهُ أَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ \* لَخَلْقُ إِلَّا كَبُرُ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ إِنَّهُ أَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ \* لَخَلْقُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلْكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلْكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \*

#### اللغة :

بغير سلطان أي بغير حجة ودليل. وداخرين صاغرين. ومبصراً مضيئاً تبصرون فيه . وتؤفكون تُصرفون عن الصدق الى الكذب وعن الحق الى الباطل.

## الإعراب :

ان نافية وفي صدورهم خبر مقدم وكبر مبتدأ مؤخر ، والجملة خبر ان الذين بجادلون . وببالغيه الباء زائدة وبالغوه خبر « هم » . وقليلاً ما « ما » زائدة وقليلاً صفة للفعول مطلق محذوف أي تذكراً قليلاً . داخرين حال من فاعل سيدخلون . والمصدر من لتسكنوا متعلق بجعل . ومبصراً مفعول ثان لجعل محذوفة أي وجعل النهار مبصراً . وأنتى ان كانت بمعنى أين فهي مجرورة بإلى أي إلى أي إلى أي تصرفون وان كانت بمعنى كبف فهي في محل نصب على الحال .

#### المي :

( إن الذين بجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم ان في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه ) . المراد بالذين بجادلون هنا المترفون فانهم ينكرون كل شيء إذا لم يعترف بتعاظمهم ، ويخضع لكبريائهم ، والشاهد على ان المترفين المتكبرين هم المقصودون بالذات قوله تعالى: « ان في صدورهم الا كبر » أي انهم لتكبيرهم وتعاظمهم لا يدعنون للحق ، وبجادلون فيه بالباطل .. ومن أفضل الفضائل التوبة من الخطيئة ، والاعتراف بالحطأ والرجوع الى الصواب ( فاستعد بالله ) من التكبر وسوء عاقبته ( انه هو السميع البصير ) بتعصب المتكبرين لجاههم وثرائهم، وفي نهج البلاغة استعيدوا بالله من لواقح الكبر – أي أثره في النفوس – كما تستعيدون من طوارق الدهر .

( لحلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكثر الناس لا يعلمون). كلما تقدمت العلوم ازدادت معاني القرآن قوة ووضوحاً في الأذهان .. قال العلماء القدامي : الانسان أعجب الكائنات الأرضية والعلوية ، وان الأرض هــي مركز الكون .. ثم جاءت العقول الألكرونية وغيرها من أدوات العلم الحديث لتقول : كلا ، ليس الانسان أعجب الكائنات ، ولا الأرض مركزاً للكون، فإن في الكون ملايين الملايين من المجرآت ، وان في كل مجرة ملايين الملايين من الكواكب ، وان في كل مجرة ملايين الملايين من الكواكب ، يعلم أو يستطيع أن يعلم عدد المجرات أو عدد الكواكب في كل مجرة ، أو ما فيها من الكائنات وان نسبة الأرض الى الكون كنسبة الذرة أو دونها الى الأرض .. ومهذا نجد تفسير قوله تعالى : ( لحلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس) . أجل ، ولكن في داخل الانسان أيضاً كوناً عجيباً في كنهــه وحقيقته ، وميوله وشعوره ، وطموحه وجميع غرائزه .

( وما يستوي الأعمى والبصير والذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا المسيء قليلاً ما تتذكرون ) . الفرق بعيد جداً بين العالم والجاهل ، وبين الصالح والفاسد ، وبين المحسن والمسيء .. كلا ، لا يستويان عند الله ، ولا عند الناس من أهل

الوعي والانصاف . وتقدم مثله في الآية ٥٠ من سورة الأنعام و ١٦ من سورة الرعد و ١٩ من سورة فاطر ( ان الساعة آتية لا ريب فيها ) وهمهي تسوقنا للوقوف بهين يدي قدير عليم ، تُزاح عنده الأباطيه ، وتستحق الحقائق ، وتضمحل العلل ( ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ) بأنهم مبعوثون ليوم عظهم ، ومسؤولون عما كانوا يعملون .

( وقال ربكم ادعوني استجب لكم ) . قال بعض المفسرين : معناه اعبدوني أثبكم ، واستدل بأن القرآن يستعمل كلمة الدعاء في العبادة ، ومن ذلك قوله تعالى في الآية ١١٧ من سورة النساء : « ان يدعون من دونه إلا اناثاً » . ونحن مع هذا القائل في هذه الآية بالذات، لأن السياق يرجح هذا المعنى على غيره حيث قال تعالى بلا فاصل : ( ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين ). فقوله : يستكبرون عن عبادتي بيان وتفسير لأدعوني . ومهما يكن فإن الإسلام دين الأعمال لا دين الأقوال ، والله يرزق من جاهد وصبر : « هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه واليه النشور – ١٥ الملك». وتكلمنا عن الدعاء مفصلاً عند تفسير الآية ١٨٦ من سورة البقرة ج١ ص ٢٨٦. ﴿ الله الذي جعل لَـكُم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصراً ان الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون ) . مبصراً أي مضيئاً تبصرون فيه . وتقدم مثله في الآية ٦٧ من سورة يونس ج ٤ ص ١٧٧ ( ذلكم الله ربكم خــالق كل شيء لا إله إلا هو فأنى تؤفكون ﴾ ؟ كيف تصرفون عن طاعـة الله وعبادته ، وهو وحده الخالق الرازق ؟ والقصد من قوله تعالى : « جعل لـكم .. وذو فضل وخالق كل شيء الخ؟ القصد ان يبين سبحانه ونعلم نحن بأنه الجامع لجميع صفات الجلال والكمال ، وان دلائل هذه الصفات ظاهرة لِمُقلِّ العيون وقرائح العقـول ، ولكن أكثر الناس في عَفلة عنها وعما يراد بهم أيضاً ( كذلك يؤفك الذين كانوا بآيات الله يجحدون ) كل من غفل وذهل عن الدلائل الدالة على عظمة الله لا بد أن ينصرف عن طاعته وعبادته لأن الناس أعداء ما جهلوا .

# وصوركم فأحسن صوركم الآية ٦٤ – ٦٨ :

اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَــرَاراً وَالسَّاءَ بِنَاءَ وَصَوَّرَ كُمْ فَأْحَسَنَ صُورَ كُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللهُ رَبُكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمْ فَتَبَارَكَ اللهُ وَبُ الْعَالَمِينَ لَهُ اللهِ إِنَّهَ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ فَأَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ إِنَ الْحَمْدُ بِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* قُلُ إِنِّي نُبِيتُ أَنْ أَعْبُــدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لَمَّا الْعَالَمِينَ \* هُو اللّذِي جَاءَنِي الْبَيْنَاتُ مِنْ رَبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالِمِينَ \* هُو اللّذِي جَاءَنِي الْبَيْنَاتُ مِنْ رَبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالِمِينَ \* هُو اللّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نُرَابِ مُمَّ مِنْ نُطْفَةً مُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ مُمَّ يُخْرِجُكُمْ طَفْلا مُمَّ لِحَلَقَهُ مُمْ يُونَ وَا شُيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّي مِنْ قَبْلُونَ \* هُو اللّذِي يُخِي وَنُجِيتُ فَإِذَا لِيَتَالِمُ فَلَا مُعْ اللّذِي يُخِي وَنُجِيتُ فَإِذَا وَلِيَتَالُمُ وَالّذِي يُخِي وَنُجِيتُ فَإِذَا وَلَاثِي يُعْولُ لَلهُ كُنْ فَيَكُونَ \* هُو الّذِي يُخِي وَنُجِيتُ فَإِذَا قَضَى أَمُوا أَبَاللّهُ مُا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ \* هُو اللّذِي يُخِي وَنُجِيتُ فَإِذَا فَا مُنْ مُنْ أَمُوا أَنْهُ إِنَّهُ وَلُولًا لَهُ كُنْ فَيَكُونَ \* هُو اللّذِي يُغِي وَنُجِيتُ فَإِذَا فَا مُنْ مُنَا لَهُ مُنْ يُعْولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ \* هُو اللّذِي يُغِي وَنُجِيتُ فَإِذَا لَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ \* هُو اللّذِي يُغِي وَنَجِيتُ فَافِدًا وَمَنْ مُنْ أَمُوا أَنْهُ اللّذِي يُغِي وَنَجِيتُ فَالْمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ \* هُو اللّذِي يُغِي وَنُجِيتُ فَافِدًا أَعْلَالِهُ اللّذِي اللّذِي الْمُولِ اللّذِي الْمُولِ اللّذِي اللّذِي الْمُؤْمِلُ اللّذِي اللّذِي اللهُ اللّذِي اللّذِي الللّذِي اللّذَى الللّذَى اللّذِي اللّذِي اللّذَى اللّذِي الللّذِي الللّذَى الللّذِي اللللّذِي اللللّذِي الللّذِي اللللّذِي الللللّذِي اللللّذِي اللللّذِي الللللّذَا اللللّذِي اللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي اللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي اللللللللّذِي الللللّذِي الللللّذِي اللللللْ الللللْ اللللللللْ الللللْ ال

#### اللغة :

قراراً مستقراً . وتبارك تقدس وتعالى . وطفلاً اسم جنس يشمل جميع الأطفال، ويكون المعنى يخرج كل واحد منكم طفلاً .

#### الإعراب:

مخلصين حال . والمصدر من أن أعبد مجرور بعن محذوفة أي عن عبادة الخ . والمصدر من أن أسلم مجرور بباء محذوفة . وطفلا حال . ثم لتبلغوا متعلق بمحذوف أي يبقيكم لتبلغوا . ثم لتكونوا أيضاً متعلق بمحذوف أي فعل ذلك لتكونوا .

#### المعنى :

( الله الذي جعل لكم الأرض قراراً والساء بناء ) . وصف سبحانه الأرض في هذه الآية بكلمة قرار ، وفي غيرها بكلمة مستقر وفراش ومهد ومهاد، والمعنى واحد . ووصف الساء في هذه الآية بالبناء ، وفي غيرها بالسقف وذات البروج وذات الحربك ، والمراد بالسقف التشبيه به لأنها تظهر للعيان مثله ، وقسال جاعة من المفسرين : ان المراد بالبروج النجوم ، والحبك الطرق . أما البناء فالمراد به انه تعالى احكم خلقها وزينها بزينة الكواكب ، كما في الآية ٦ من سورة الصافات.

( وصوركم فأحسن صوركم ورزقسكم من الطيبات ذلكم الله ربسكم فتبارك الله رب العالمين ) . خلق الله الانسان في أحسن خلقة وأحكمها وأدقها شكلاً وقواماً وأعضاء ، بالاضافة الى الببان والادراك وغيره من الغرائز .. ولعبل أروع ما في خلق الانسان هذا التلاؤم العجيب بينه وبين الكون أرضا وسماء بحيث جاء تصميمه على نحو يستطيع أن يستغل ويكيف ما في الكون من طاقات وخيرات حسب مصالحه وحاجاته .. ولو لم يكن من دليل على وجود الله وعظمته إلا هذا الكائن العجيب للنسان ــ لكفى . ومهذا نجد تفسير قوله تعانى : « وفي أنفسكم أفلا تبصرون ح الذاريات » . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ٧٠ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٢٦ فقرة « بماذا كر م الله بني آدم » ؟

( هو الحي لا إله إلا هو فادعوه محلصين له الدين الحمد لله رب العالمين ) . هو الحي لأنه وهب الحياة ، وهو الواحد الأحد لأنه إله ، والألوهية في واقعها تستدعي التفرد والوحدانية ، ومعنى الاخلاص لله في الدين ان تؤمن به وحده ، وتتجه إليه دون سواه في جميع أقوالك وأفعالك . وتقدم مثله في الآية ٢٩ من سورة الأعراف والآية ١٤ من السورة التي نحن بصددها. وقوله تعالى : الحمدلله رب العالمين بعد قوله : وصوركم .. ورزقكم يشير الى أن على الانسان أن يحمد الله ويشكره على نعمة الحلق والرزق .

( قل اني نهيت أن أعبسند الذين تدعون من دون الله لما جاءني َ البينات من ربي وأمرت أن أسلم لرب العالمين ) . هذا هو الاسلوب الحكيم في الجدال والنقاش.

قال المشركون لرسول الله (ص): اعبد ما نعبد من الأصنام .. فقال سبحانه لنبيه الكريم: قل لهم: كيف أعبد الأصنام وقد نهاني ربي عن عبادتها، وأمرني أن أسلتم جميع أموري له وحده ، وألهمني الأدلة الكافية الشافية على ان معبودكم ليس أهلا للعبادة لأنه حجر لا ينفسع ولا يضر . وتقدم مثله في الآية ٤١ من هذه السورة .

( هو الذي خلقكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم يخرجكم طفلاً ثم لتبلغوا أشدكم ثم لتكونوا شيوخاً ومنكم من يتوفى من قبل ولتبلغوا أجلاً مسمى ولعلكم تعقلون ) . تقدم مثله في الآية ٧٠ من سورة النحل و ٥ من سورة الحج و ١٤ من سورة المؤمنون و ١١ من سورة فاطر .

# الفيلسوف «راسل» والأجل المسمى :

( هو الذي يحيي و يميت فإذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون ) . الله سبحانه يوجد الموت والحياة في الأشياء الطبيعية ، ويوجد الطبيعة بجميع كواكبها بكلمة «كن» يوجدها من لا شيء ، فلا سديم ، وهو على ما قيل يشبه الدخان، ولا غيره من قبل ، واذا قال قائل : ومن الذي خلق الله ؟ قلنا في جوابه : ان معنى « الله » انه خالق غير محلوق ، وان ذاته بما هي تستدعي الوجود ولا تحتاج إلى موجد ، فإذا قال ثانية : هذه بجرد دعوى ، وبحق لنا أن نأتي بمثلها ونقول : ان ذات السديم مقتضية للوجود ولا تحتاج الى موجد ، وإذا طالبنا من يؤمن بالله — ما زال الكلام للقائل — إذا طالبنا بالدليل على دعوانا طالبناه بدورنا يؤمن بالله — ما زال الكلام للقائل ما قلنا في جوابه : ان هذه الحياة وها النظام في الطبيعة لا يفسرهما الأثير ، ولا أي شيء لا حياة فيه ولا إدراك لأن النظام في الطبيعة لا يعطيه .. إذن ، لم يبق أمام العقل في تفسير الحياة والنظام في الطبيعة الا التسليم بسوجود قادر حكيم خالق كل شيء ، ولا يفتقر إلى شيء ، وكل فرض غير هذا فإن العقل يأباه ، ومن أنكر صحته فليات نخير منه ويدع من فرض غير هذا فإن العقل يأباه ، ومن أنكر صحته فليات نخير منه ويدع من يشاء ونحن معه .

والخلاصة ان الله سبحانه خلق الانسان في أحسن تقويم ، ونقله من طور إلى

طور حتى بلغ أجله المحتوم .. وإذا لم نر الحالق بالذات فقد رأينا آثاره والدلائل الدالة عليه في عظيم خلقه .. وما أحقر ما رأينا في جنب ما غاب عنا من قدرته وملكوته .

وبمناسبة قوله تعالى : « ولتبلغوا أجلاً مسمى ولعلكم تعقلون » نذكر حادثة حصلت للفيلسوف الكبير « برتراند راسل » حين كان في السادسة والسبعين من عمره .

في سنة ١٩٤٨ سافر راسل في الطائرة من أوسلو الى لندن ، ولما قربت الطائرة من شاطىء النرويج سألته المضيفة ان كان من الضروري أن يدخن ؟ فقال لها : ان لم أدخن فسوف أموت . وكان يجلس في مقدمة الطائرة ، فأشارت عليه أن يجلس في المؤخرة إذا أراد التدخين ففعل ، وما أن استقر به الجلوس حتى سقطت الطائرة في المبحر ، فغرق كل من في مقدمتها ، ونجا من في المؤخرة .. ولا نجد تفسيراً لهذا إلا قوله تعالى : « ولتبلغوا أجلاً مسمى ولعلكم تعقلون » وانما قرن سبحانه الأجل المسمى بقوله : ولعلكم تعقلون، ليشير الى الملحدين الذين بفسرون هذه الحادثة وأمنالها بالصدفة .

# ذلكم بما كنتم تفرحون الآية ٦٩ – ٧٨ :

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ أَنَّى يُضِرَ فُونَ \* الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَيَهَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \* إِذِ الْأَغْسَلَالُ فِي الْعَنَاقِيمَ وَالسَّلاَسِلُ يُسْجَبُونَ \* فِي الْخَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ \* ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ \* ثُمَّ قِيلَ فَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِ اللهِ قَالُوا صَلَّوا عَنَّا بَلْ قَيلَ مَا كُنْتُمْ تَشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِ اللهِ قَالُوا صَلَّوا عَنَّا بَلْ أَنْ نَكُنْ نَدُّعُو مِنْ قَبْلُ شَيْئًا كَذَٰ لِكَ يُضِلُّ اللهُ ٱلْكَافِرِينَ \* ذَٰلِكُمُ مُنْ تُونِ اللهِ اللهُ ٱلْكَافِرِينَ \* ذَٰلِكُمُ مُنْ تَعْلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

آدُخُلُوا أَبُوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَثُوَى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴿ فَاصْيِرُ اللّٰهِ وَعْدَ اللهِ حَقُّ فَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُ هُمْ أَوْ نَتُوَقَّيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ فَوْمِنَهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِي بِآيَةٍ إلَّا بِإِذْنِ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِي بِآيَةٍ إلَّا بِإِذْنِ اللّٰهِ فَإِذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُنْطِلُونَ ﴿ اللّٰهِ فَضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُنْطِلُونَ ﴿ وَاللّٰهِ فَافِي إِلَى اللّٰهِ فَافِي إِلَى اللّٰهِ فَاذِلُ لَا فَاللّٰهِ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُنْطِلُونَ ﴿ وَاللّٰهِ فَافِي إِلَى اللّٰهِ فَافِي اللّٰهِ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُمَالِكَ الْمُنْطِلُونَ ﴿ وَمَا لَكُونَ لِللّٰ فَاذِلْ اللّهِ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُمَا لِكَ الْمُنْ لِللّٰونَ اللّٰهُ اللّٰهِ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُمَا لِكَ الْمُنْعِلُونَ اللّٰهُ اللّٰهُ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَضِي بِالْحَقِّ وَخَسِرَ اللّٰهِ اللّٰ إِلَى اللّٰكَ الْمُنْطِلُونَ اللّٰعَلَالُكَ الْمُنْطِلُونَ اللّٰهِ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَالْمُولِلِ أَنْ يَأْتِي لِلْهُ اللّٰهِ فَاذَا جَاءً أَمْرُ اللّٰهِ فَاذَا جَاءً أَمْ أَلْهُ اللّٰ اللّٰولِي اللّٰهِ أَيْ إِلَيْهِ اللّٰهِ أَنْ اللّهِ أَنْ اللّٰهُ أَلْمُ اللّٰهِ أَنْ الْمُنْ اللّٰهُ أَنْ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰولِي اللّٰهِ اللّٰهِ أَنْ إِلَيْكُونَ الْمُنْ اللّٰهِ أَلْمُنْ اللّٰهُ أَلْمُ اللّٰهِ أَنْ الْمُنْ اللّٰهِ أَلْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّهِ الْمُنْ اللّٰفِي الْمُنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهِ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰمِ الللّٰهُ الللّٰهُ

#### اللغة:

السَّحب الجر . والحميم الماء الحسار . والسجر الاحراق . والفرح السرور . والمرح شدة الفرح .

# الإعراب :

الذين كذبوا بدل من الذين بجادلون . وإذ في محل نصب بيعلمون . أين ما كنتم تشركون «أين » خبر مقدم و «ما » موصول بمعنى الذين مبتدا . وذلكم مبتدا وبما كنتم خبر . وأبواب منصوبة بنزع الحسافض أي ادخلوا في أبواب . فبئس مثوى المتكبرين المخصوص بالذم محذوف أي مثوى لكم وهو مبتدأ وخبره جملة بئس مثوى المتكبرين . فإما كلمتان «ان « الشرطية و «ما » الزائدة وجواب الشرط معذوف أي فتقر عيناك . ومنهم خبر مقدم . ومن قصصنا مبتدأ مؤخر . وهنالك إشارة إلى المكان واستعبر هنا للزمان .

# المعنى :

( أَلَمْ تَرَ الَى الذين بِجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ انْثَى يَصَرَفُونَ ﴾ ؟ يقول سبحانه لنبيه

الكريم منكراً جدال المشركين بالباطل: أرأيت وشاهدت يا محمد الى المشركين والمترفين كيف يعمون عن الحجج القاطعة والبينات الواضحة على عظمة الله ونبوتك وينصرفون عن الحق ودلائله الى الجهل والضلال وعبادة الأحجار ؟ وأوضح تفسير لهذه الآية وأخصره قول الإمام على (ع): من كثر نزاعه بالجهل دام عماه عن الحق. ( الذين كذبوا بالكتاب \_ أي القرآن \_ ويما أرسلنا به رسلنا فسوف يعلمون). وذلك يوم تسفر الحقيقة عن وجهها ، ويرى المجرمون ما يحل بهم من العذاب ( إذ الأغلال في أعناقهم والسلاسل يسحبون في الحميم ثم في النسار يسجرون ) . بحرون بالسلاسل الى حريق الجحيم وشراب الحميم ، والأيدي مغلولة الى الأعناق، والنواصي مقرونة بالأقدام : « يعرف المجرمون بسياهم فيؤخذ بالنواصي والاقدام — 13 الرحمن » .

(ثم قيل لهم أين ما كنتم تشركون من دون الله) وتسدخرونهم للشدائله ؟ فادعوهم فليستجيبوا لكم ان كنتم صادقين (قالوا ضلوا عنا ) غابوا عن أعيننا ولم نر لهم عيناً ولا أثراً (بل لم نكن ندعو من قبل شيئاً) يعتد به ، وتبين لنا الآن أنه كان سراباً (كذلك يضل الله الكافرين) لأنهم سلكوا طريق الضلال بسوء اختيارهم بعد أن نهوا عنه ، وماتوا على البغي والكفر ، وقد أمروا بالتوبة منه والانابة الى الله الغفور الرحيم .. ومن دخل مداخل السوء فسلا يلومن الانفسه .

# نطلب الدنيا باسم الدين:

( ذلكم بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تمرحون). يفرحون بالحقير الزائل يدركونه من الدنيا ، ولا يهتمون بالنعيم الدائم يفوتهم من الآخرة. وهذا الوصف يشملنا نحن أيضاً ، ولا يحتص بالمشركين ، والفرق الهم يقبلون على الدنيا ، وهم كافرون باليوم الآخر ظاهراً وباطناً ، أما نحن فنقبل على الدنيا ونظلبها متكالين ، ولكن باسم الايمان بالله واليوم الآخر .. فأي الفريقين أحق بغضب الله وعذابه ؟ . ( ادخلوا أبواب جهم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين). يقال هذا غداً للمتكبرين ، ولكل من استغل الدين ، وتاجر بالوطنية ، وعبث يقال هذا غداً للمتكبرين ، ولكل من استغل الدين ، وتاجر بالوطنية ، وعبث

بعقول البسطاء والأبرياء سواء أفعل ذلك عن عمد أم عن جهل بحقيقته وواقعه ، قال تعالى: « هل أنبئكم بالأخسرين أعمالاً الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون الهم يحسنون صنعاً – ١٠٤ الكهف » . واتفقت كلمة العلماء على ان الجاهل المقصر لا عذر له عند الله .

( فاصبر ان وعد الله حق ) . تقدم بالحرف الواحد في الآية ٥٥ من هـنه السورة ( فإما نرينك بعض الذي نعدهم أو نتوفينك فإلينا يرجعون ) . الحطاب في نرينك لمحمد (ص) ، وضمير نعدهم للمشركين ، والمعنى قد نعاقب في الدنيا الذين كذبوك يا محمد وآذوك وعلى مرأى منك ، وقد نختارك الينا قبل ذلك .. وفي سائر الأحوال فإن الأمر والمرجع الى الله وحده ، وليس لك من الأمر شيء . وتومىء الآية الى أن المؤمن الحق ينبغي أن يفرح بمرضاة الله ، وبأنه على يقسين من دينه ، وأن يجاهد أهل الباطل والضلال بما استطاع من قوة ، ثم يدع الجزاء الى الله : « وما ربك بغافل عما يعملون – ١٣٢ الأنعام » .

( ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك ) . تقدم مثله في الآية ١٦٤ من سورة النساء ج٢ ص ٤٩٢ . انظر أيضاً فقرة « هل الأنبياء كلهم شرقيون » ؟

( وما كان لرسول أن يأتي بآية إلا بإذن الله ) . المراد بالآية هنا المعجزة ، والمعنى ان الله سبحانه ينظهر المعجزة على يد الرسول كما تقتضيه الحكمة والمصلحة لا كما يشاء المكابرون والمعاندون ( فإذا جاء أمر الله قضي بالحسق وخسر هنالك المبطلون ) . هنالك إشارة الى يوم القيامة ، وهو أسوأ يوم على المبطلين وأسعده على المحقين .

# الذي جعل لكم الأنعام الآية ٧٩ - ٨٥ :

اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِلَّرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ\* وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِ كُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ

تُعْمَلُونَ \* وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَأَيَّ آيَاتِ اللهِ تُنْكُرُونَ \* أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ تُوَّةٌ وَآثَاراً فِي الْأَرْضِ فَمَا أَعْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ \* فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا آمَنَا بِللهِ وَحَادَهُ وَكَفَرْنَا مِنْ الْعِلْمَ وَحَادَهُ وَكَفَرْنَا بَهُ مُنْ كُنُا بِهِ يَسْتَهْزِوْلُونَ \* فَلَمَّ رَأُوا بَأْسَنَا سُنَةً اللهِ اللهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِيهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ بَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَكَارَأُوا بَأَسَنَا سُنَةً اللهِ اللَّهِ وَحَدَهُ وَكُفَرْنَا اللَّهِ وَخَدَهُ وَكُونَا بَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهُ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَلَالِهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# الإعراب :

فأي آيات الله مفعول تنكرون ، ويجوز فأية بالتاء ، وقيل: ان التذكير أشهر وأكثر . وقوة وآثاراً تمييز . وحده حال من الله . وسنة منصوبة على المصدر أي سننا بهم سنة الله .

# المعنى :

( الله الذي جعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون ). الأنعام هي الإبل والبقر والغنم ، وقد سخرها سبحانه لمنافع عباده كالأكل والركوب ، وانما خصها بالذكر مع ان نعمه لا يبلغها الإحصاء لصلتها الوثيقة بحياة العرب آنذاك على انها ما زالت تسد الكثير من حاجات الحياة بخاصة في بعض الأقطار ( ولكم فيها منافع ) أخر كالانتفاع بأوبارها وجلودها ( ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم ) كحمل الأثقال والسلع من بلد إلى بلد ( وعليها وعلى الفلك تحملون ) . تقسدم مثله في الآية ١٤٢ من سورة الأنعام و ٦٥ من سورة النحل وغيرهما ( ويريكم آياته فأي آيات الله تذكرون ) أي مع الحجة والدليل ، وإلا فقد أنكروا بالفعل آيات الله وأحكامه لأن المعروف عندهم هو المنكر ، والمنكر هو المعروف .

(أقلم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا اكثر منهم وأشد قوة وآثاراً في الأرض). ان تاريخ أهل الأرض متخم بالعبر والعظات لمن يعتبر ويتعظ، فكم من أمة بلغت الغاية من النرف والحضارة، ولما طغت وبغت أخذها الله بظلمها أخذ عزيز مقتدر (فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون) من سلطان وأموال، وما يبنون من قصور وقلاع. وتقدم مثله في الآية ١٠٩ من سورة يوسف و ٤٦ من سورة الحج و ٩ من سورة الروم.

( فلم جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم ) . المراد بفرحوا هنا اغتروا ، وبالعسلم أسباب الثراء أي العلم العملي الذي ينتج الغذاء والكساء ، ويشير إلى ذلك قوله تعالى : « وأشد قوة وآثاراً في الأرض » . وقال قارون : « إنما أوتيته على علم عندي » لمن قال له : « وابتغ فيما آثاله الله الدار الآخرة » والمعنى ان الله أرسل فسيما مضى رسله بالحجج القاطعة لأنم تملك أسباب السثراء كالمصانع ونحوها ، فاغتروا بهذه الأسباب أو بهذا العلم ، وسمخروا من أنبياء الله وكتبه تماماً كما هي حال الشركات الاحتكارية اليوم التي تكفر بالحق والانسانية وتسخر من قيمها ومن أماني الشعوب ( وحاق بهم مسا كانوا به يستهزئون ) أخذهم الله بطغيانهم وأصابهم وبال استهزائهم .. وهذه نهاية كل من طغى وبغى وان طال الزمن .

( فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين ) . حين كانوا في أمان من سطوة الله كفروا به ، ولما رأوا العذاب قالوا آمنا ( فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا ) لأن هذا ليس من الابمان في شيء، وانما هو محاولة للفرار من عذاب الحريق ، ولكن أين المفر والإله الطالب ؟ ( سنة الله التي قد خلت في عباده ) وهي ان الله يسمع التوبة ويقبلها في دار التكليف والعمل ، لا في دار الحساب والجزاء (وخسر هنالك الكافرون) وكل مجرم فهو خاسر وخائب .

# سُيُوسُ فَصِيلِتُ السِيَحَدَةُ

٤٥ آية مكية .

# بنيه الجمز التحتيم

كتاب فصلت آياته الآية ١ - ٨:

حم آنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ \* كِتَابُ فَصَّلَتُ آيَاتُهُ قُوْآناً عرَبِيًا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ \* بَشِيراً وَآنَدِيراً فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ \* وَقَالُوا فَلُو بُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِنَا اللهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُوْ وَمِنْ بَيْنِنَا وَاَبْنِكَ فَلُو بُنَا فِي أَكْنَا فَا اللهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُوْ وَمِنْ بَيْنِنَا وَاَبْنِكَ حِجَابُ فَاعْمَلُ إِنَّنَا عَامِلُونَ \* قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيْ وَجَابُ فَاعْمَلُ إِنَّا مَا مُعُونُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* أَمُّا إِلَهُ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* اللهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* اللهِ اللهُ اللهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* اللهِ اللهُ اللهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* اللهِ اللهُ اللهُ

#### اللغة:

فُصلت بُينت . وأكنة جمع كنان وهو الغطاء . والوقر الصمم . وغير ممنون أي لا يمن به عليهم . وقيل : غير مقطوع .

## الإعراب :

تنزيل خبر لمبتدأ محلوف أي هذا تنزيل . وكتاب بدل من تنزيل أو خبر ثان . وقرآنا حال من كتاب . وعربياً صفة لقرآن وبشيراً ونذيراً صفة أخرى . هم كافرون «هم» تأكيد ل «هم» الأولى .

# المعنى :

(حم) تقدم الكلام على مثله في أول سورة البقرة . وقد ابتدأ سبحانه هــذه السورة بذكر القرآن الكريم ووصفه بالأوصاف التالية :

١ – ( تنزيل من الرحمن الرحيم ) . القرآن من أرحم الراحمين ، وهو رحمة للعالمين ، وأيضا الذي نزل به على قلب محمد (ص) هو رحمة لأنه الروح الأمين، وقد شهد الله لنبيه الكريم بأنه الحريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم – ١٢٩ التوبة الخالقرآن رحمة ، والذي بلغه للرسول رحمة ، والرسول أيضاً رحمة ، أما الذي أنزل القرآن فهو أساس الرحمة ومصدرها ، والنتيجة الحتمية لهذه الرحمات الأربع ان من تحسك بالقرآن ، وعمل بتعاليمه نزلت عليه شآبيب الرحمة ، ومن أعرض عنه فقد ظلم نفسه ورضي لها الهلاك والوبال .

۲ ... ( کتاب فصلت آیاته ) بیئنت حلال الله وحرامه، ونصائحه ومواعظه،
 ولم تدع عذراً لمعتذر ، وعلة لمتعلل .

٣ ــ ( قرآناً عربياً لقوم يعلمون ) . أنزل سبحانه القرآن عربياً لأنه لا يرسل رسولاً إلا بلغة قومه ليفهموا منه . وكذا كانت الحال في صحف ابراهيم ، وتوراة موسى ، وانجيل عيسى .. وقد كتب النبي محمد (ص) باللغة العربية إلى كسرى وقيصر وغيرهما من الرؤساء والملولة غير العرب يدعوهم إلى الاسلام . وتقدم الكلام عن ذلك عند تفسير الآية ٣ من سورة يوسف ج ٤ ص ٢٨٦ و ٤ من سورة يوسف ب ٤ ص ٢٨٦ و ٤ من سورة يس فقرة « الموسيقى في القرآن » . ومها يكن فإن سر العظمة في القرآن لا يكمن في معانيه في القرآن لا يكمن في معانيه ومرامبه الانسانية الحالدة التي لا تحدها قومية ، ولا بيئة ولا زمان .

٤ – ( بشيراً ونذيراً ) . بشر القرآن من أطاع برحمة الله وجنته ، وأنذر من عصى بعذابه ونقمته .

( فأعرض أكثرهم فهم لا يسمعون ) . أعرضوا عن الحق جهلاً وتعصباً لتقاليد الآباء أو ايثاراً وطمعاً بنفع عاجل ، ولو كان وهماً وخيالاً (وقالوا قلوبنا في أكنة بما تدعونا اليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب فاعمل اننا عاملون ). دعا الرسول الأعظم (ص) مترفي المشركين الى الإيمان بالله وحده، والعمل بكتابه، فما كان جوابهم إلا أن قالوا : أفئدتنا موصدة دون دعوتك ، وآذاننا غير سميعة لأقوالك ، وبيننا وبينك ما يحجبنا عنك ، وبيعدك عنا ، فاجتهد ما استطعت ، وهدد د يما شئت ، فنحن في موقفنا لا نحيد عنه مها كانت العواقب .. وهكذا تفعل الأهواء .. تميت القلوب وتعمي العيون ، وتطلق العنان للجهل والضلال .

( قل انما أنا بشر مثلكم يوسى إلى أنما الهسكم إله واحد فاستقيموا اليسه واستغفروه ) . قال الطغاة للرسول (ص) : بيننا وبينك حجاب .. فأمر الله نبيه الكريم أن يقول لهم : من أين جاء هذا الحجاب ؟ ألست بشراً مثلكم روحاً وجسداً ، أفعل ما تفعلون ؟ وهل الوحي إلي من السهاء بأن نؤمن جميعاً أنا وأنتم بإله واحد لا نشرك به شيئاً ، ونتوب اليه من الذنوب والموبقات ، ونستقيم على سبيل الحق والعدل – هل الوحي إلي بهذا يبعدني عنكم ، أو هو أجدى وسيلة تجمعنا على الخير والتقوى ؟ ولكن أبيتم الا العمى والضلال .

( وويل للمشركين الذين لا يؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم كافرون) . جاء في تفسير البحر المحيط ان هذه السورة مكية ، وزكاة المال نزلت بالمدينة ، وعليه فلا بد من تفسير الزكاة هنا بمطلق البذل في سبيل الحبر،أو تفسيرها بتطهير النفس من الشرك .. وترجع نحن التفسير الأول لأن الكلام عن المشركين الذين لم تطهر نفوسهم من الشرك ، فإن فسرنا الزكاة بذلك يكون تفسيرنا أشبه بمن فسر الماء بالماء . وعلى ارادة البذل من الزكاة يكون معنى الآيسة أن المشركين جمعوا بين ثلاث رذائل : رذيلة الشرك ، ورذيلة المحدود باليوم الآخير ، ورذيلة البخسل ثلاث رذائل : رذيلة الشرك ، ورذيلة المحدود باليوم الآخير ، ورذيلة البخسل يؤجرهم ويثيبهم ، ولا بمن عليهم بالأجر والثواب لأنهم أهل لكل كرامة ..

ويُستعمل المن أيضاً بمعنى القطع ، ومنه قول العرب : قد منّه السفر أي قطعه، وتفسير الآية بكل من المعنيين جائز ، ولكن الأول أقرب .

# خلق الله الأرض الآية ٩ ــ ١٢ :

قُلْ أَيْنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَاداً ذَٰلِكَ رَبُّ أَلْعَا لِمِينَ \* وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاء لِلسَّائِلِينَ \* ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّاءِ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ أَنْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْها قَالَتَا أَتَيْنَا طَاوْعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمُواتِ فِي يَوْمَيْنِ وَأُوسَى فِي كُلُّ سَمَاء أَمْرَهَا وَزَيَّنَا النَّهَاء الذُّنْيَا بَمِصَابِيحَ وَحِفْظاً ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ \*

#### اللغة :

رواسي جبال . وأقواتها أقوات أهل الأرض . واستوى قصد . والمراد بالمصابيح الكواكب .

# الإعراب :

سواء منصوب على المصدر أي استوت سواءً واستواء. طوعاً أو كرهاً مصدر في موضع الحال أي طائعين أو كارهين. وسبع سموات حال من ضمير قضاهن. وحفظاً منصوب على المصدر.

## المعنى :

(قل أثنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أنداداً ذلك رب العالمين ). لا وقت ولا مكان قبل خلق الكون ، لا شيء على الاطلاق إلا الواحد القهار ، وعليه يكون المراد باليومين الدفعتان أو الطوران – كما قبل به وتقدم الكلام عن ذلك عند تفسير الآية ٣٥ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٣٨ .. وبالمناسبة نذكر ما قاله بعض الأدباء حول بعض الآيات : « ان اسلوب القرآن مختلف عن كل الأساليب ، فهو حين يشير إلى مسألمة علمية لا يعرضها كما يعرضها علماء الطبيعة بالمعادلات والتفاصيل ، بل يقدمها بالاشارة والرمز واللمحة الحاطفة بكلمة قد يفوت فهمها على معاصريها ، ولكنه يعلم ان التاريخ والمستقبسل سوف يشرح هذه الكلمة ويثبتها تفصيلاً » . وقد جاءت هذه الحقيقة على لسان ابن عباس منذ حوالى ١٤ قرناً حيث قال : لا تفسروا القرآن الزمان يفسره . أي لا تتعمقوا في تفسير الآيات الكوفية فإن تقدم العلم كفيل بالكشف عن أسرارها .

( وجعل فيها رواسي من فوقها ) أي جبالاً فوق الأرض ونحوه الآيسة ١٥ من سورة النحل: «وألقى في الأرض رواسي ان تميد بكم ». (وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين » . بارك سبحانه بما حوته من نبات ومعادن وبترول وغيره ، والمراد بقدر أقواتها ان ما في الأرض من خيرات هي على قدر ما فيها من الأحياء الذين بحتاجون الى القوت مها بلغ عددهم .

وقال جاعة من المفسرين: ان اليومين الأولين هما من جملة الأيام الأربعة أي ان خلق الأرض وتقدير الأقوات فيها ، كل ذلك تم في أربعة أيام من أيام الله ، والمراد بالسائلين هنا كل من يحتاج الى القوت ، وسواء تومىء الى أن الله ما جعل خير الأرض لجنس دون جنس أو فئة دون فئة ، بل الحلائق بكاملها سواء في رزقه وفضله ، وإذا وجد جائع فإنما هو من ظلم القوي للضعيف. انظر تفسير الآية ٥٦ من سورة الأعراف ج ٣٢ ص ٣٤٠ فقرة « الله أصلح الأرض والانسان أفسدها » .

# ما هو الحل لمشكلة الجوع ؟

ولمناسبة قوله تعالى عن الأرض: « وبارك فيها وقدر فيها أقواتها » نشر إلى الذين قالوا: ان السبب الأول لوجود الجوع في العالم هو تضخم سكان الأرض وتزايدهم يوماً بعد يوم بينا أقوات الأرض وخيراتها لا تفي بحاجة السكان ، ولا تتناسب مع زيادة انتاج الأطفال ، ثم اختلف هؤلاء فيا بينهم على وجه الحل لهذه المشكلة ، فن قائسل : ان الحل هو حتمية الحروب الطاحنة ، وتقتيسل الناس بالملايين حتى يحصل التوازن بين عدد السكان وانتاج الغذاء .. وقد روج لهذا السرأي الذين عملكون الصناعة العسكريسة ومعهم الذين يحتكرون موارد الأرض ومقدراتها ، ويكدسون الثروات على حساب الملايين وبؤسهم وشقائهم .

وقال آخرون : إذا لم تكن الحرب فلتكن الأمراض والأوبئة المهلكة ، وشاع رأي ثالث ، وهو تحديد النسل وتخطيطه . ولا ضرر في هـــذا الرأي فإن تحديد النسل حق طبيعي وشرعي لكل انسان ، شريطة أن يكون التحديد قبــل وجود النسل ، بل وقبل استقرار النطفة في الرحم واستعدادها لتكوين الجنين ، أما الرأي القائل بضرورة انتشار الأوبئة فهو موبوء . وكفى القول الأول وهـنا ان القائلين به هم تجار الحروب الاستعارية، وأصحاب الشركات الاحتكارية والسيطرة الاقتصادية على البلاد الفقيرة النامية .

ان السبب الأول لمشكلة الجوع يكمن في صراع قوى الشر على خبرات الأرض واحتكار مقدراتها ، وفي رفاهية الفئة القليلة على حساب شقاء الفشة الكثيرة ، وفي إحراق المحاصيل الزراعية للمحافظة على الغلاء وارتفاع الأسعار ، وفي إلقاء الوف الأطنان من المواد الكياوية السامة على القسرى والمزارع في مناطق واسعة شاسعة بفيتنام وغيرها ، وفي توجيه العلم إلى الانتاج الحربي والصناعة العسكرية . ولو اتجه العلم إلى الانتاج السلمي فقط لزادت خيرات الأرض عن حاجة أهلها وكانت الأرزاق كالتراب . فقد نشرت « مجلة اليونسكو » محثاً جاء فيسه : ان تكاليف قذيفة كبيرة واحدة تكفي لبناء ٥٥ مستشفى، بكل واحد منها مئة سرير بكامل المعدات ، أو شراء خسين ألفاً من الجرارات الزراعية التي يمكن أن تحرث ملاين الأفدنة بدلاً من حربها عن عليها بقنابل الدمار .. وقد أنفقت الولايات المتحدة

على حرب فيتنام وحدها ٤٠٠ بليون دولار دون أن تنهي الحرب .. أليست هذه البلايين من بعض خيرات الأرض وبركاتها ؟ ولو أنفقت في سبيل الزراعة لكانت كافية وافية بزرع جميع الصحاري والبحار وبعض الكواكب أيضاً ، ولمعاش أهل الأرض ومعهم أمثالهم في هناء ورخاء .

وأيضاً لو صح الرأي القائل: ان خيرات الأرض وأقواتها لا تفي بحاجة أهلها لكان معنى هذا ان الله لم يحسن التقدير والتدبير ، وانه أخطأ في إحصاء سكان الأرض على مدى الأزمان ، أو انه أخطأ في تقدير ما يحتاجونه من الأقوات .. تعالى الله عما يقول الجاهلون .. ان الحل لمشكلة الجوع لا يكون بالحروب ، ولا بانتشار الأوبئة ، ولا بتحديد النسل ، وأية جدوى من هذا التحديد ما دام في الناس ظالم ومظلوم ، وآكل ومأكول ، وإنما الحل لهذه المشكلة هو إزالة الموانع التي تحول بين الانسان وأسباب معيشته ، هو استغلال خيرات الأرض لانتاج الغذاء والكساء ، ولسد كل ما يحتاجه الانسان الحاضر والآتي .

(ثم استوى الى السهاء وهي دخان فقال لها وللأرض اثنيا طوعاً أو كرهاً قالنا أنينا طائعين ) . استوى قصد ، وقالنا انينا طائعين كناية عن قدرة الله وانقباد الكون لأمره ، وتومىء الآية الى ان الفضاء قبل خلق الكواكب كان في شيء كالدخان ( فقضاهن سبع سموات في يومين ) . والسموات السبع هي الأكوان الفضائية العلوية السبعة ، وليس الكواكب السبعة . انظر تفسير الآية ١٧ من سورة المؤمنون ج ه ص ٣٦٧ فقرة « معنى السموات السبع » أما اليومان فها الدفعتان أو الطوارن كما قيل .

( وأوحى في كل سماء امرها ) أي خلق في كل سماء ما فيها من الكواكب وغيرها مما علمه عند ربسي (وزينا السماء الدنيا بمصابيح) وهي الكواكب التي تضيء كالمصابيح ( وحفظاً ) بحفط الله الكواكب في استمرارها على نهج واحد ( ذلك تقدير العزيز العلم ) . ذلك إشارة إلى كل ما تقدم من خلق الأرض وأقواتها ، وخلق السماء وزينتها وحفظها ، ولا يكون ذلك إلا من قادر حكيم ، ومدبر علم .

'هذا كل ما نملك من الفهم والعلم في تفسير هذه الآيات ، نذكـــره بتحفظ

مؤمنين بالله وقدرته ، وبكل غيب أشار اليه في كتابه بكلمة لا نعرف معناها على وجهة ولا ندرك سرها على حقيقته .. ولو ألححنا في طلب المزيد من المعرفة لا نجد أمامنا إلا النقل من كتب أهل الاختصاص ، على أنهم لا يقيمون البراهين القاطعة على ما يثبتون وينفون إلا قليلاً . ومن أراد الاطلاع على أقوالهم فلبرجع إلى كتاب « الكون العجيب » لقدري حافظ طوقان وكتاب « مع الله في الساء » لأحمد زكي وغيره .

# أنذرتكم صاعقة الآية ١٣ – ١٨:

فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْ ثُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَكَمُودَ الْ اللهُ قَالُوا لَوْ شَاء الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللهُ قَالُوا لَوْ شَاء رَبُّنَا لَأَنْوَلَ مَلاَ يُحَدِّقُوا اللهُ عَادُ فَاسْتَحْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنّا قُوَّةً أُولَمْ يَرُوا أَنَّ اللهَ الَّذِي فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنّا قُوَّةً أُولَمْ يَرُوا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُو أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ \* فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ وَلَقَهُمْ هُو أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ \* فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ وَلَقَهُمْ عَذَابِ الْخِزِي فِي الْحَيَاةِ الدُّنِيَا وَلَا يَعْمَلُونَ \* وَأَمَّدَا الْخِزِي فِي الْحَيَاةِ الدُّنِيا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْرَى وَثُمْ لَا يُنْصَرُونَ \* وَأَمَّدِا الْخُونِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنِيا فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْمُدَى فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْمُونِ فِي الْمُونِ فَيَا اللهُونَ فِي الْمُونِ فَي الْمُونِ فَي الْمُونِ فِي الْمُونِ فَي الْمُونِ فَي اللهُ اللهُ وَاللَّهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْمُونِ فِي الْمُونِ فِي الْمُونِ فَي الْمُونِ فَي الْمُونِ فَي اللَّهُونِ فَي الْمُونِ فَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِوا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللللَّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللللْمُ اللللّهُ الللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُولِ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللللللْم

اللغة

صاعقة عذاب من السهاء . وربحاً صرصراً باردة مهلكة ونحسات نكدات.والهون الذل.

## الإعراب :

المصدر من ألا تعبدوا مجرور بباء الجر المحذوفة أي جاءتهم بعـدم العبادة لغير الله . وعاد مبتدأ واستكبروا خبر . وقوة تمييز .

# المعنى :

( فإن أعرضوا فقل أندرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وتمود إذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم الا تعبدوا إلا الله ) . ضمير أعرضوا لمشركي العرب والمخاطب بقل رسول الله (ص) ، ومن بين أيديهم ومن خلفهم كناية عن مبالغة الرسل واجتهادهم في التبشير والانذار ، وانهم سلكوا من أجل هدايتهم كل سبيل، ولكن استحوذ عليهم الشيطان، وصدق فيهم ظنه حيث قال : «لاقعدن لهم صراطك المستقيم ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أعانهم وعن شمائلهم - ١٧ الأعراف » . والمعنى قسل يا محمد لمن كفر بك وبرسالتك : لقد كذبت عاد وتمود بالرسل الذين دعوهم الى ما دعوتكم اليه من التوحيد ، وبذلوا كل جهد لحدايتهم ، ولما أصروا على الضلال أخذهم الله بعذاب الدنيا والآخرة ، واني نذير لكم أن يصيبكم ما أصابهم ( قالوا لو شاء ربنا لأنزل ملائكة فإنا بما أرسلتم بسه كافرون ) . أجاب عاد وتمود الرسل بالتكذيب لأن الله بزعمهم لا يبعث الناس رسولاً منهم ، بل يبعثه من الملائكة .. ودحضنا هذا القول عند تفسير الآية ٨ من سورة الانعام ج ٣ ص ١٦٤٠ .

( فأما عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحتى وقالوا من أشد منا قوة ) . قوله بغير حتى هو من باب الايضاح والتأكيد ، لأن الاستكبار لا يكون من المخلوق الا بالباطل بخاصة إذا كان عن عبادة الله، وقد استكبر عنها عاد واحتقروا الضعفاء، وقالوا: نحن أقوى وأعظم من أن ينالنا أحد بسوء ( أولم يروا ان الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة ) . وهذه بديهة لا تحتاج الى دليل . قال الإمام على (ع) : كل عزيز غير الله ذليل ، وكل قوي غيره ضعيف ، وكل مالك غيره مملوك ، وكل عالم غيره متعلم ، وكل مالك غيره مملوك ، وكل عالم غيره متعلم ، وكل قادر غيره يقدر ويعجز ( وكانوا بآياتنا يجحدون).

كفروا بالأدلة الكونية الدالة على وحدانية الله وعظمته، وقالوا : كل ما في الكون من حياة وإحكام ونظام هو من عمل الطبيعة .

( فأرسلنا عليهم ربحاً صرصراً في أيام نحسات لنذيقهم عذاب الحزي في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أخزى وهم لا ينصرون ) . أخذهم سبحانه في الدنيا بريح هوجاء باردة في أيام هي نحس وخزي عليهم ، ثم استكملوا العذاب في الآخرة عليهم ، ثم استكملوا العذاب في الآخرة عليهم ، عم استكملوا العذاب في الآخرة على هو أشد وأخزى من عذاب الدنيا .

( وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى فأخذتهم صاعقة العذاب الهون عما كانوا يكسبون ) . هذه الآية واضحة الدلالة على ان الانسان نحير غير مسير لأنها تقول : ان الله أرشد ثموداً إلى طريق النجاة ، وأمرهم بسلوكه ، وحذرهم من المعصية ، وبين لهم طريق الهلاك ونهاهم عنه، وأنذرهم سوء العاقبة ان سلكوه ولكنهم آثروه على طريق النجاة ، فكان جزاؤهم الوبال والحسران ( ونجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون ) نجاهم سبحانه لأنهم سلكوا طريق النجاة . وتقسدم الكلام عن عاد في الآية ٥٠ وما بعدها من سورة هود ج ٤ ص ٢٣٩ ، وعن ثمود في الآية ٢٥ وما بعدها من سورة هود ج ٤ ص ٢٣٩ ، وعن ثمود في الآية ٢٠ من نفس السورة والمجلد .

# شهد عليهم سمعهم وأبصارهم الآية ١٩ - ٢٤ :

وَيَوْمَ يُخْشَرُ أَعْدَاءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ \* حَتَّى إِذَا مَا جَاوُوهَا شَيْدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَيْدُتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءُ وَهُوَ خَلُودِهِمْ لِمَ شَيْدُونَ أَنْ يَشْهَدَ وَهُو خَلُودُهُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ دَعَمَ عَلَيْكُمْ أَوْلَا أَبْصَارُكُمْ وَلَا بُجُلُودُكُمْ وَلَكِنْ ظَنْتُمْ أَنْ اللهَ لَا عَلَيْمُ مَنْ اللهَ لَا يَعْمَلُونَ \* وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَابُكُمْ أَوْدَاكُمْ وَلَا أَبْعَلَا مَعْمَلُونَ \* وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَابُكُمْ أَرْدَاكُمْ وَلَا أَبْعَلَا كُمْ أَوْدَاكُمْ وَلَا أَبْعَلَا مَعْمَلُونَ \* وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَابُكُمْ أَوْدَاكُمْ وَلَا أَبْعَلَا لَعُلَا مَعْمَلُونَ \* وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ اللّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَابُكُمْ أَرْدَاكُمْ وَلَا أَنْعَلَامُ كَثِيرًا مَا تَعْمَلُونَ \* وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ اللّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَابُكُمْ أَوْدَاكُمْ أَوْلَاكُمْ أَوْلَاكُمْ أَوْلَاكُمْ أَوْلَاكُمْ أَوْلَاكُمْ أَوْلُودُهُ مُ اللّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَابُكُمْ أَوْلَاكُمْ أَوْلَاكُمْ أَلَادِي ظَنَانَتُهُمْ بِواللّذِي خَلَالُوهُ اللّذِي خَلَيْلُولُولُ أَيْ أَوْلَالُولُولُولُهُ إِلَا أَنْهُمُ أَلُونَ اللّذِي خَلَالُولُولُهُ أَوْلِكُمْ أَوْلُولُولُهُ أَلَالِهُ فَاللّذِي غَلَيْنَهُمْ أَلَالُولُ أَلْ يَعْمَلُونَ اللّذِي الْعَلَالُولُ اللّذِي اللّذِي عَلَا اللّذِي عَلَيْنَا عَلَى اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي عَلَيْنَانِهُ أَنْهُ اللّذِي اللّذِي عَلَيْنَانُهُ إِلَيْ اللّذِي عَلَيْنَا عَلَالُونَ اللّذِي اللّذِي اللّذِي عَلَيْنَانِهُ إِلَا اللّذِي عَلَيْنَا اللّذِي عَلَيْنَانُهُ أَلَالُوالْهُ أَلْمُولُولُهُ أَلْمُولِهُ أَلْمُ اللّذِي عَلَيْنَا أَلُولُوا أَلْولُوا أَلْمُولُولُهُ أَلْولُوا أَلْمُ اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي الللّذِي الللّذِي الللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي الللّذِي اللّذَالِقُولُولُهُ الللّذُولُ الللّذِي اللّذَالِقُولُولُهُ الللللّذِي الللللّذِي اللللّذِي الللّذِي الللللّذِي الللللللللّذِي اللل

فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ \* فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُوىً لَهُمْ وَإِنْ يَشْتَغْتِبُوا فَهَا هُمْ مِنَ ٱلْمُغْتَبِينَ \*

#### اللغة :

الوازع الزاجر والمانع ويوزعون أي ان الملائكة تزجر أهل النار وتمنعهم مـن الفوضى . ومثوى مقام . وان يستعتبوا ان يعتذروا ويطلبوا الرضا .

## الإعراب:

ويوم منصوب بفعل محذوف أي واذكر يوم بحشر. وحتى للغاية . وإذا ما « ما » زائدة . وذلكم مبتدأ ، وظنكم بدل أو عطف بيان من ذلكم ، والذي صفة لظنكم ، وأرداكم خبر ذلكم .

# المعنى :

( ويوم يحشر أعداء الله إلى النار فهم يوزعون ) . هـذه الآيات التي نحن بصددها تتصل بالآية السابقة ، وهي : و فإن أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عدد ونمود ، . وأيضاً قل لهم يا محمد : ان ملائكة العذاب تسوق غداً المجرمين الى جهنم بانتظام ، فمن تأخر زجروه ، ومن حاول الهـرب صدوه ، والقصد انه لا مفر لهم من عذاب الحريق .

(حتى اذا ما جاءوها شهد عليهم سمعهم وأبضارهم وجلودهم بما كانوا يعملون). لا شيء في اليوم الآخر إلا الحساب والجزاء .. وتدل بعض الآيات ، ومنها هذه الآية التي نفسرها ان الله لا يعاقب المجرم في ذاك اليوم إلا بعد أن يقتنع هو بأنه مذنب يستحق العقاب ، وهذا بعض الفروق بين حكم الحاكم في الدنيا حيث ينفذه

الحاكم على كل حال سواء اقتنع به المحكوم عليه أم لم يقتنع، وبين حسكم الله في الآخرة فإنه تعالى لا ينفذه حتى يقنع المحكوم عليه بأنسه يستحق العقاب .. ومن أجل هذا تتراكم الشهود على المجرم ، فحملة الدين يشهدون عليه بأنهم قد بلغوه حلال الله وحرامه ، والملائكة يشهدون بأنه عصى وتمرد ، وصحيفة أعماله تسجل عليه كل قول وفعل ، فإذا أظهر المجرم عدم الاقتناع بكل هذه الشواهد أقام الله عليه شاهدا من نفسه ، فيشهد عليه جلده بأنه لامس الحرام كالزنا ومقدماته ، ويشهد عليه سمعه بأنه سمع الحق فأعرض عنه ، ويشهد بصره بأنه رأى دلائل والموجانية فجحدها ، وما الى ذلك من الرذائل والموبقات .

وتومىء الآية الى معنى دقيق ، وهو ان الشرط في الشاهد أن لا يتحيز، وربما توهم المجرم ان المبلغين والملائكة قد مالوا بشهادتهم إلى الله لأنهم لا يعصونه وبأمره يعملون ، فأقام سبحانه شهوداً على نفس المجرم من نفسه دفعاً لهذا التوهم وان كان باطلاً . وفي بعض الروايات ان العبد غداً نخاطب ربه ويقول : ألم تجرني من الظلم ؟ فيأتيه الجواب بلى . فيقول العبد : انّي لا أجيز على نفسي إلا شاهداً من نفسي ، وعندئذ يأمسر تعالى أعضاءه أن تشهد عليه . فيقول العبد المذنب لأعضائه : بعداً لكن وسحقاً ، فكم ناضلت عنكن .

( وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا ) ؟ وفي قولهم هـ أن اشعار بأن بعض المجرمين لم يقبلوا شهادة المبلغين والملائكة ، وانهم توهموا ان هذا الرفض بجديهم نفعاً لولا ان يقيم الله عليهم شهودا من أنفسهم ( قالوا – أي الجلود - انطقنا الله الذي أنطق كل شيء وهو خلقكم أول مرة واليه ترجعون ) . أعضاؤهم تنطق في الدنيا بلسان الحال ، ويشهد ما فيها من حكمة واتقان بأن الله هو المبدى والمعيد، وتنطق بذلك صراحة في الآخرة أيضاً . واختلف المفسرون في كيفية شهادة الأعضاء على أصحابها غداً ، فن قائل : ان الله يظهر عليها علامات تشير الى الجرائم التي ارتكبوها . وقائل : ان الله ينطقها حقيقة . وهذا هو الصحيح لأن ظاهر الآية بدل عليه ، والعقل لا يأباه .

وما كنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم ولكن ظننتم ان الله لا يعلم كثيراً \_ أي ما تخفون \_ مما تعملون ). ظننتم أي اعتقدتم،

انكم أيها المجرمون ارتكبتم الذنوب والجراثم وراء الستار خوفاً من النساس ، لا خوفاً من الله حيث اعتقدتم ان الله لا يعلم ما تفعلون في الحفاء ، وان أعضاء كم لن تشهد عليكم يوم الحساب لأنكم لا تؤمنون به ( وذلكم ظنكم الذي ظننتم بربكم أرداكم فأصبحتم من الحاسرين ) . ان هذا الاعتقاد الباطل هو السذي قادكم الى جهنم وبئس المصير .. وهذا ينطبق أيضاً على الذين يؤمنون باليوم الآخر نظرياً ، ويكفرون به عملياً حيث يستخفون من الناس ولا يستخفون من الله، بل هم أسوأ حالاً ممن أنكر البعث وقدرة الله لأنهم عصوا وهم على يقين بأن الله معهم يسمع ويرى ، وأنه لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء .

( فإن يصبروا فالنار مثوى لهم وان يستعتبوا فما هم من المعتبين ) . ان يصبر المجرمون على النار فهي تصيبهم ومسكنهم ، ولا خلاص لهم منها ، وان يطلبوا الرضا من الله فلن يرضى عنهم : « وان يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه بئس الشراب وساءت مرتفقاً — ٢٩ الكهف » .

# وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن الآية ٢٥ - ٢٩ :

#### اللغة :

قيضنا هيأنا . والقرناء جمع قرين . وكل كلام لا معنى له أو لا فائدة منـه فهو لغو .

## الإعراب:

ذلك مبتدأ وجزاء أعداء الله خبر . والنار بدل من جزاء . وجزاء منصوب على المصدر أي يجزي بالنار جزاء .

# المعنى :

( وقيضنا لهم قرناء فزينوا لهم ما بين أيديهم وما خلفهم ) . المراد بما بسين أيديهم الدنيا وحطامها ، وبما خلفهم الآخرة وهي مجرد خرافة عنـد الجاحدين ، والمعنى ان الله سبحانه هيأ للطغاة المجرمين قرناء سوء يغرونهم بالسيئات، ويزهدونهم بالحسنات .

وتسأل : إذا كان الله هو الذي قيض لهم من يغربهم بالمضلالة والمعصيـة فمن الظلم والجور أن يعاقبهم ويقول : « حق عليهم القول » أي العذاب ؟

الجواب: الله سبحانه فعل بهم ذلك بعد أن سلكوا طريق الضلال والغواية بسوء اختيارهم .. وقد أوضح سبحانه ذلك في الآية ٣٦ من سورة الزخرف حيث قال : « ومن بَعْشُ عن ذكر الرحمن نقيضٌ له شيطاناً فهو له قرين، وقال : « فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم والله لا بهدي القوم الفاسقين — ٥ الصف » . وتقدم ذلك مرات ومرات .

( وحق عليهم القول في أمم قد خلت من قبلهم من الجن والانس انهم كانوا خاسرين ) . طغوا وبغوا فاستحقوا العذاب تماماً كما استحق أمثالهم من الأمم الماضية ، وتدل الآية على ان الجن أمم وأجيال ، وان فيهم رسلا وأنبياء ، وان منهم الصالحين ومنهم دون ذلك تماماً كالإنس ( وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا

القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون). دهش الطغاة حين رأوا أثر القرآن وسلطانسه على النفوس، وماجوا في حيرة: ماذا يصنعون بعد أن عجزوا عن مقارعته بالبرهان، ومقابلة الحجة بالحجة .. ثم اتفقوا أن يحاربوه بالباطل، ويصفوه بالسحر والأساطير، ويقابلوا تلاوته بالتشويش والهذيان .. بهذا السخف والجهل ينتصرون لباطلهم، ويريدون أن يطفئوا نور القرآن .. واذا دل قولهم : « والغوا فيه لعلكم تتغلبون » إذا دل على شيء فإنما يدل على اعترافهم بالعجز الا عن اللغو والهذيان ، وان القرآن هو حصن الله الحصين الذي أعجز ويعجز الفكر الانساني على مدى العصور والأزمان .

( فلنذيقن الذين كفروا عذاياً شديداً ولنجزينهم أسوأ الذي كانوا يعملون ) ينقسم عمل المجرمين الى قسمين : سبىء وأسوأ ، وكذلك الجزاء، لأن « من عمل سيئة فلا يجزى إلا مثلها — ٤٠ غافر » وانحا ذكر سبحانه أسوأ أعمالهم ليبين ان جزاءهم غداً أسوأ الجزاء تماماً كأعمالهم ( ذلك جزاء أعداء الله النار لهم فيها دار الحلد جزاء عا كانوا بآياتنا بجحدون ). ذلك اشارة إلى الجزاء على أسوأ الأعمال، وهو الحلود في نار جهنم ، وهذا الحلود قد جعله الله جزاء كمل جاحد ومعاند لما أقامه الله من الدلائل الواضحة على وحدانيته وعظمته .. وفي الآية إيماء الى ان الجاحد والمشرك لا عذر لها على الاطلاق ، وان الجهل إنما يكون عدراً في غير الجحود والشرك لأن دلائل الوحدانية لا غموض فيها ولا خفاء، ولا تحتاج معرفتها والايمان بهسا إلا الى النظر المجرد عن الهوى والتقليد .

( وقال الذين كفروا ) من الضعفاء التابعين : ( ربنا أرنا اللذين أضلانا من الجن والانس ) المتبوعين ( نجعلها تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين ) . سألسوا الله سبحانه أن يسلطهم على من أضلهم من شياطين الإنس والجن ليدوسوهم بالأقدام ويكونوا في مكان أعمق من مكانهم في الجحيم .. ولكن الله سبحانه قسد كفاهم ذلك حيث أخذ كلا بذنبه السيء والأسوأ .

قالوا ربنا الله ثم استقاموا الآية ٣٠ ـ ٣٦ :

#### اللغة :

النزل ما يُعد للنازل ، والمراد به هنا الرزق والعطاء . والنزغ في اللغة النغز والوسكنز ونزغ الشيطان اغراؤه بالشر .

## الإعراب :

نزلاً منصوب على المصدر أي أنزلكم ربكم نزلاً ، ويجوز أن يكون حــالاً من « ما تدعون » أي من اسم الموصول . وإمّا كلمتان وان» الشرطية و و ما »

الزائدة ، ولذا دخلت نون التوكيد على ينزغنك لأنها لا تدخل على فعـل الشرط إلا إذا كان مع الشرط «ما» الزائدة .

## الله والانسان والعمل:

من تتبع آي الذكر الحكيم يجد أنها تدل بمنطوقها ومفهومها على أن العمل مع الايمان هو كل شيء بالنسبة إلى الانسان . واليك الدليل .

١ -- الآيات الناطقة بأن الغاية الأولى والحكمة الكبرى من وجود الانسان هي العمل الصالح . ومن هذه الآيات قوله تعالى : « الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أحسن عملاً - ٢ تبارك » وقوله : « وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون » . أيكم أحسن عملاً - ٢ تبارك » وقوله الأنسان » عند تفسير الآية ٣٣ من سورة أي ليعملوا . أنظر فقرة « لماذا خلق الله الانسان » عند تفسير الآية ٣٣ من سورة لقان .

٢ -- الآيات التي دلت على ان العمل هو الميزان السندي يقيم الانسان على أساسه ، مثل قوله تعالى : « كل امرىء بما كسب رهين -- ٢١ الطور »وقوله: « وما تجزون إلا ما كنتم تعملون -- ٣٩ الصافات » وقوله: « ولكل درجات مما عملوا -- ١٣٢ الأنعام » إلى غير ذلك .

٣ - أما قوله تعالى : ( ان الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا ) فهو دليسل واضح وقاطع على ان العمل هو الظاهرة الوحيسدة التي تعكس الابمان بالله حقاً وواقعاً ، وان أي انسان يقول : أنا مؤمن دون أن يترجم ايمانه بالسلوك والعمل في علاقته مع خالقه ومع نفسه ومع مجتمعه فهو مفتر كذاب . ومن نافلة الكلام أن نقول : ان مقصود القرآن من العمل هو العمل البناء المثمر ، وان كل قول ينتج هذا العمل فهو في حكمه . وتكلمنا عن الاستقامة مفصلاً في ج ١ ص ٢٦٣ و ج ٥ ص ٢٧٣ .

على وجوده وعظمته بالعمل ،
 قال عز من قائل : « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم انــه الحق ـ ٧٠ فصلت » . ثم ذكر سبحانه في كتابه العديد من هذه الآيات، نكتفي

بواحدة منها : « خلق الانسان عليه البيان الشمس والقمر بحسبان — ٤ الرحمن» . ( تتنزل عليه — ما لملائكة الا تخافوا ولا تحرنوا وابشروا بالجنة التي كنم توعدون) . لكل شيء أجل معلوم ، واذا جاء أجل الذين استقاموا على الطريقة الإلهية تنزلت عليهم ملائكة الرحمة بالسكينة والبشرى بأن الله قد اطلع على عملهم، ورضي سعيهم، وأعد لهم مقاعد الكرامات التي وعدهم بها على لسان أنبيائه ورسله ( نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهي أنفسكم ولكم فيها ما تدعون نزلا من غفور رحيم ) . ما زال الكلام لملائكة الرحمة مع الذين استقاموا . وما تدعون أي ما تتمنون ، والنزل العطاء ، ويتلخص المعنى بأن أهل الطاعة والاستقامة هم عند رب رحيم ، ولهم ما يشاؤون من الرزق الكريم . وقال ابن عربي في الفتوحات المكية حول هذه الآية كلاماً نلخصه بأن الملائكة تقول للمخلصين قبل أن ينتقلوا من دار الفناء الى دار البقاء ، تقول لهم : نحن أولياؤكم في الدنيا تسمعون لنا من دونه . وأيضاً نحن أولياؤكم في الآخرة لأننا نشهد لمكم عند الله تسمعون لنا من دونه . وأيضاً نحن أولياؤكم في الآخرة لأننا نشهد لمكم عند الله بالاعان والاستقامة .

( ومن أحسن قولاً ممن دعا الى الله وعمل صالحاً وقال انني من المسلمين ) . إذا عطفنا هذه الآية على قوله تعالى : « قالوا ربنا الله ثم استقاموا » وجمعناهما في كلام واحد — ينتج معنا ان الايمان الحق على ثلاث شعب : الأولى اعلان الايمان بالله . الثانية العمل بشريعة الله ، وأهمه وأعظمه الاسهام في خدمة الانسان . الثالثة الدعوة الى الله . ويدل على الأولى « قالوا ربنا الله » أي أعلنوا ذلك على الثالثة الدعوة الى الله » . ومن الملأ ، ويدل على الثانية « ثم استقاموا » وعلى الثالثة « دعا الى الله » . ومن جمع بين هذه الصفات الثلاث فله ان يدعي الاسلام ، ويقول : « انني من المسلمين » ومن قالها دون أن يؤمن بالله أو آمن ولم يسهم في خدمة الانسان ولم يدع ألى الله فها هو من الاسلام ولا المسلمين في شيء وان عومل معاملتهم في يدع الدنيا .

و لا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينـــه عداوة كأنه ولي حميم ) . الخطاب في ادفع وفي بينك لمحمد (ص) . ويدل السياق

على ان المراد بالحسنة هنا حسنة الرسول الداعي الى الله ، وهي جهاده وصبره على الأذى في سبيل هذه الدعوة، والمراد بالسيئة سيئة السفيه الجاهل من الدين دعاهم الرسول إلى الله ، والمعنى : فرق بعيد بين عملك يا محمد وأنت تدعو الى الله وتتحمل الأذى في سبيله صابراً محتسباً وبين عمل الذين أجابوا دعوتك الى الله بالإعراض والأذى والافتراء .. ان عملك صلوات وحسنات ، وعملهم سيئات ولعنات .. وعلى الرغم من ذلك فعليك أن ترفق بهم وتتسامح معهم وتصبر على سفاهتهم ، فإن منهم من لو قابلته بهذه السهاحة لعاد إلى ربه وعقله وانقلبت عداوته لك إلى مجة، وبغضه لى مودة .

والانسان أي انسان ، يستطيع أن يكسب أصدقاء يقاتلون معه بكلمة طيبة ، وال يخلق له أعداء يقاتلون ضده بكلمة خبيثة ، وقد استطاعت كلمات الأبرار ان مهدي الكثير من الفجار ، وتُنهي العديد من المشاكل بين البشر ، ولولاها لجرت الدماء أنهراً .

( وما يُلقاها إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم ) . ضمير يلقاها يعود إلى هذه الصفة ، وهي دفع السيئة بالحسنة ، وذو الحظ العظيم من كان مرضياً عند الله ، والمعنى ان دفع السيئة بالحسنة منقبة عظمى لا يتحلى بها إلا من صبر عند الشدائد ، وكان وجيها عند الله . وفي نهج البلاغة : الصبر من الابمان كالرأس من الجسد ، ولا خير في جسد لا رأس معه ، ولا في ايمان لا صبر معه . وفيه أيضاً : احصد الشر من صدر غبرك بقلعه من صدرك .

( وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعد بالله إنه هو السميع العليم ) . الخطاب لمحمد (ص) ، وتدل الآية بالفحوى على ان الانسان معرض للخطأ ، وان عليه أن يحتاط لنفسه ، ولا يزكيها بالغا ما بلغ من الدين والعلم والعقال . وتقدمت هذه الآية بالحرف الواحد في الآية ٢٠٠ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٤٣٩ .

لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه الآية ٣٧ – ٤٦ :

وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمَىرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ

لِلْقَمَرِ وَالسَّجُدُوا بِلهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ \* فَإِلْتِ اسْتَكُنِّرُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَــارِ وَهُمْ لاَ يَسْأُمُونَ ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاء اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّـــــــــــــــــــ أَحْيَاهَا لَمُحْسِى ٱلْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْء قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لاَ يَخْفُونَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إَعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بَمَا تَعْمَلُونَ يَصِيرُ ۗ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذُّكُرِ لَمَّا تَجَاءُهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزُ ۗ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ\* مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَأَبُكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ \* وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْ آنَا أَعْجَمِيّـاً لَقَالُوا لَوْلَا فُصَّلَتُ آيَاتُهُ أَأْعُجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدَّى وَشِفَـــالَهُ وَالَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُوْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أُولَشِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَسْكَان بَعِيدٍ★ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَ "بِكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكٌّ مِنْهُ مُريبٍ \* مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْهَا وَمَا رَثُّبُكَ بِظَلاُّم لِلْعَبِيدِ★

#### اللغة:

خاشعة هامدة لا حياة فيها. وربت زادت . والإلحاد الانحراف عن الحق والمراد به هنا الطعن في القرآن . وحميد محمود . والفرق بين الأعجم والعجمي ان الأعجم من لا يفصح وان كان عربياً ، والعجمي المنسوب الى العجم . وقد يطلق أحدهما على الآخر . والوقر الصمم .

## الإعراب :

المصدر من انك ترى مبتدأ وخبره من آياته . وترى هنا بصرية تحتاج الى مفعول واحد وهو الأرض . وخاشعة حال . وآمنا حال من ضمير يأني . وان الذين كفروا بدل من ان الذين يلحدون ، وخبر ان محذوف أي معذبون أو لا محفون علينا ، وقد حذف من الثاني لدلالة الأول عليه . وعزيز صفة لكتاب ، وجملة لا يأتيه صفة ثانية ، وتنزيل صفة ثالثة . ولولا أداة تحضيض بمعنى هلا . وأعجمي خسير لمبتدأ محذوف وكذلك عربي أي أكتاب اعجمي ونبي عربي . فلنفسه متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف أي فعمله لنفسه .

# الرحلة الى القمر:

( ومن آياته الليل والنهار والشمس والقمر ) . ذكر سبحانه في كتابه العزيز العديد من الآيات الكونية ودلالتها على الحالق وصفاته ، ومن تلك الآيات اختلاف الليل والنهار ، وخلق الشمس والقمر . انظر تفسير الآية ٢٧ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٣٧ وتفسير الآيــة ٣٧ وما بعدها من سورة يس والآية ٥ من سورة الزمر وغيرها من الآيات التي فيها ذكر الليل والنهار والشمس والقمر .

الرحلة ، وأجبت بكلمسة نشرتها الصحف ، ثم أدرجتها في المجلد الخامس من التفسير الكاشف بمناسبة بعض الآيات ، ولما وصل اليها عامل المطبعة شعـرت من أعماقي بناصح بأمرني بالعدول عنها فاستنصحته دون ان أعرف السبب .

وبعد الانتهاء من طبع المجلد الخامس بقليل ظهر لي ان الحبر. فيا وقع ، ذلك اني قرأت في جريدة الأخبار المصرية عدد ٢ - ٢ - ١٩٧٠ مقالاً مترجماً عن جريدة برافدا السوفيتية لعالمين بارزين في العلوم الطبيعية ، وهما «م فاسين » و «اشر باكوف » السوفياتيان .. اطلع هذان العالمان على النتائج التي أعلنها العلماء الامريكيون لدراسة تربة القمر والمعادن الموجسودة في أرضه ، وقالا : ١١ن هذه الدراسة ترفض كل النظريات الشائعة عن أصل القمر ، ولا تقبل إلا تفسيراً واحداً ، وهو ان القمر مصنوع صنعاً دفيقاً ومحكماً ، وان الذي صنعه قوة خارقة مذهلة تملك من الطاقات ما لا يملكه كائن من الكائنات ، وينتج من هذا ان ما يعتقده الماديون عن الكون هو مجرد أوهام ، ونقتطف من هذا المقال الكلمات التالية :

لا الدراسات العلمية الحديثة ترفض كل ما قيل من النظريات والافتراضات عن نشأة القمر ، وتبدأ بفكرة جديدة لحل هذا اللغز. وتقول هذه الفكرة الجديدة: ان صناعة القمر تمت بأيدي «كائنات » متقدمة في علومها وآلاتها الفنية .. ثم «فرملت» حركته بواسطة الأجهزة البالغة التقدم بداخله .. ان في القمر ظهواهو غريبة يستحيل أن توجد بالصدفة، وقد اجتهد صانعو القمر كثراً حتى توصلوا إليها».

«ان الغلاف الحارجي للقمر يتكون من طبقتين أساسيتين: الأولى طبقة عازلة للحرارة، سمكها حوالي ٤ كيلومترات ، والثانية سمكها ٣٠٠ كيلومتر ، وفوقها أجهزة وآلات مختلفة تم تصميمها لحاية المحركات . فالقمر اذن اذن مدهل الصنع يستطيع تحميل السفر الطويل والتواجد في مكانه ملايين الملايين من السنين . ولكن يبقى هذا السؤال قائل ، وهو إذا كان القمر قد صنعته و كائنات عاقلة متقدمة ، فن أين جاءت هذه الكائنات ؟ ولماذا تكبدت هذا المجهود لصنع هذا الكوكب؟ ألمجرد ان يدور حول كوكبنا بالذات ؟ وهنا لا تقدم النظرية الجديدة اجابات. ولكنها تعتقد ان أقرب الافتراضات إلى العقل من أي شيء آخر هو ان القمر مصنوع ، وقد أحكمت صنعه قوة مذهلة » .

هذا هو بيت القصيد وشاهدنا من المقال ، أعني قول العالمسين الشيوعين : وان العقل يرفض كل افتراض وتفسير لوجود القمر إلا افتراضاً واحداً ، وهو ال القمر مصنوع ، وان الذي صنعه قوة مذهلة » . أجل ، هو مصنوع وصائعه لا شريك له ولا مثيل ، وهندسته هي التي أرشدتنا إلى ذلك . أما قول العالمين : صنعته كاثنات متقدمة .. وفرملته أجهزة خارقة بالغة الدقة .. وان صانعيه بذلوا جهداً كبيراً في صنعه لأجل اخراجه ، أما هذا القول فإنه اعتراف صريح بأن ما في القمر من دقة وإحكام لا يكون ومحال أن يكون إلا من لدن قدير حكيم ليس كمثله شيء ، وهو الحلاق العلم .. ونحن على يقين بأننا سنقرأ في المستقبل القريب اعترافات أوضح تهدم أقوال الماديين ونظريات الملحدين ، وتثبت بالحس والتجربة ان وراء هذا الكون قوة قاهرة تقول للشيء كن فيكون .. وهذه نتيجة لا مفر منها لتقدم العلوم وانطلاق العقل نحو الكون العجيب .. وهنا يكمن السر لقوله تعالى : « أو تم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق من شيء – ١٨٥ الأعراف » . وقوله : « هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه – ١١ الأعراف » . وقوله : « ان في ذلك لآيات لقوم يعقلون — ٤ الرعد » .

(لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا لله الذي خلقهن ان كنتم إياه تعبدون). ضمير الاناث في خلقهن يعود الى الليل والنهار والشمس والقمر ، أو إلى جميع الكواكب ، وعبر سبحانه عنها بالشمس والقمر لأبها أظهر الأفراد .. وقد اتفق الفقهاء قولا واحداً على أنه يجب أن يسجد قارىء هذه الآية ومن استمع اليها، وقال بعضهم : بل ومن سمعها من غير قصد . وهي تخاطب الصابئة الذين عبدوا الكواكب لما فيها من المنافع ، تخاطبهم وتقول لهم: ان الله هو الذي خلق الكواكب وسخرها لمنافع العباد، وما هي إلا مخلوقات مثلنا تتوجه اليه تعانى بالسجود وتعترف له بالعبودية .

( فأن استكبروا فالذين عند ربك يسبحون له بالليل والنهار وهم لا يسأمون). ضمير استكبروا يعود لعبدة الكواكب ، والمعنى ان أصر هؤلاء على الشرك فإن الله غني عنهم وعن عبادتهم لأن له عباداً ـ الملائكة ـ لا يفترون عن التسبيح له ليلا ونهاراً ( ومن آياته انك ترى الأرض خاشعة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت إن الذي أحياها لمحيي الموتى انه على كل شيء قدير ) . تكور هذا المعنى

في العديد من الآيات وبأساليب شي، منها الآية ٥ من سورة الحج ج٠ ص ٣١٠. ( ان الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا ) . طعن المشركون بالقسرآن فقالوا : هو سحر ، وقالوا : انه أساطير .. والله عليم بأقوالهم، وسائلهم عنها ، وآخذهم بها ( أفمن يلقى في النار خير أم من يأتي آمناً يوم القيامة ) ؟ وهسذا السؤال يحمل جوابه معه ، وأي عاقل يقول : النار خير من الجنة ، والحوف أحسن من الأمن ؟ ولكن المجرمين ذهلوا عن هذه البديهة وانهم في واقعهم قد آثروا الجحيم على النعيم، والحوف على الأمن ( اعملوا ما شتم انه بما تعملون بصير). هذا تهديد ووعيد بأنهم سيلاقون العذاب بعد أن ركبوا اليه طريق الكفر والضلال (ان الذين كفروا بالذكر لما جاءهم ). المراد بالذكر القرآن، وخير ان محذوف أي معذبون.

# اسرائيل والقرآن :

( وانه لكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيب من حكيم حميد ) . وصف سبحانه القرآن بأنه عزيز وانه لا يأتيه الباطل، ومعى عزيز انه القاهر الغالب محججه الواضحة وبراهينه القاطعة ، أما حفظه من الباطل فقد ذكر له المفسرون خمسة معاني ، وأقربها ان كل ما فيه من عقيدة وشريعة وأنباء وغيرها فهو حتى لا ريب فيه . وتقدم الكلام عن ذلك مفصلا عند تفسير الآية ه من سورة الحجر ج ع ص ١٤٨٨ . وذكرنا هناك ان اسرائيل طبعت الوف النسخ من القرآن ، وشوهت بعض الآيات ، منها الآية ٥٨ من سورة آل عمران التي صارت في قرآن اسرائيل : ومن يبتغ غير الاسلام ديناً يقبسل منه . وقد حدث هذا سنة ١٩٦٨ . فجمع الأزهر هذه النسخ ومنعها من الانتشار، ولكن اسرائيل عادت ثانية وزو رت سنة ١٩٦٩ آيات أخرى منها : «وقالت اليهود يدالله مغلولة غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا سـ ٦٤ المائدة » فغيرت اسرائيل كلمة لعنوا الى كلمة فعنوا الى كلمة والمند وأندونيسيا وغينيا وساحل العاج وايران .. وفي هذا اليوم بالذات ٢٥-٢-٧٠ وطبعة المفهد الحسيى بالقاهرة دعوى على مجهول بجرم تزوير طبعة القرآن الكرم ومطبعة المشهد الحسيى بالقاهرة دعوى على مجهول بجرم تزوير طبعة القرآن الكرم ومطبعة المشهد الحسيى بالقاهرة دعوى على محبول بجرم تزوير طبعة القرآن الكرم ومطبعة المشهد الحسيمي بالقاهرة دعوى على مجهول بجرم تزوير طبعة القرآن الكرم ومطبعة المشهد الحسيمي بالقاهرة دعوى على مجهول بجرم تزوير طبعة القرآن الكرم

وتقليدها وتحريفها وتعديلها ، وان النسخ المحرفة طبعت في ألمانيا الغربية في مطبعة ه كولونيا ـــ دويتس ه .

ولم تقف اسرائيل في حربها للإسلام والمسلمين عند هذا الحد .. فأذاعت القرآن من اذاعة من اذاعتها محرفاً ، وقد ظلت اذاعة القاهرة شهراً كاملاً تسجل القرآن من اذاعة اسرائيل .. وأيضاً صممت اسرائيل «راديوهات» لا تلتقط إلا اذاعتها التي تحرف القرآن وباعتها بأخس الأنمان .. فعلت اسرائيل هذا وأكثر من هذا تطبيقاً للمبدأ الصهيوني الذي أعلنه أحد زعماء الصهاينة بقوله : « بجب أن نتخذ القرآن سلاحاً مشهراً ضد الاسلام لنقضي عليه » .

نذكر هذا كمثل للحرب التي تشنها اسرائيل على الاسلام .. عسى أن يعتبر به بعض الملوك والرؤساء بل وبعض الشيوخ أيضاً الذين يتسمون باسم الاسلام ، ويعملون في الحفاء لصالح اسرائيل ومن يساندها .. وطريف قسول بعض الشيوخ المزيفين : ان اسرائيل أحسن من غيرها لأنها تذيع القرآن من اذاعتها .. أجل ، يا شيخ انها تذيعه بل ونطبعه وتنشره أيضاً، ولكن مزيفاً وعرفاً لتقضي على الاسلام عاماً كبعض المعمد من المزيفين .

(ما يقال لك إلا ما قد قبل للرسل من قبلك). قال مشركو الأمم السابقة لرسلهم وأنبيائهم: «قلوبنا في أكنة مما تدعونا اليه.. ما هذا إلا سحر مفترى .. ان هذا إلا أساطير الأولين.. ان رسولكم الذي أرسل اليكم لمجنون النح ..» وهكذا قال لك يا محمد طغاة قومك لأن الإله الذي أرسلك وأرسل من كان قبلك واحد، ورسالته واحدة ، ومصلحة الطغاة التي تحول بينهم وبين اتباع الحتى هي هي في كل زمان ومكان ( ان ربك لذو مغفرة وذو عقاب ألم ). جمعت الآية بين ذكر الضدين : العفو عن الذنب إذا تاب صاحبه ، والأخذ به إذا أصر عليه .. وهكذا سبحانه في الكثير من الآبات يقرن الوعد بالوعيد والترغيب بالترهيب كي يخشى العبد من عذاب الله قيتقيه ، ولا يقنط من رحمته فيتوب ويؤوب .

( ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فصلت آياته أأعجمي وعربي ) . نزل القرآن على العرب بلغتهم التي محبونها ويعتزون بها ، فقال بعض طغاتهم لبعض : ولا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه » . ولو نزل بغير لغتهم لاعترضوا وقالوا : أنبي عربي وكتاب أعجمي؟ هكذا يعدون لكل باب مفتاحاً ، ولكل ليل مصباحاً ،

ولا هدف إلا الهروب من الحق .

(قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء) القرآن هدى لمن طلب الهدى والحق لوجه الحقى، وشفاء لمن طلب الشفاء من الكفر والنفاق. قال الإمام علي (ع): «ان في القرآن شفاء من أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق والبغي ». (والذين لا يؤمنون في آذابهم وقر وهو عليهم عمى) القرآن هدى ونور للمخلصين، وعمى لعيون المنافقين، وصمم لأسماعهم، ومرض لقلوبهم (أولئك ينادون من مكان بعيد). ناداهم القرآن في الدنيا بدعوة الله فلم يستجيبوا له، حتى كأنه لا نداء، أو ان النداء بعيد لا تسمعه الآذان. وأيضاً سوف يناديهم المنادي يوم القيامة: «ألا كل حارث مبتلي في حرثه وعاقبة عمله غير حرث القرآن » كما في نهج البلاغة. وقال المفسرون: ان قوله تعالى: «من مكان بعيد » إشارة إلى أنهم لا يسمعون ولا يفهمون تماماً كالذي يُدعى بصوت بعيد عنه لا يسمعه ولا يفهمه .. ويلاحظ ولا يفهمون تماماً كالذي يُدعى بصوت بعيد عنه لا يسمعه ولا يفهمه .. ويلاحظ أن يكون قوله تعالى: من مكان بعيد إشارة إلى أن الصيحة تأتي من الساء ولكن يسمعها الجميع، ويدل على ذلك قوله تعالى: «يوم يناد المناد من مكان قريب يوم يسمعون الصيحة بالحق - ٢٤ ق ه .

( ولقد آتينا موسى الكتاب فاختلف فيه ) . المراد بالكتاب التوراة ، وقد اختلفوا فيها عند نزولها ، فن مصدق ومكذب ، وكذلك اختلفوا في القرآن عند نزوله ، فن مؤمن به وكافر ( ولولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم ) . لقد شاءت حكمته تعالى أن يؤخر عذاب المجرمين الى يوم يبعثون ، ولولا ذلك ما ترك على ظهرها من طاغ ولا أثيم (وانهم لفي شك منه مريب ) . ضمير انهم يعود لمشركي العرب ، وضمير منه للقرآن ، والمراد بالشك هنا الجدل بغير العلم والحتى، والمعنى انهم بحادلون في القرآن ، ولكن بالجهل والباطل وتقدمت هذه الآية بنصها الحرفي في سورة هود الآية ١١٠ ج ٤ ص ٢٧٢ ( من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد ) . تكرر هذا المعنى في العديد من الآيات ، منها الآية ٤٥ من سورة يس : « فاليوم لا تظلم نفس شيئاً ولا تجزون إلا ما كنتم تعملون » . وكثير غيرها من الآيات التي تنطق بأن الانسان مخير غير مسير .

الجزء الخامين والعيثرون

اليه يرد علم الساعة الآية ٤٧ - ٥٠ :

إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَغْرُجُ مِنْ ثَمَرَاتِ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَخْمِلُ مِنْ أَنْشَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَانِي قَالُوا آذَنَاكَ مَا مِنْ شَهِيدٍ \* وَصَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا بَدْعُونَ مِنْ قَبْلُ وَظَنُّوا مَا لَهُمْ مِنْ عَيْصٍ \* لَا يَسْأُمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَإِنْ مَسَّهُ الشَّرُ فَيَوُوسُ مِنْ عَيْصٍ \* لَا يَسْأُمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَإِنْ مَسَّهُ الشَّرُ فَيَوُوسُ قَنُوطٌ \* وَلَيْنَ أَذْقَنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاء مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُ السَّاعَة قَائِمَةً وَلَيْنَ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَى فَلَا اللَّاعَة قَائِمَةً وَلَيْنَ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَى فَلَا اللَّاعَة قَائِمَةً وَلَيْنَ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَى فَلَا اللَّاعَة قَائِمَةً وَلَيْنَ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَى فَلَا اللَّاعَة عَلَيْظٍ \*

#### اللغة :

المراد بالساعة هنا يوم القيامة . والأكهام جمع كم يكسر الكاف ، وهو غلاف الثمرة قبل ظهورها . وآذناك أعلمناك . ومحيص مهرب . ولا يسأم لا يمل، والمراد بالمحير هنا المال والجاه والصحة والولد . والمراد بالرحمة كل ما يُسرُ به الانسان ، وضدها الضراء .

# الإعراب :

وما تخرج وما تحمل « ما » نافية . من ثمرات « من ۽ زائدة وثمرات فاعل تخرج . ومن أكمامها متعلق بمحذوف صفة لثمرات . وبعلمه متعلق بمحذوف حالاً أي إلا كائناً بعلمه . وما لهم من محيص «من» زائدة ومحيص مبتدأ وخبره لهم .

#### سورة فصلت السجدة

ومن دعاء الخير أي من دعائه الخير . فيؤوس خبر مبتدأ محذوف أي فهو يؤوس. ولئن الـلام للقسم وان شرطيـة . وليقولن جواب القسم ساداً مسد جواب الشرط .

# المعنى :

(اليه يرد علم الساعة). لا أحد يعلم متى تقوم الساعة الا الله وحده. وفي شهج البلاغة: أنتم والساعة في قرن . والقرن الحبل أي ان الانسان مقرون بها ومن مات فقد قامت قيامته (وما تخرج من ثمرات من أكامها وما تحمل من أنى اولا تضع إلا بعلمه). تقدم مثله في الآية ٥٩ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٠٠٠ (ويوم يناديهم أين شركائي قالوا آذناك ما منا من شهيد). يسأل سبحانه غداً المشركين موخاً: أين ما كنتم تعبدون من دون الله ؟ هل ينصرونكم أو ينتصرون؟ فيقولون لله سبحانه: أخبرناك انه لا أحد منا يشهد في هذا اليوم ان الم شريكاً وفعل عنهم ما كانوا يدعون من قبل ). لا يجد الانسان يوم القيامة صبا ولا مالا ولا ولداً ، ولا حيلة أو وسيلة ، لا شيء إلا الحساب والجزاء على الأعمال (وظنوا ما لهم من محيص). ينكشف الغطاء غداً للمجرمين ويوقنون انه لا مفر من العذاب.

( لا يسأم الانسان من دعاء الحير وان مسه الشر فيؤوس قنوط). يلح الانسان في طلب المال والجاه والصحة والأمان ، ويبالغ في ذلك بلا ملل وانقطاع ، فإن أصيب بشيء من دنياه خارت قواه ، وقنط من رحمة الله ( ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لي ) . يطلب الدنيا بإلحاح ، وييأس ان فاته شيء منها ، وان أنجاه الله من محنة يقاسيها قال : نجوت بحولي وقوتي ولا فضل لأحد علي . . ولا يسلم من هذا الغرور القاتل إلا أهل الحق والعقل السلم .

٢ آخر ما توصلت اليه الأبحاث الطبية الله يمكن معرفة نوع الجنين : هل هو ذكر او انثى ابتداء من الشهر الثالث . انظر تفسير الآية ٣٤ من سورة لقيان .

( وما أظن الساعة قائمة ولئن رجعت الى ربي ان لي عنده للحسى ) . ما زال الكلام للجاهل المغرور ، ومعناه — على لسانه — أنا الذي فعلت وفعلت في الحياة الدنيا ، أما البعث بعد الموت الذي يخونني منه المؤمنون به فهو وهم .. وان صح قإن لي في الآخرة من الرزق والمكانة خيراً وأفضل لأني أهل لكل مكرمة. واذا لم يكن لهذا الجهول من ذنب إلا هذه الغطرسة لكفى بها ذنباً . وتقدم هذا بصورة أوسع في الآيات ٣٢ — ٤٤ من سورة الكهف ص ١٣٦ — ١٣١ .

( فلننبئن الذين كفروا بما عملوا ولنذيقنهم من عذاب غليظ ) . ما من سيئة يقترفها الانسان في هذه الحياة إلا وبجد علمها غداً عند الله، وهو سائله عنها ومعاقبه عليها بما يستحق ، فإن كانت من نوع الذنوب الكبار كالكفر والشرك والظلم أذاق الله صاحبها العذاب الأكبر ، وان كانت دون ذلك كان العذاب أخف مع العلم بأن كل بلاء دون النار عافية .

# سنريهم آياتنا في الآفاق الآية ٥١ - ٥٥:

وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ فَلَا مُنْ فَا أَدُا يَتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ مَنْ دُعَاءِ عَرِيضِ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ مَنْ أَضَلُ مِنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ \* سَنُرِيمِ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِيمَ أَنَا نَهُ مِنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ \* سَنُرِيمِ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِيمِ أَنَا أَنْهُ عَلَى الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِيمِ تَعْقَى مَنْ يَقَاقُ بَعِيدٍ \* سَنُرِيمِ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِيمِ مَنْ يَقَى مَنْ أَنَّهُ الْخَقُ أَوْلَمْ يَكُلُ شَيْء عَلَى كُلُّ شَيْء مُعِيدٌ \* مَنْ اللّهُ إِنّهُ بِكُلّ شَيْء مُعِيدً \* أَلًا إِنّهُ بِكُلّ شَيْء مُعِيطٌ \*

### اللغة :

جانب الانسان أحد شقيه ، ونأى بجانبه كناية عن تعاظمه . وعريض كثير .

### سورة فصلت السجدة

أرأيتم اخبروني . والشقاق البعيد،الحلاف مكابرة وعناداً . والآفاق أقطار السموات والأرض .

# الإعراب :

فلو دعاء خبر لمبتدأ محذوف أي فهو ذو دعاء . والمصدر من انه الحق فاعل يتبين . والمصدر من أنه على كل يتبين . والباء في « بربك » زائدة وربك فاعل يكف . والمصدر من أنه على كل شيء بدل من ربك . وألا أداة تنبيه .

# المعنى :

( وإذا أنعمنا على الانسان أعرض ونأى بجانبه وإذا مسه الشر فذو دعاء عريض). ان استغنى بطر وفتن ، وان افتقر قنط ووهن كما قال الإمام على (ع) . وتقدم مثله في سورة يونس الآية ١٢ ج ٤ ص ١٣٩ وسورة هود الآية ٩ ج ٤ ص ٢١٢ وسورة الإسراء الآية ٩ ج ٥ ص ٧٨ .

(قل أرأيتم ان كان من عند الله ثم كفرتم به من أضل ممن هو في شقاق بعيد) . الخطاب في أرأيتم لمن كذب بالقرآن ، والشقاق البعيد الحلاف مكابرة وعناداً .. أمر سبحانه نبيه الكريم أن يقول لهم : أتزعمون ان القرآن أساطير ؟ الحبروني ماذا يكون حالكم ومآلكم ان كان القرآن حقاً من عند الله ، وأنتم تخالفونه مكابرة وعناداً .. ألا ترحمون أنفسكم ، وتحتاطون لها من عذاب النار ؟

# الكون هو قرآن الله الكبير :

( سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ) . يقيم سبحانه الدليل لعباده كي يقنعهم بوجوده وصحة دينه وصدق كتبه ورسله ، يقيم لهم الدليل على ذلك من الحس والمشاهدة من أنفسهم ومن الكون الظاهر للعيان، ويكشف عما فيها من الدلائل ، فينبه العقول الى خلق السموات والأرض ، واختلاف الليل

والنهار ، وتصريف الرياح والسحاب ، وإحياء الأرض بعد موتها ، وحركة الكواكب ومنافعها ، وخلق الانسان في أحسن تقويم ، وما إلى ذلك مما يدرك الانسان بحواسه ويدل دلالة قاطعة على وجود الله ، وانه هو وحده الحالق المهيمن على كل شيء .

وإذا كان الله سبحانه يعتمد على الدليل الحسي لاقناع عباده ويخاطبهم بقوله: « فاعتبروا يا أولي الأبصار -- ٢ الحشر » أي العيون ، وقوله « أف لا تبصرون ٢٧ السجدة » إذا كان كذلك فكيف بقال : ان الدين غيب في غيب لا يعتمد على الحس والتجربة ؟ كلا ، انه يثبت بالحس والمشاهدة ما غاب عن العين تماماً كما نثبت عقل العاقل من أقواله وأفعاله ، ويثبت علماء الطبيعة بالحس الكشير من من الحقائق التي لا تدرك بالحس والعيان ، وبهذا يتبين خطأ بعض الأدباء في قوله : « ان الله دائماً يتقبل من الذين يؤمنون بالغيب دون حاجة الى برهان ودون حاجة الى عيان - مجلة صباح الحير ٢٦ - ٢ - ١٩٧٠ » . . هسذا ، الى ودون حلجة الى عيان به مستندين وحوب النظر لمعرفة الله تعالى والايمان به مستندين في ذلك الى حكم العقل والآيات القرآنية ، ولكن أدبباً ما يقول العكس . .

قال ابن عربي في الفتوحات المكية : الله لا تقلر أن تنكر ما ترى ، كما الله لا تقدر أن تجهل ما تعلم ، وأنت ترى الوجود ، وتعسلم به علم اليقين ، وهو حروف وكلمات وسور وآيات تنطق بوجود كاتبها وهو الله وان لم تره ، فالوجود قرآن الله الكبير الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . انظر تفسير الآية ٤ من سورة الأنعام ج٣ ص ١٦٦ فقرة « لا دكتاتورية في الأرض ولا في السماء ».

( أو هم يكف بربك انه على كل شيء شهيد). بعد ان قال سبحانه أنه يقيم الدليل لعباده في آفاق السموات والأرض وفي أنفسهم على ان الله حق ، والقرآن حق ، ونبوة محمد حق ، بعد هذا قال : وكفى بأدلته تعالى شاهد عدل وصدق على ذلك . وقال الصوفية في معنى الآية: ان الله هو الذي يشهد ويدل على وجود غيره ، أما هو فلا محتاج شاهداً من غيره يدل عليه .

### سورة فصلت السجدة

( الا انهم في مرية من لقاء رمهم ) . إنما كذبوا بالقرآن لأنهم لا يسؤمنون بالغبب والجزاء . . وفي هذا إشعار بأن من لا يؤمن بلقاء الله فلن مهتدي الى خبر ( ألا انه بكل شيء محيط ) يعلم ظاهر العباد وباطنهم ، وبجازي كلا بما كسبت يداه ، ان خبراً فخبر ، وان شراً فشر ، ومن أجل هذا يعذب الدنين كفروا بلقائه ، وكذبوا بكتابه جزاء بما كانوا يكسبون .

# سيورخ الشويري

٣٥ آية مكية . وقيل : إلا بضع آيات .

# بيني للمُ الجمز التحيث مِ

كذلك يوحى اليك الآية ١ – ٨ :

حَمْمُ عَسَقَ مُ كَذَٰ لِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللهُ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَسِلُ الْعَظِيمُ لَهُ مَا فِي السَّمُواتُ مِنْ فَوْقِهِنَّ وَالْمَلاَ يُكَةً يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَكَادُ السَّمُواتُ يَتَفَطُّرُونَ يَمَنْ فِي الْأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ لِ وَالَّذِينَ وَيَسْتَغْفِرُونَ يَمَنْ فِي الْأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللهَ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ لِ وَالَّذِينَ التَّغَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءَ اللهُ تَحْفِظُ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بوكِيلِ لِمُ وَكَالِكَ أُوتَحِينَنَا إِلَيْكَ قُرْآنَا عَرِبِيَا لِتُنْذِرَ أَمَّ الْقُسِرَى وَمَنْ حَوْلَمَا وَلَيْنَ فِي الْجَنْدِ وَقَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ لِمُ وَلَا أَنْ يَعْمَ الْجَنْقُ فِي السَّعِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي النَّهِ عَلَيْهِمْ أَلَّهُ وَاحِدَةً وَلُكِنْ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاهُ فِي رَحْمَتِهِ وَالطَّا يُلُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيُّ وَلَا نَصِيرٍ لِي الْطَالِمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيُّ وَلَا نَصِيرٍ لا يَعْرِيلُولُ اللهُ مُعْ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرٍ الْعَلَامُ اللهُ مُ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرٍ الْمَا لَهُمْ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَى الطَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَي الطَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي الطَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَا لَكُونَ يُعْلَمُ أَلَّهُ فَوْرُ وَلَا تَصِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي الْفَلْهُ فِي وَلَا تَصِيرِ فَي الْهَا لِلْوَلَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّهُ اللهُ مَنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَي السَّهُ فِي الْمُونَ مَا لَهُ مُنْ وَلِي وَلَا تَصِيرِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيرِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِلَ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِ السَّعِيلِ فَي السَّعِيلِ فَي السَّعِيلِ فَ

### اللغة :

حفيظ رقيب . وما أنت عليهم بوكيل أي لست موكلاً بهم. وأم القرى مكة.

#### سورة الشورى

### الإعراب :

كذلك الكاف بمعنى مثل ومحلها النصب صفة لمفعول مطلق محذوف أي ابحاء مثل ذلك . والله فاعل يوحي . والذين اتخذوا مبتدأ أول والله مبتدأ ثان وحفيظ خبر المبتدأ الثاني والجملة خبر المبتدأ الأول . وقرآناً مفعول أوحينا. وجملة لاريب فيه صفة ليوم الجمع . وفريق مبتدأ وخبره محذوف أي منهم فريق . ومن ولي « من » زائدة إعراباً وولي مبتدأ وما لهم خبر مقدم ، والجملة خبر الظالمون .

# المعنى :

(حم عسق). تقدم الكلام عن هذه الأحرف أو الكلمات في أول سورة البقرة ، وقال بعض المفسرين : ان (حم عسق) هما اسمان لهذه السورة لبيان فضلها على سائر الحواميم . وقال الرازي : ان الكلام في أمثال هذه الفواتسح يضيق ، وفتح باب المجازفات مما لا سبيسل اليه ، فالأولى أن يفوض علمها إلى الله .

(كذلك يوحي اليك والى الذين من قبلك الله العزيسز الحكيم). ان القوي القادر الذي يدبر الأمور وفق تقديره وحكمته قد أوحى اليك يا محمد والى الأنبياء من قبلك ان (له ما في السموات وما في الأرض وهو العلي العظيم). هو وحده مالك الكون بما فيه لا يملك معه أحد شيئاً إلا ملكه (تكاد السموات يتفطسرن من فوقهن). المراد بالسموات الكواكب العلوية ، وضمير فوقهن يعود اليها ، والمعنى ان الكواكب التي يعلو بعضها بعضاً تكاد تنشق من قول من قال: ان لله أنداداً . ومثله قوله تعالى : « تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخسر الجبال هداً أن دعوا للرحمن ولداً — ٩٢ مريم » ج ٥ ص ٢٠٠٠ .

( والملائكة يسبّحون بحمد ربهم ) . ولو كان لله أنداد لما سبّحت الملائكة بحمد الله الذي لا إله سواه . قال الإمام على (ع) : لو كان لله شريك لأتتك رسله ، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه ، ولعرفت أفعاله وصفاته ( ويستغفرون ) أي الملائكة ( لمن في الأرض ) من المؤمنين والتائبين كما في الآية ٨ من سورة غافر:

« ويستغفرون للذين آمنوا ربنا وسعت كل شيء رحمـــة وعلماً فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك » . ( ان الله هـــو الغفور الرحيم ) لا يمنع سائلاً يسأله الرحمة والمغفرة أياً كان شريطة أن يسلك طريقها ، وهو التوبة وصدق النية .

( والذين اتخذوا من دونه أولياء الله حفيظ عليهم وما أنت عليهم بوكيل ) . يقول سبحانه لنبيه : أنت مبلخ تبشر وتنذر فقط ، والله هو الذي يحصي على العباد أعمالهم وأقوالهم ومقاصدهم وبحاسبهم عليها . وتكرر هذا المعنى في العديد من الآيات . وليس من شك انه لا قسر ولا جبر على الايمان، ولكن من يعتدي على حرمة الناس بجب تأديبه وردعه لأنه هو الذي انتهك حرمة نفسه ، وأيضاً من بولد على الاسلام ثم يرتد عنه بجب قتله ، وكذا المسلم إذا ترك الصلاة أو الصوم تهاوناً فإنه ينبه ويعزر ، فإن أصر يقتل بعد النبيه الرابع .

وعلى هذا يتحتم تفسير الآيات التي قالت للنبي : ما أنت عليهم بوكيل، يتحتم تفسيرها وتخصيصها بغير هذه الموارد وما اليها من المستثنيات، أو نقول: انها نزلت في زمان ما كان النبي يملك فيه القوة الرادعة المؤدبة .

( وكذلك أوحينا اليك قرآداً عربياً لتنذر أم القرى ومن حولها ) أي لتبسداً يا محمد أول ما تبدأ بالدعوة الى الاسلام في بلدك مكة والبلدان التي حولها ، ثم تنتشر في أرجاء العالم ، كأية دعوة عامة تبتدىء حيث تولد ، ثم تنطلق الى سائر الأقطار . انظر تفسير الآيسة ٩٢ من سورة الانعام ج ٣ ص ٢٢٥ ( وتنذر يوم الجمع لا ريب فيه فريق في الجنة وفربق في السعير ) . يوم الجمع هو يوم القيامة الذي نفى سبحانه الريب عن وقوعه ، وميز فيه أهل الجنة عن أهل النار ، وانما سمي يوم الجمع لأن الحلائق تجتمع فيه للحساب والجزاء : « ذلك يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود — ١٠٤ هود » .

( ولو شاء الله لجعلهم أمة واحدة ) لو ان الله حمل الناس على دبن واحسد بالقسر والجبر لزالت صفة الانسانية عن الانسان حيث يكون ، وهذه هي الحال، بلا ارادة واختيار تماماً كريشة في مهب الربح. وتقدم ذلك في الآية ٤٨ من سورة المائدة والآية ٩٣ من سورة النحل والآية ١١٨ من سورة هود ، وتكلمنا عنسه مفصلاً عنسد تفسر الآية الأخبرة ج ٤ ص ٢٧٨ ( ولكن يدخل مسن يشاء في

## سورة الشوزى

رحمته ) وهم المؤمنون بدليل قوله تعالى : « وأطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون — ۱۳۲ آل عمران » . ( والظالمون ما لهم من ولي ولا نصير ) لأنهم استحبوا العمى على الهدى فأخذتهم صاعقة العذاب الهون بما كانوا يكسبون .

# أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه الآية ٩ \_ ١٤ :

أُم اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُو لِيَاءً فَاللَّهُ هُوَ ٱلْوَلَيُّ وَهُوَ يُخْسِي ٱلْمُو تَىٰ وَهُـوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَمَا أَخْتَلَفْتُمْ فِيسَـهِ مِنْ شَيْءٍ فَخُكُمُهُ إِلَى اللهِ ذَٰلِكُمُ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴿ فَاطِرُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزُوَاجًا وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزُوَاجًا يَذْرَوُ كُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ \* لَهُ مَقَالِيكُ السَّمْوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَٱلَّذِي أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إُبرَاهِيهُمْ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كُبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهُ يَخِتَنِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاهُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ﴿ وَمَا تَفَرُّقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءُهُمُ ٱلْعِـلُمُ بَغْيَا بَيْنَهُمْ وَلَوْلاَ كَلِمَةُ سَبَقْتُ مِنْ رَابُكَ إِلَى أَجِـــلِ مُسَمَّى لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا ٱلْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكٌّ مِنْهُ مُريبٍ\*

#### اللغة:

أنيب ارجع . وفاطر خالق ومبدع . وأزواجاً الأولى الاناث ، والثانية الذكور والاناث. ويذرؤكم يبرزكم الى الوجود نسلاً بعد نسل . ومقاليد مفاتيح . ويقـــدر يضيق . ويجتبي يصطفي .

# الإعراب:

أم اتخذوا ه أم ي بمعنى بل للانتقال من كلام الى كلام ، وقيل هي بمعنى المسزة فقط . وما اختلفتم «ما ي اسم متضمن معنى ان الشرطية ، وبحتساج الى فعل الشرط وجوابه . ومن شيء دمن » بيان لملا أي كل شيء تختلفون فيه . وذلكم مبندأ والله خبر وربسي بدل وفاطر خبر آخر . ويذرؤكم فيه ضمير فيسه يعود الى الجعل المفهوم من قوله تعالى جعل لكم . وكمثله الكاف زائدة اعراباً أي ليس مثله . وان أقيموا «ان» مفسرة لشرع لكم . وبغياً مفعول من أجلسه لتفرقوا .

# المعنى :

(أم اتخلوا من دونه أولياء فالله هو الولي وهو يحيي الموتى وهو على كل شيء قدير). بعد أن قال سبحانه في الآية ٦: « والذين اتخلوا من دونه أولياء الله حفيظ عليهم » أعاد هنا هذا القول وزاد عليه بأنه تعالى وحده الناصر والمعين والمحيي والمميت والقادر على كل شيء، أعاد مع هذه الزيادة بقصد الاستنكار على من اتخذ من دونه أولياء مع ان غير الله لا يحيي ولا يميت ولا ينصر ويعن لأنه لا يقدر على شيء.

( وما اختلفتم فيه من شيء فحكمه الى الله ذلكم الله ربسي عليه توكلت واليه أنبب). هذا حكاية لكلام الرسول الأعظم (ص) يخاطب به جميع الناس ، ويفول لهم ، ان كل شيء يختلف الناس في أنه حق أو باطل فالمرجع فيه إلى القرآن ،

### سورة الشورى

فقوله الفصل ، وحكمه العدل ، ومثل هذه الآية قوله تعالى : « فإن تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً – ٥٩ النساء ، ج ٢ ص ٣٦٢ .

( فاطر السموات والأرض ) خالقها ومدبرهما ، ولا فرق عند الله بين خلق السموات والأرض وبين خلق النملة ، فقد أحكم خلق هذه تماماً كما أحكم خلسق الكون ( جعل لكم من أنفسكم أزواجاً ) لتسكنوا اليها « وجعل بينكم مودة ورحمة ان في ذلك لآيات لقوم يتفكرون – ٢١ الروم » . ( ومن الانعام أزواجاً ) ذكوراً واناثاً ( يذرؤكم فيه ) أي في هذا الجعل ، ويذرؤكم هنا تتضمن معنى التكثير ، أي ان الله جعل الناس ذكوراً واناثاً وكذلك الأنعام ليتكاثر الناساس والأنعام ، وهذا التكاثر الناساس والأنعام ، وهذا التكاثر نعمة من الله تعالى .

( ليس كمثله شيء ) لا في ذاته ، ولا في صفاته لأنه فوق كل شيء وخالق كل شيء ، لا إله إلا الله الواحد القهار ( وهو السميع البصير ) يسمع الأقوال، ويبصر النوايا والأفعال ( له مقاليد السموات والأرض يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر انه بكل شيء عليم ) . أرزاق السموات والأرض بيد الله يبسطها لهذا ، ويقبضها عن ذاك ، وهو عليم بما تستدعيه الحكمة ، وليس من شك ان البلغة من المال مع الصحة والأمان والدين والصلاح خير الف مرة من الكثرة مع الحوف والسقم والكفر والفساد . وتكلمنا عن الرزق بعنوان « الرزق وفساد الأوضاع » عند تفسير الآية ٦٦ من سورة المائدة ج ٣ ص ٩٤ ، وبعنوان « هل الرزق صدفة أو قدر » عند تفسير الآية ما ص ١٣١ من نفس السورة والمجلد ، وبعنوان « الانسان والرزق » عند تفسير الآية ما من سورة الرعد ج ٤ ص ٢٠١ .

ز شرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً والذي أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ان أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه ). أرسل سبحانه جميع الأنبياء بكلمة التوحيد والابمان باليوم الآخر ، واقامة الصلاة وايتاء الزكاة، وتحريم الظلم والغش والزنا والكذب ، والأمهات والبنات والاخوات ، وما إلى ذلك من أصول الدين والشريعة دون فروعها التي تختلف وتتفاوت بحسب الظروف والمصالح، وأشار سبحانه إلى ذلك بقوله : • لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً - ٤٨ المائدة ،

وإذا كان الإله واحداً ، والدين واحداً ، والدعوة واحدة فلهاذا التناحر والعداء في الدين ؟ وما هو المبرر لتلك الحروب الدينية التي سجلها التاريخ بأحرف الحزي والعار ؟ وتكلمنا مفصلاً عن دعوة الأنبياء وانهم على دين واحد بعنوان : «الدين عند الله الاسلام » ج ٢ ص ٢٦ ، وتكلمنا عن الاختلاف بين أهل الأديان والمذاهب في المجلد المذكور ص ٢٩ بعنوان : « تفترق أمني ٧٣ فرقة » وفي المجلد الأول ص ١٧٨ فقرة « احتكار الجنة » ، وص ١٨١ فقرة « كسل يعزز دينه » .

(كبر على المشركين ما تدعوهم اليه) يا محمد أولاً لأنك لا تملك سلطاناً ولا مالاً . ثانياً انك تدعو الى الحق ، ولا شيء أثقل منه على أهـــل الأهواء والباطل . ثالثاً وصمت آباءهم بالجهل والضلال . ( الله بحتبي اليه من يشاء ) . وقد اختار محمداً لأنه أهل لرسالته ، وختم به جميع الرسل حيث لا يقــاس به أحد من الأولين والآخرين ( ومهدي اليــه من ينيب ) . كل من يلجأ الى الله بصدق واخلاص يستجيب له ومهدي ه ومن يؤمن بالله مهد قلبــه – ١١ التغابن ،

( وما تفرقوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ) . تقدم مثله في الآية ٢١٣ من سورة البقرة ج١ ص٣١٧ والآية ١٩ من سورة آل عمران ج٢ ص٢٨ ( ولولا كلمة سبقت من ربك الى أجل مسمى لقضي بينهم ) . تقدم في الآية ١٩ من سورة يونس ج ٤ ص ١٤٤ والآيــة ١١٠ من سورة هود ج ٤ ص ٢٧٢ والآية ٤٥ من سورة فصلت .

( وان الذين أورثوا الكتاب من بعدهم لفي شك منه مريب ). المراد بالذين اورثوا الكتاب اليهود والنصارى ، وضمير من بعدهم يعود إلى الأنبياء أو إلى الأم السابقة ، وضمير منه يعود الى محمد المفهوم من قوله تعالى : « الله يجتبي اليه من يشاء ، والمعنى ان أهل الكتاب جحدوا ما جاء به محمد (ص) عسلى الرغم من شواهد البينات على نبوته وصدق رسالته .

### سورة الشورى

# واستقم كما امرت الآية ١٥ – ١٨ :

فَلِذَٰلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَا أَمِرْتَ وَلَا تَنبِعُ أَهْوَاءُهُمْ وَقُلْ آمَنْتُ بَهَا أَنْوَلَ اللهُ مِنْ كِتَابٍ وَأْمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلِيْهِ الْمُصِيرُ لِمَ أَعْمَالُكُمْ لَا مُحجَّةً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ لِحَوَالَكُمْ لَا مُحجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ مُحجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ مُحجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ لِم اللهُ الَّذِي أَنْوَلَ الْكَتَابَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ لِم اللهُ الَّذِي أَنْوَلَ الْكَتَابَ لِعَلَى اللّهَ عَلَيْهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ لِللهُ اللّذِي أَنْوَلَ الْكَتَابَ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ

#### اللغة :

لا حجة بيننا أي لا خصومة ولا جدال . ويحاجون في الله يخاصمون في دينه . استُجيب له دخل الناس في الاسلام . حجتهم داحضة خصومتهم باطلة . والميزان العدل . والساعة القيامة . ومشفقون خائفون . ويمارون يجادلون .

# الإعراب :

والذين بحاجون مبتدأ أول ، وحجتهم مبتدأ ثان ، وداحضة خبره ، والجملة حبر المبتدأ الأول . والميزان عطف على الكتاب . ولعل الساعة على حذف مضاف أي لعل مجيء الساعة .

# المني :

( فلذلك فادع واستقم كما أمرت ). ذلك إشارة إلى دين الله واقامته، والمعنى ادع يا محمد الى الدين الحنيف الذي وصى به سبحانه جميع الأنبياء ، واثبت عليه وعلى الدعوة اليه ، وقال تعالى في الآبة ١٦٣ من سورة هود : « فاستقم كما أمرت ، ج ٤ ص ٢٧٧ تماماً كما في الآبة التي نحن بصددها ، وتكلمنا هناك عن الاستقامة وأقسامها .

( ولا تتبع أهواءهم ) . الذي معصوم يتبع ما يوحى اليه ، ولا يتبع هـواه ولا هوى غيره .. وقلنا أكثر من مرة : ان النهي عن الشيء لا يدل على جواز وقوعه من المخاطب ، وان للأعلى أن ينهى غيره بما شاء . وتقدمت هذه الجملة بالحرف في الآية ٤٨ من سورة المائدة ج٣ ص ٦٧ ( وقل آمنت بما أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم الله ربنا وربكم لنا أعمالنا ولكم أعمالكم لا حجة بيننا وبينكم الله بجمع بيننا وإليه المصير ) . أعلن با محمد على الملأ إيمالك بكل كتاب أنزله الله كائنا ما كان،وان الله هو رب الجميع ، وانك تحكم بين الناس بالعدل، فتتصف للمظلوم من الظالم ، وتقتص للضعيف من القوي ، وان كان ذا قربى، وأعلن أيضاً ان كل امرىء هو وحده المسؤول عن عمله أمام الله،وانه لا خصومة بينك وبين أي انسان ، وان اليه تعالى مصير العباد ، فيجازي كل نفس بما ينك وبين أي انسان ، وان اليه تعالى مصير العباد ، فيجازي كل نفس بما علة لمتعلل .

( والذين يحاجون في الله من بعد ما استجيب له حجتهم داحضة عند رجم وعليهم غضب ولهم عذاب شديد ) . كان أهل الكتاب بجادلون المسلمين ويحاولون أن يردوهم عن دينهم بعد أن هداهم الله الى الاسلام . وروى الطبري في تفسيره ان اليهود والنصارى قالوا للمسلمين : « كتابنا قبل كتابكم ، ونبينا قبل نبيكم ، فنحن خير منكم به . وليس هذا ببعيد عن جدال أعداء الحق والدين ، بل هو أقل ما ينتظر منهم . ولكن حجتهم باطلة لأن الفضل يكون بالعمل لا بالوقت وتقدمه ، وإلا كان إبليس أفضل من آدم ، لأنه أقدم منه . وعلى أية حال فإن عاقبة من جادل بالباطل الى الوبال والحسران دنيا وآخرة .

( الله الذي أنزل الكتاب بالحق والميزان ). المراد بالكتاب هنا القرآن، ومعنى نزوله بالحق ان كل ما فيه حق ، وأيضاً يقر ويعترف بكل ما هو حق ، ومعنى نزوله بالعدل انه يفصل بين الناس بالعدل ، فالعدل يحتاج الى طرفين دون الحق أي ان الحق أعم ، فكل عدل يقال له حق ، وليس كل حق يقال له عدل . تقول : الشمس عدل ( وما يدريك تقول : الشمس عدل ( وما يدريك لعل الساعة قريب ) . هذا جواب قول المستهزئين : متى قيام الساعة ؟ أما قربها فلأن كل آت قريب . ومن مات فقد قامت قيامته .

( يستعجل بها ) استهزاء ( الذين لا يؤمنون بها ). وكم من مستعجل امراً ود حين يدركه ان بينه وبينه بعد المشرقين ( والذين آمنوا مشفقون منها ويعلمون أنها الحق ) . أجل ، أنهم يعرفون حقيقتها تماماً كمن قد رآها ، لذا خافوا منها ، ومما قاله الإمام علي (ع) في وصفهم : « قد براهم الحوف بري القداح ... أي السهام ... ينظر اليهم الناظر فيحسبهم مرضى ، وما بالقوم من مرض ، ويقول : قد خولطوا ، ولقد خالطهم أمر عظم » ونظم هذا المعنى بعض الشعراء فقال :

يقال مرضى وما بالقوم من مرض أو خولطوا خبلاً حاشاهم الحبل تعـــادل الخوف والرجاء فـــلم يفرط بهم طمع يوماً ولا وجـــل

( الا ان الذين يمارون في الساعة لفي ضلال بعيد ) . يمارون يجادلون ، وفي ضلال بعيد ) . يمارون يجادلون ، وفي ضلال بعيد أي أوغلوا في الضلال لأنهم أنكروا النشأة الأخرى ، وهم يرون النشأة الأولى .

# الله لطيف بعباده الآية ١٩ - ٢٢ :

الله لطيف بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ وَهُمُو الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنيَا نُوْيَهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ

مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللهُ وَلَوْلَا كَلِمَـةُ ٱلْفَصْلِ لَقْضِيَ يَبْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ لَمُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُو الظَّالِمِينَ لَمُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُو الظَّالِمِينَ لَمُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُو وَاقِعْ بِهِمْ وَٱلذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَّاتِ لَهُمْ مَا يَشَاوُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ\*

#### اللغة :

الحرث الكسب ، يقال : فلان يحترث لعياله أي يكتسب لهم، وحرث الآخرة والدنيا العمل لها . وشرعوا بيتنوا وزيتنوا . ومشفقين خائفين .

# الإعراب:

من نصيب « من » زائدة إعراباً ونصيب مبتدأ ، وما قبله خبر . وضمير لهم للكفار ، وضمير شرعوا للشركاء . وكلمة مبتدأ والحبر محذوف أي لولا كلمة الفصل موجودة أو سابقة .

# المعنى :

( الله لطيف بعباده يرزق من يشاء وهو القوي العزيز ) . ذكسر سبحانه في هذه الآية انه اللطيف الرزاق ، والقوي العزيز ، والمراد باللطيف البر،قال تعالى: « انه هو البر الرحيم – ٢٨ الطور » والبر هو المحسن، ومعنى الرزاق ان الله بهب الانسان القوة وجميع الطاقات التي تؤهله للعمل من أجل الرزق، ويرشده إلى طريقه وسبيله ، بالاضافة الى ان ما في الأرض والسهاء من الخيرات هو من صنعه تعالى وفضله ، أما القوي العزيز فهو الذي لا يُقهر ولا يغلب ، ولا يعجزه شيء في الأرض ولا في السهاء .

### سورة الشوري

( من كان يريد حوث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة من نصيب ) . من عمل للآخرة فله أجر ما عمل ، ويزيده الله من فضله أضعافاً ، ولا ينقص من دنياه شيئاً ، وليس من شك ان الكد في سبيل العبش من عمل الآخرة أيضاً ، ومن أعرض عن الآخرة وعمل للدنيا وحدها تمتع فيها أياماً قلائل ، ثم يرتحل عنها الى عذاب مقيم .. وأسوأ حالاً ومآلاً من هذا الذين يتاجرون بالدين ، ويطلبون الدنيا بعمل الآخرة نفاقاً ورياء . وتقدم مثله في الآية ١٤٥ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٧٧ والآية ١٨ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٣٢ .

(أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ). أم استفهام توبيخ وانكار ، والمراد بالشركاء هنا شياطين الانس والجن، وشرعوا أي أغروا وزينوا ، والمعنى لماذا يعمل المجرمون للدنيا ، وينسون الآخرة ؟ ألأن لهم شياطين يصدونهم عنها ، ويوسوسون لهم بأشياء ما هي من دين الله في شيء ؟ ثم هددهم سبحانه وتوعدهم بقوله : ( ولولا كلمة الفصل لقضي بينههم ) . لقد شاءت حكمته تعالى أن يؤخر عذاب المجرمين إلى يوم يبعثون ، ولولا ذلك لأخذ بنقمته كل معتد أثم ( وان الظالمين لهم عذاب ألم ) في الآخرة ، والقليل منه كثير بالنسبة الى عذاب الدنيا .

( ترى الظالمين مشفقين مما كسبوا وهو واقع بهم والذين آمنوا وعملوا الصالحات في روضات الجنات لهم ما يشاءون عند ربهم ). تجري غداً عملية الاحصاء والفرز لجميع الأعمال ، فمن عمل صالحاً فهو في أمن وجنان ، له فيها ما أحب وأراد (ذلك هو الفضل الكبير)ومن عمل السيئات فهو في خوف من غضب الله وعذابه.. وهذا العذاب محيط به لا محالة جزاء لما كسبت يداه.

# أطعني تكن مثلى:

كنت من قبل في شك من حديثين ترددا كثيراً على سمعي ، أولها هذا الحديث القدسي : يا عبدي أطعني تكن مثلي نقل للشيء كن فيكون . وثانيها هذا الحديث

النبوي : ان لله عباداً إذا أرادوا أراد . شككت في سند هذين الحديثين لأني لم أجد لها أي أثر في هذه الحياة .. ثم أدركت ، وأنا أفسر آي الذكر الحكيم ان موضوع الحديثين الآخرة لا الدنيا ، فزال الشك ، وأيقنت ان كلاً من الحديث القدسي والنبوي هو تفسير وبيان لقوله تعالى : « والذين آمنوا وعملوا الصالحات في روضات الجنات لهم ما يشاءون عند رجم » ونحوه من الآيات .

# من هم القربسي الآية ٢٣ ــ ٢٦ :

ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلُوا الصَّالِحَاتِ قُلْ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَنْ بَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا خَسْنَا إِنَّ اللهَ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً فَإِن فَيْمَا اللهِ عَفْو مَن اللهِ عَلْمِهِ مَسْنَا إِنَّ اللهُ عَفْو مَن اللهِ عَلْمِهُ وَمُعَنَّ الْحَقِّ بِكَلِمَ اللهِ عَلْمِهُ وَمُعَنَّ اللهُ عَلْمِهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهُ اللهُ

#### اللغة:

القربى القرابــة . ويقترف يفعل أو يكتسب . ومحو الباطل ازالتــه . وذات الصدور الضائر .

### سورة الشورى

### الإعراب:

ذلك الذي مبتدأ وخبر . يبشر الله عباده صلة الموصول والعائد محذوف أي يبشر الله به عباده . إلا المسودة في القربى استثناء منقطع أي لكن أسألكم المودة في القربى . وكذبا مفعول مطلق لافترى لأن الكذب والافتراء بمعنى واحد . ويمح مستأنف وغير معطوف على جواب الشرط وهو يخم لأن محو الباطل مطلق لا بجوز تعليقه على شيء ، وحذفت الواو من بمحو للاختصار مثل قوله تعالى : « ياوم يدع الداع الى شيء نكر — ٦ القمر » .

# المعنى :

( ذلك الذي يبشر الله عباده الذين آمنوا وعملوا الصالحات ) . ذلك إشارة إلى الفضل الكبير الذي أعده الله في الآخرة للمتقين ، وقد أنزله في كتابه بشرى لهم ولتطمئن قلومهم .

(قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودة في القربى) . جاء في تفسير البحر المحيط لأبي حيان الأندلسي وروح البيان لاسماعيل حقي : « لما نزلت هذه الآية قيل : يا رسول الله من هم قرابتك الذين وجبت علينا مودتهم ؟ قال : علي وفاطمة والحسن والحسن » . وقال ابن عربي في الجزء الرابع من الفتوحسات بعنوان « لا تخونوا الله والرسول » : سألنا رسول الله المودة في قرابته وأهل بيته ، وهو واحد منهم ، وحب أهل البيت لا يتبعض ، فمن خان أهل البيت فقد خان رسول الله فقد خان أهل البيت فقد خان رسول الله فقد خان الله .

ونقـــل بعض المفسرين رواية ، في سندها معاوية ، ومؤدى هذه الرواية ان معنى الآية قل يا محمد لقريش : ناشدتكم الرحم أن لا تُؤذونني .

وفي تفسر غرائب القرآن ورغائب الفرقان لنظام الدين الحسن بن محمد النيسابوري: وعن سعد بن جبر : لما نزلت هذه الآية قالوا : يا رسول الله من هؤلاء الذين أوجب الله علينا مودمهم ؟ فقال علي وفاطمة وابناهما . ولا ريب ان هسذا فخر عظيم وشرف تام : ويؤيده ما روي ان علياً شكا الى الرسول حسد النساس له .

فقال النبي : أما ترضى أن تكون رابع أربعة أول من يدخل الجنة أنا وأنت والحسن والحسين ، وأزواجنا عن أعاننا وشمائلنا وذرياتنا خلف أزواجنا ، وعن النبي (ص) حرمت الجنة على من ظلم أهل بيتي وآذوني في عترتي ، وكان يقول فاطمة بضعة مني يؤذيني ما يؤذيها ، وثبت بالنقل المتواتر انه كان يحب عليا وحسنا وحسينا فوجب علينا محبتهم ، وشرفاً لآل الرسول خسم التشهد بهم ، والصلاة عليهم في كل صلاة ، وقال الرسول (ص) : مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركب فيها نجا ، ومن تخلف عنها غرق » .

( ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً ) ومثله : « من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها — ١٦٠ الأنعام » . ( ان الله غفور شكور ) أي يثيب الشاكرين . ( أم يقولون افترى على الله كذباً فيان يشأ الله يخم على قلبك ) . قال المفترون : انك يا محمد تفتري على الله بدعوى النبوة .. وجهلوا ان الله قد عصمك عن الحطأ والحطيثة ، وانه لو حاولت الافتراء عليه — وفرض المحال غير محال لطبع على قلبك ومنعك عن ذلك بالقهر والجبر (ويمح الله الباطل ويحق الحق بكلاته). أنت يا محمد على حسق ، وأعداؤك على باطل ، ويزهق الله الباطل ويحق الحق إلدلائل والبينات الواضحة الواقعة ، وقد أيدك الله سها ، وجعل كلمتك العليا وكلمة أعدائك السفلي على الرغم من كثرتهم وتظاهرهم عليك وعلى الاسلام وكلمة أعدائك السفلي على الرغم من كثرتهم وتظاهرهم عليك وعلى الاسلام أبنات الصدور ) علم مما تخفيه القلوب التي في الصدور ، فيجري على أربامها ما يستحقونه من ثواب وعقاب .

( وهو الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ) . من أذنب ثم تاب قبل الله توبته وصفح عن ذنبه ما عدا حق الناس ، وأيضاً إذا كان له حسنات وسيئات لا تتصل بحقوق الناس ، وكانت بمقدار حسناته — عفا الله عنها جميعاً، وأصبح كأنه لم يسيء ولم يحسن ، وإذا كانت الحسنات أكثر بقي له منها ما زاد عن السيئات ، وفي الحالين يصدق عليه قوله تعالى : « ان الحسنات يذهبن السيئات ذكرى للذاكرين — ١١٤ هود » ج ٤ ص ٢٧٥ وقوله : « خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم — ١٠٢ التوبة » ج٤ ص ٢٠٥ (ويعلم ما تفعلون ) من الحسنات والسيئات، فن ثقلت موازين سيئاته فهو من الحاسرين ، ومن ثقلت موازين حسناته فهو من المفلحن .

### سورة الشورى

( ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ) . الذين آمنوا فاعل يستجيب ، والمعنى ان المؤمنين يسمعون دعوة الله ويستجيبون لها ، فيثيبهم على الاستجابة والطاعة، ويزيدهم من فضله أضعافاً .. والمجرمون يعرضون عن دعوة الله، فيعذبهم على الإعراض والمعصية العذاب الأكبر.

# الرزق بالعمل لا بالدعاء الآية ٧٧ - ٣٥ :

وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزُقَ لِعِبَادِهِ لَبَغُوا فِي الْأَرْضِ وَلٰكِنْ يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَا يَشَاهُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنْشُرُ رَحْمَةُ وَهُو الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِا مِنْ دَابَةٍ وَهُو عَلَى جَعِيمٍ إِذَا يَشَاهُ قَدِيرٌ ﴿ وَمَا أَنْمُ مُعْجِرِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴿ وَمَا أَنْمُ مُعْجِرِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَمَا أَنْمُ مُعْجِرِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَمَا أَنْمُ مُعْجِرِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَمَا أَنْمُ مُعْجِرِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَمَا أَنْمُ مُعْجِرِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَمَا أَنَمُ مُعْجِرِينَ فِي الْلَهُ مِنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَمِنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ لللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ لَهُ فِي فَلْكُ لَا يَعْفُ عَنْ كَثِيرٍ ﴿ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرِ ﴿ وَيَعْفُو مَا لَكُمْ مِنْ كَثِيرٍ ﴿ وَيَعْفُو مَا لَكُونَ فِي الْمُعْدِ اللَّهِ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مُنْ مُنْ تَعِيصٍ ﴿ وَلَا لَكُ مُنْ مُنْ عَيْلِ اللَّهِ مِنْ عَلِي عَلَى مَا كَشَاهِ وَيَعْفُ عَنْ كَثِيرٍ ﴿ وَيَعْلَمُ مَا اللَّهُ مِنْ تَعِيصٍ ﴿ اللَّهُ مِنْ عَلِي مَا كُنُونِ اللَّهِ مِنْ عَيْمِ اللَّهُ مُنْ مِنْ تَعِيصٍ اللَّهِ مِنْ عَيْمِ مِنْ عَيْمِ اللَّهِ مِنْ عَلَى اللَّهِ مِنْ عَيْمِ اللَّهُ مِنْ عَيْمِ اللَّهُ مِنْ عَلَى مَا مُنْ مُنْ عَلَيْهِ اللَّهِ مِنْ عَلَيْمِ اللَّهُ مِنْ عَلَى مَا مُنْ عَلَى مَا مُنْ مُنْ عَلَيْمُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَا اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ مُنْ عَلَيْهِ مُنْ عَلَيْهِ مُنْ عَلَيْمُ وَالْمُنْ مُنْ مُنْ عَلَى مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ عَلَيْهِ مُنْ مُنْ عَلَيْهِ مُنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ اللَّهُ مِنْ مُنْ عَلَيْمُ اللَّهُ مِنْ مُلِي اللَّهُ مِنْ مُنَا الللّهُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ

### اللغة :

بقدر بتقدير . والمراد بالدابة هنا كل ما فيه حياة فيشمل الملائكـــة والطيور

ونحوها . وبمعجزين بجاعلين الله عاجزاً عنكم . والجوار السفن الجارية . والمراد بالأعـــلام الجبال ، كأنه علم في رأسه نار » أي كأنــه جبل ، فيظللن يقمن . والرواكد الثوابت . ويوبقهن يهلكهن . والمحيص المهرب .

# الإعراب :

الجوار مبتدأ وأصلها الجواري وحذفت الياء تخفيفاً وفي البحر متعلق بها . وكالأعلام الكاف بمعنى مثل حالاً من الجواري فيظلن محلها الجزم جواباً للشرط. ورواكد حال والضمير في ظهره إلى البحر أو يوبقهن ويعف عطف على يظللن . ويعلم بالنصب على حذف اللام أي ليعلم ، وقيل بالعطف على محذوف أي لينتقم منه ويعلم الذين الخ .

# المعنى :

( ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض ) . لقد أناط سبحانه أرزاق العباد بكسبهم وعملهم ، لا بإرادتهم وأهوائهم ، وإلا عمت الفوضى وتفرغوا للفساد في الأرض ( ولكن ينزل بقدر ما يشاء ) أي يرزقه على قدر عمله ، وقد يرزق سبحانه الكثير من العمل القليل ، أو القليل من العمل الكثير لحكمة هو بها أعلم، أما الثراء عن طريق الحرام كالغش والسلب والنهب فهو من رزق الشيطان ، لا من عطاء الرحمن، كيف وقد توعد صاحبه بعذاب أليم ( انه بعباده خبير بصير ) . يعلم من يعيش على حساب المعدمين ، ومن يعيش بكد اليمين ، وأعد للأول الحزي والعذاب ، والمناني الكرامة والثواب .

( وهو الذي ينزل الغيث من بعد مسا قنطوا وينشر رحمته ) بعد ان ذكر سبحانه الرزق قال: ان أسبابه كالمطر وغيره بيده تعالى يرسلها لمنافع الناس ومصالحهم، ويقبضها عنهم متى شاء ، فإن تأخرت قليلاً يشسوا وقنطوا ، فيتداركهم برحمت التي وسعت كل شيء ( وهو الولي ) يتولى عباده بالاحسان ( الحميد ) المستحق للحمد والشكر .

( ومن آياته خلق السموات والأرض وما بث فيها من دابة ) . المراد بالساء الشيء العالي كوكباً كان أو فضاء ، والمراد بالدابة هنا كل ما فيه حياة طيراً كان أو ملكاً أو أي حي من الأحياء التي تعيش في البر أو البحر أو الفضاء أو في كوكب من الكواكب .. وكلها تنطق بوجود باريها ومصورها ( وهو عسلي جمعهم إذا يشاء قدير ) تماماً كما قدر على خلقهم وبثهم في السموات والأرض .

( وما أنتم بمعجزين في الأرض وما لكم من دون الله من ولي ولا نصير ). هذا تهديد ووعيد . وتقدم مثله بالحرف في الآية ٢٢ من سورة العنكبوت (ومن آياته الجوار في البحر كالأعلام ) جمع علم وهو الجبل ، وإذا كانت السفينة من صنع الانسان فإن الماء الذي تجري عليه ، والهواء الذي يدفعها هما من صنع الله تعالى ، وكذا أخشامها وسائر أجزائها ، ومثلها الطائرة التي تطير في فضاء الله ، والسيارة التي تسير على أرض الله وغيرها وغيرها من الأدوات حتى الانسان الذي صنعها واخترعها ، ذلك وغيره مظهر لقدرته تعالى وفيض من رحمته .

( ان يشأ يسكن الريح فيظللن رواكد على ظهره ) . اذا أمسك الهـواء أو جمد الماء وقفت السفينة عن الجري ( ان في ذلك لآيات لكل صبار شكور ) . من صبر على التفكير والنظر الى الكون،وما فيه من عجائب وأسرار – لا بد أن ينتهي الى الايمان بالله وعظمته ، ويشكره على فضله وهدايته .

(أو يوبقهن بما كسبوا ويعف عن كثير). أو يهلك أصحاب السفن بذنوبهم،ولكنه يعفو عن كثير أي لا يعاجلهم بالكثير من ذنوبهم ( ويعلم الذين يجادلون في آياتنا .

ما لهم من محيص ) . يعلم أي ليعلم على حذف اللام ، والذين يجادلون في آيات الله هم الذين يقولون : لا شيء يدل على ان الله موجود ، والمعنى ان الكافرين لا يؤمنون بالله ، ويجحدون كل دليل ينطق بوجوده .. أجل ، هناك سبيل واحد لا يأنهم واعترافهم ، وهو أن يروا الهلاك عياناً ويعلموا انه لا مهرب لهم منه ، مثل أن تقف بهم السفينة أو تعصف به الربح . وبكامة لا يؤمنون حتى يروا العذاب.

# وما عند الله خير وأبقى الآية ٣٦ – ٤٣ :

فَهَا أُوتِيْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَمَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ آمَنُسُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوَكُّلُونَ\* وَالَّذِينَ يَجْتَلِبُونَ كَبَائِرَ الْإِنْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِيُوا هُمْ يَغْفِرُونَ\* وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَيَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ\* وَالَّذِينَ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَيَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* وَالَّذِينَ إِنْ السَّيْنَ سَيْنَةً سَيَّنَةً مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ مُمْ يَنْتَصِرُونَ \* وَجَزَاء سَيِّنَة سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ \* وَلَمْنِ انْتَصَرَ بَعْدَدَ وَأَصْلِحَ فَأُولُكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلِ \* إِنِّمَ الشَّيِلُ عَلَى النَّذِينَ يَظُلِمُ وَنَ فَاللَّهِ فَأُولُكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلِ \* إِنِّمَا السَّيِلُ عَلَى الدِينَ يَظُلِمُ وَنَ فَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الطَّالِمِينَ \* وَلَمْ يُولِكَ مَا عَلَيْهُمْ مِنْ سَبِيلِ \* إِنِّمَا السَّيِلُ عَلَى الدِينَ يَظُلِمُ وَنَ فَى الْأَوْنِ فَي الْأَرْضِ بِغَدْ إِنْ الْمَالِدِينَ عَلَى الْمُولِ \* وَلَكُ مَلُمُ عَذَابُ أَلِيمَ \* وَلَكَ مَلَ مَنْ مَا مُ اللَّهُ وَلَاكَ مَلُهُمْ عَذَابُ أَلِيمَ \* وَلَكُ مُ مَا وَلَوْلُكَ مَلُمُ وَلَهُ وَلِكَ مُورَا فَيْكَ مَلْمَ وَاللَّهُ مَا وَالْمُعُونَ فَى الْأَرْضِ إِنَّا فَلِكَ عَرْمُ الْأُمُورِ \*

#### اللغة :

كباثر الإثم المعاصي العظيمة . وكل ما تجاوز في القبح فهو فحش. والمشاورة المفاوضة في الكلام لاظهار الحق. والمراد بالسبيل هنا العقاب. وعزم الأمور أحسنها.

### سورة الشورى

# الإعراب :

فما أوتيتم من شيء هما» شرطية ومحلها النصب بأوتيستم لأن الفعل هنا بمعنى أعطيم . فتاع الحياة خبر لمبتدأ محذوف أي هو متاع . والذين يجتنبون عطف على الذين آمنوا . وهم تأكيد لفاعل غضبوا . والذين إذا أصابهم البغي ينتصرون ، فيه تقديم وتأخير ، والأصل والذين هم ينتصرون إذا أصابهم البغي . ولمن صبر بفتح اللام وهي للابتداء ومن موصول في محل رفع بالابتداء ، والجملسة من ان ذلك الخ خبر .

# المعنى :

( فما أوتيتم من شيء فتاع الحياة الدنيا ) . متاع الحياة كل ما تتمتع به في هذه الحياة من صحة وجاه ومال ونساء وأولاد وبناء وأثاث وغيره، وملذات الدنيا وان كثرت فهي الى زوال ونفاد ، أما نعيم الآخرة فهو باق ببقاء الله : « ما عند كم ينفد وما عند الله باق – ٩٦ النحل ، وقال تعالى : ( وما عند الله خير وأبقى ) . وكل عمال يسد حاجة من حاجات الحياة فهو ذخيرة عند الله بالشروط التالية :

١ – ( للذين آمنوا ) بالله ، أما الذين كفروا به فلا شيء لهم عند الله إلا العذاب لأنهم لا يعترفون بوجوده . وفي الحديث : من عمل لغير الله أوكله سبحانه لمن عمل ، ويقال له غداً : خذ أجرك ممن عملت له .

۲ – ( وعلى ربهم يتوكلون ) في جميع أمورهم ، ولا يعتزون إلا بتقوى الله
 ومرضاته .

٣ -- ( والذين بجتنبون كباثر الإثم والفواحش ) . ومنها الظلم والكذب والزنا والفساد . أنظر تفسير : « ان تجتنبوا كباثر ما تنهون عنه -- ٣١ النساء » ج ٢ ص ٣٠٦ وتفسير : « ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن -- ١٥١ الأنعام، ج ٣ ص ٣٨٣ .

- عضبوا هم يغفرون). يكظمون الغيظ، ولا يغضبون
   إلا لله .
  - ه ـــ ( والذين استجابوا لربهم ) ولم يعصوه في أمر ولا نهسي .
- ٦ ... ( وأقاموا الصلاة ) . وخصها سبحانه بالذكر لأنها عمود الدين ، وكان النبي (ص) يعبر عنها بقرة العين ، وسماها بعض العارفين حقيقة المسلم .
- ٧ ( وأمرهم شورى بينهم ) . وكلمة أمرهم تومىء الى الصالح العام ، وانهم يتعاونون يدا واحدة على العمل من أجله .. ولا صلة لهذا التشاور في حلال الله وحرامه لأنها لله وحده.انظر تفسير لا وشاورهم في الأمر ١٥٩ آل عمران عج ٢ ص ١٨٩ . وفي نهج البلاغـة : الاستشارة عين الهداية ، وقد خاطر من استغنى برأيه .
  - ٨ ــ ( مِمَا رزقناهم ينفقون ) في الخيرات والمبرات .
- ٩ ( والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون ) . وتسأل : ما هو وجـــه
   الجمع بين هذه الآية وقوله تعالى : « وإذا ما غضبوا هم يغفرون » ؟

الجواب: ان العفو عن السيئة يحسن حيث يكون سبباً لاصلاح المسيء وانابته أو تفادياً لوقوع شقاق أو فتنة ، ولا يحسن حيث يكون سبباً ليادي الطغاة والسفهاء. قال الإمام علي (ع): الوفاء لأهل الغدر غدر عند الله ، والغدر بأهل الغدر وفاء عند الله ، والغدر بأهل الغدر وفاء عند الله . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير قوله تعالى : « ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم - ٣٤ فصلت » .

( وجزاء سيئة سيئة مثلها ) . ونحوه : « فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم وأصلح فأجره على ما اعتدى عليكم – ١٩٤ البقرة » ج ١ ص ٣٠١ ( فمن عف وأصلح فأجره على الله ) . ومثله : « وان تعفوا أقرب للتقوى – ٢٣٧ البقرة » . وأيضاً : « فمن تصدق به فهو كفارة له – ه٤ المائدة » . ( ان الله لا يحب الظالمين ) . والمراد بالظالمين هذا الذين يتجاوزون الحد في القصاص والانتقام .

( ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل ) اطلاقاً ، لا عتاب ولا عقاب لأن البادي هو الظالم ، وللمظلوم كل الحق أن ينتصف لنفسه ممن ظلمه ، بل إذا سكت عنه مع قدرته عليه فهو شريكه في الظلم ، لأن سكوت المظلوم عن

الظالم تشجيع له ، ولو علم الظالم ان المظلوم يستميت من أجل كرامته لتحاماه . ( انما السبيل على الذين يظلمون النساس ويبغون في الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم ) . قلنا فيا تقدم : ان الظالم بحكم الكافر عند الله ، وان نطق بالشهادتين .. أجل ، انه يعامل في الحياة الدنيا معاملة المسلمين ، أما في الآخرة فهو مع القوم الكافرين بشهادة العديد من آيات الله التي عبرت عن الكافر بالظالم، وعن الظالم بالكافر . أنظر ج١ ص ٣٩٠ و ج٥ ص ٤٧٨ ( ولمن صبر وغفر) حيث يحسن الصبر والمغفرة ( ان ذلك لمن عزم الأمور)أي مما يحسن العزم والتصميم على فعله ، وأفضل أنواع الصبر تحميل الأذى في سبيل إحقياق الحق وإعلانه ، وأفضل أنواع العفو ما كان سبباً للقضاء على الفتن والفساد .

# الخاسر من خسر نفسه الآية ٤٤ – ٥٠ :

أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورُ ﴿ يِنْهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ النَّمُواتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ الذَّكُورَ ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ يَشَاءُ الذَّكُورَ ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ فَكُورَانَا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿

#### اللغة:

مرد مرجع . ونكبر أي لا تنكرون أعمالكم . وحفيظ وكيل .

# الإعراب :

ضمير عليها يعود الى النار المدلول عليها بكلمة العذاب . وخاشعين حال من مفعول تراهم لأن الرؤيا هنا بصرية تتعدى الى مفعول واحد . وحفيظاً حال من كاف أرسلناك .

# المعنى :

( ومن يضلل الله فما له من ولي من بعده ) . من سلك طريق الضلال بسوء اختياره حقت عليه كلمة الله بأنه من الضالين .. ولا يلومن إلا نفسه .. ومن خذله الله وأخزاه فلن بجد من ينصره وينقذه من هذا الحذلان ( وترى الظالمين لما رأوا العذاب يقولون هل الى مرد من سبيل ) ؟ اعتزوا بأنفسهم، وشمخوا بأنوفهم بغياً واستكباراً في الحياة الدنيا ، ولمها حشرهم الله أذلة خاستين تضرعوا وطلبوا الخلاص من العذاب أو الرجوع الى الدنيا ثانية .. وهكذا الطغاة يتعاظمون حيث لا قوة رادعة ، وينهارون اذا ظهرت لهم دلائلها .

( وتراهم يُعرضون عليها خاشعين من الذل ينظرون من طرف خفي). أقبلوا على النار بأعمالهم في تخوف وانكسار ، يسترقون النظر الى جهنم، وفرائصهم ترتعد من شدة الحوف، ومن قبل كانوا بها يستهزئون (وقال الذين آمنوا ان الحاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا ان الظالمين في عذاب مقيم ) . قال المؤمنون هذا حسين رأوا المجرمين يساقون الى عاقبة أعمالهم ، قسالوه حمداً لله الذي أنجاهم من هذا الحزي والعذاب المقيم . وتقدم مثله في الآية ١٥ من سورة الزمر .

( وما كان لهم من أولياء ينصرونهم من دون الله ) . الشرط الأساسي في الولي والناصر أن يكون له شيء من القوة ينتصر بها لنفسه أو لغيره ، وما لأحد في ذاك اليوم حول ولا قوة ( ومن يضلل الله فما له من سبيل ) ألى الخلاص من النار.. ونفسر الضلال هنا بالنار لأن السياق يوميء اليه تماماً كما هو في قوله تعالى : وكذلك يضل الله من هو مسرف مرتاب - ٣٤ غافر » أي يعذب الله .

(استجيبوا لربكم من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله ما لكم من ملجأ يومئذ وما لكم من نكبر الكفي سبحانه العباد بما يعود عليهم بالنفع والحير، ومنحهم القدرة على ما كلفهم به ، وأمهلهم ليعملوا ويتوبوا ، وحذرهم عاقبة الإهمال والتقصير ، ولم يدع لأحد حجة يلجأ اليها في يوم لا يُرد فيه الانسان الى حياته الأولى ، ولا يستطيع انكار ما كسبت يداه (فإن أعرضوا فما أرسلناك عليهم حفيظاً ان عليك إلا البلاغ ) . المعنى واضح ، وتقدم في العديد من الآيات ، منها الآية ٨٠ من سورة النساء و ١٠٧ من سورة الأنعام .

( وانا إذا أذقنا الانسان منا رحمة فرح بها وان تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم فإن الانسان كفور ) . المراد بالرحمة النعمة كالصحة والمال، وبالسيئة البلاء كالفقر والمرض ، وبالانسان أكثر أفراده أو الكثير منهم لأن الانسان غير مجرم بطبعه وإلا سقط عنه التكليف كما بيتنا في ج ٤ ص ٤٤٩ . والمعنى ان الجاهه الحاس يفرح ويبطر بما يناله من حطام الدنيا ، ويكفر إذا فاته شيء منه حتى ولو كان ذلك بسوء رأيه وهوى نفسه . وتقدم مثله في الآية ١٠ من سورة هود ج ٤ ص ٢١٢ وغرها .

ر لله ملك السموات والأرض يخلق ما يشاء يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء الذكور أو يزوجهم ذكراناً وإناثاً ويجعل من يشاء عقيماً انه عليم قدير ). يزوجهم أي يجمع ويقرن بين نوعي الذكور والإناث .. وليس من شك ان الانسان لا إرادة

له ولا اختيار في ان بجعل أولاده ذكوراً أو إناثاً أو هما معاً ، ولكن الله هو الذي يهبه الذكور فقط أو الإناث فقط أو هما معاً أو بجعله عقياً من غير نسل، وحتى الآن لم يهتد الطب الى علاج العقم في الرجل أو المرأة ، وقد التجأ الأطباء إلى التلقيح الصناعي إذا كان الزوج عقيماً ، وذلك بأن تلقح زوجته بنطفة رجل أجنبي غير عقيم من دون مقاربة . وعقدنا فصلاً مستقلاً لهذا الموضوع في كتاب « الاسلام مع الحياة » ، وأفتينا بتحريم التلقيح ، وإذا حملت المرأة فلا يلحق الحمل بالزوج إجاءاً ، ويلحق بالأم .

# صورة الانصال بين الله ورسله الآية ٥١ – ٥٣ :

وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَةُ اللهُ إِلَّا وَحْيِسَا أَوْ مِنْ وَرَاهِ حِجَابِ أَوْ مِنْ وَرَاهِ حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاهُ إِنَّهُ عَلِيَّ حَكِيمٌ \* وَكَذَٰ لِكَ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِ نَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا ٱلْكِنَّابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلْكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ \* صِرَاطِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ أَلَا إِلَى اللهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ \*

# الإعراب :

المصدر من أن يكلمه اسم كان ، ولبشر متعلق بمحذوف خبرها أي ما كان تكليم الله واقعاً لبشر . وإلا وحياً استثناء منقطع لأن الوحي غير التكليم . أو يرسل بالنصب عطفاً على «وحياً » لأن المعنى الا أن يوحي . ولا يجسوز عطف يرسل على أن يكلمه إذ يصير المعنى ان الله لا يكلم بشراً ولا يرسل إليه رسولاً. وصراط الله بدل من صراط مستقيم .

# العبي :

(وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء انه علي حكيم) . يطلق كلام الله سبحانه على العسديد من المعاني ، منها قضاؤه وقدره : « ولولا كلمة سبقت من ربك » . والحلق والايجاد : « وكلمة الله هي العليا » . والحق : « وكلمة الله هي العليا » . والكون الذي أوجده بكلمة «كن» . والالهام : « ان يكلمه الله إلا وحياً » والكون الذي أوجده بكلمة الكلام المسموع : « يسمعون كلام الله ثم يحرفونه » . وهذا الكلام هو الذي يسمعه النبي من وراء حجاب أو يرسل الله بسه الى النبي رسولاً .

وقد ذكر سبحانه في الآية التي نحن بصددها – ثلاثة أوجه لتكليمه الرسل ، وكيفية اتصائه بهم : الأول القاء المعنى في قلب الذي مباشرة ومن غير واسطة ، وهذا هو المراد بقوله : « إلا وحياً » . الثاني أن نحلق الله الكلام كما نخلق غيره من الكائنات ، فيسمعه الذي لا بواسطة رسول من الله بل من وراء حجاب أي ان الذي يسمع الكلام ولا يرى المتكلم ، وهذا هو المقصود من قوله تعالى : « وكلم الله موسى تكلياً – ١٦٤ النساء » . الثالث أن يرسل سبحانه الى رسوله ملكاً يبلغه رسالات ربه . قال الملأ صدرا في الأسفار : « إياك أن تظن ان تملقي النبي (ص) كلام الله بواسطة جبريل وسماعه منه كاسماعك من الذي ، أو تقول الذي (ص) كان مقلداً لجبريل وسماعه منه كاسماعك من الذي ، أو تقول ان الذي (ص) كان مقلداً لجبريل و

وليس من شك انه لا يظن هذا الظن أو يقول هذا القول إلا جاهل .. لأن ما بلّغه جبريل لمحمد (ص) هو كلام الله بالذات ، ووعاه الرسول الأعظم على حقيقته ، وعليه تكون معرفة الرسول بكلامه تعالى هي عين كلام الله ، وكلام الله هو عن معرفة الرسول .

( وكذلك أوحينا اليك روحاً من أمرنا ) . المراد بالروح هنا القرآن لأنه حياة للأرواح والأبدان أيضاً ، قال الإمام علي (ع) : كتاب الله تبصرون به، وتنطقون به ، وتسمعون به ( ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ) . المراد بالكتاب القرآن ، وبالايمان شريعة الله التي بينها سبحانه لنبيه الكريم بعد أن اختاره سبحانه القرآن ، وبالايمان شريعة الله التي بينها سبحانه لنبيه الكريم بعد أن اختاره سبحانه

لرسالته ، وقد اختلفوا في تفسير هذه الآية على أقوال أنهاها الرازي الى خمسة وأرجحها \_ في نرى \_ قول الشيخ اسماعيل حقى في تفسير روح البيان، وهذا نصه المراد بالابمان تفاصيل ما جاء في القرآن التي لا تهتدي اليها العقول ، لا الايمان بما يستقل به العقل والنظر ، لأن دراية النبي (ص) لا ريب فيها ، وقد أجمع أهل الوصول \_ الى معرفة الله وأنبيائه \_ على ان الرسل كانوا مؤمنين قبل الوحي معصومين من الكبائر والصغائر الموجبة لنفرة الانسان عنهم قبل البعثة وبعدها فضلا عن الكفر » .

( ولكن جعلناه ... أي القرآن ... نوراً مهدي به من نشاء من عبادنا ) وهم الذين طلبوا الهداية بتجرد واخلاص والحق لوجه الحق ، أما من عائد وتمرد فيدعه الله وشأنه : لا ان الله لا يهدي من هو كاذب كفار ... ٣ الزمر » . ( وائك لتهدي الى صراط مستقيم صراط الله ) . النبي (ص) يدعو الى الاسلام دين الله وصراطه القويم ، ومن سلك هذا الصراط فقد سلك الطريق الواضح الى الله، وأمن جميع العواقب ( الذي له ما في السموات وما في الأرض ألا الى الله تصير الأمور) . ان دعوة رسول الله هي السبيل الى مالك الكون وجامع الحلق في يوم لا ريب فيه ، فمن استمع لدعوة رسوله وأجاب فهو غداً مع الصديقين والنبيين وحسن أولئك رفيقاً ، ومن نكص عنها ونأى فهو في نار جهنم ضجيع حجر وقرين شيطان .

# وسيوشره الزجرف

٨٩ آية مكية . وقبل : إلا آية واحدة .

# بني ليواله التحمر التحييم

وانه في ام الكتاب الآية ١ – ١٤ :

حَمْمُ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنَا عَرَبِيًّا لَعَلَّمُ تَغْفِلُونَ ﴾ وَإِنَّهُ فِي أُمُّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِمْ ﴾ أَفَنَضْرِبُ عَنْسَكُمُ الذَّكْرَ صَفْحاً أَنْ كُنْتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٌ فِي الْأَوَّلِينَ ﴾ وَمَا يَأْتِيمِمْ مِنْ نَبِيٌ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِوْوْنَ ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْشَا وَمَنَى مَشَلُ الْأُوَّلِينَ ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلا لَعَلِيمُ ﴾ اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلا لَعَلِيمُ مُ تَشْدُونَ ﴿ وَالّذِي نَوْلَ مِنَ السَّهُو مَاءً بِقَدَرٍ وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلا لَعَلَى مَنْ الشَّهُونِ ﴿ وَالَّذِي خَلَقَ الْأَرْوَاجَ كُلَّهُا وَالْمُورِهِ وَالَّذِي خَلَقَ الْأَرْوَاجَ كُلُّهَا وَالْمُورِهِ وَالْذِي خَلَقَ الْأَوْوَاجَ كُلُهُ مَنْ السَّاوَ يُهُمَ مَنَ النَّهُورِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ مِنَ الْفُلُكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكُبُونَ ﴿ وَالَّذِي خَلَقَ الْأَرْوَاجَ كُلُّهُا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّوْلِ اللْفَلَكِ وَالْأَلْوِلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُولِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْا اللْمُولِ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلُوا اللَّهُ وَلَا اللْفَالِكُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللْمُولِي اللْمُولِي اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### اللغة

أفنضرب عنكم أي أنعرض عنكم ونبرككم. صفحاً إعراضاً. مسرفين متجاوزين الحد. مثل الأولين بفتح الثاء وصفهم وحالهم. مهداً فراشاً. بقدر بمقدار. فأنشرنا فأحيينا. والأزواج الأصناف. لتستووا لتستقروا مثل واستوت على الجودي. سخر ذليل. مقرنين مطيقين. ومنقلبون راجعون.

# الإعراب:

والكتاب الواو للقسم . وجعلناه هنا بمعنى أنزلناه كما في الآيسة ٢ من سورة يوسف و ١١٣ من سورة طه ، وقرآناً حال ، وعربياً صفة . ولعلي حكيم خبر انه . وفي أم الكتاب متعلق بيعلي واللام لا تمنع من ذلك على حد تعبير البيضاوي. ولدينا بدل من أم الكتاب . وصفحاً مفعول مطلق لنضرب لأنها بمعنى واحد . وأن كنتم «أن» مصدرية والمصدر المنسبك مفعول من أجله لنضرب أي أفنضرب عنكم الذكر صفحاً من أجل كونكم قوماً مسرفين . وكم خبريسة ومحلها النصب بأرسلنا ، ومن نبي تمييز . وبطشاً تمييز .

# المعنى :

(حم) تقدم الكلام في مثله في أول سورة البقرة (والكتاب المبين)". هذا قسم منه تعالى بالقرآن الذي فيه بيان الهدى والضلال ، والحلال والحسرام (إنا جعلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون). تقدم مثله في الآية ٢ من سورة يوسف ج٤ ص ٤٨٦ والآية ٣ من سورة حم السجدة والآية ٣ من سورة الشورى. وتكلمنا كثيراً حولها، وليس لدينا الآن من مزيد.

( وانه في أم الكتاب لدينا لعلي حكيم ) . ضمير انه للقرآن ، وأم الكتــاب أصله .. وليس من شك ان علم الله سبحانه هو الأصل لجميع الكتب الساوية .. ووصف سبحانه القرآن بالعني لأنه يُعلي ويرفع من شأن الذين يستمعون له ويعملون

### سورة الزخرف

به ، وقد رأينا كيف أخرج العرب من جاهلية جهلاء إلى حضارة زاهرة، وكيف نشر سلطانهم ولغتهم في شرق الأرض وغربها حين أحلتوا حلال القرآن ، وحرموا حرامه .. وأيضاً وصفه تعالى بالحكيم لأنه ساوى بين الناس دون استثناء، ودعا الى التسامح ، وحث على العمل النافع ، والتعاون لمصلحة الانسانية جمعاء .

(أفنضرب عنكم الذكر صفحاً أن كنيم مسرفين). بعد ان ذكر سبحانيه القرآن ، وانه الناصح الأمين قال للذين كذبوا به من مشركي العرب: ماذا ترون؟ أنترك تسذكيركم بالقرآن لا لشيء إلا لأنكم أسرفتم على أنفسكم وظلمتموها بالجهل والضلال ٢ بل أنتم أولى بالتذكير من غيركم ( وكم أرسلنا من نبي في الأولين). انهم كثيرون ، وقص سبحانه على نبيه أخبار العديد منهم ، وقال له : « ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك — ٧٨ غافر » .

( وما يأتيهم من نبي إلا كانوا به يستهزئون ) . تماماً كما استهزأ بك قومك يا محمد .. فلا يشقن ذلك عليك .. ولا بدع في ذلك .. انه الصراع بين أهسل المضلالة والعمى وبين دعاة الحق والعدل في كل زمان ومكان ( فأهلكنا أشد منهم بطشاً ) أهلك سبحانه الطغساة الاشداء من الأمم الماضية انتصاراً للأبرار الضعفاء ( ومضى مثل الأولين ) أي وقصصنا في القرآن حال المكذبين الأولين وإهلاكهم لعل قومك يتذكرون ويتعظون .

( ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العلميم ) . تقدم مثله في الآية ٦٦ من سورة العنكبوت والآية ٢٥ من سورة لقان والآية ٣٨ من سورة الزمر (الذي جعل لكم الأرض مهداً وجعل لكم فيها سبلا لعلكم تهتدون والذي نزل من السهاء ماء بقدر فانشرنا به بلدة ميتاً كذلك تخرجون ) . تقدم في الآية ٩٩ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٣٤ والآية ٣ من سورة الرعد ج٤ ص ٢٧٤ والآية ٣٥ من سورة الرعد ج٤ ص ٢٧٤ من الحيوان والنبات والجهاد .

المواصلات، وخص الفلك والأنعام بالذكر من باب المثال لا من باب الحصر لأن غيرهما كالسيارة والطائرة لم يكن معروفاً في ذلك العهد ( لتستووا على ظهوره ) ضمير ظهوره يعود الى الاسم الموصول ، وهو ما تركبون ( ثم تذكروا نعمسة ربكم اذا استويتم عليه ) الاستواء الاستقرار ، وعليه أي على ما تركبون .

( وتقولوا سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين وإنا الى ربنا لمنقلبون ) أي راجعون ، ومقرنين مطبقين . وفي سهج البلاغة : ٣ اللهم اني أعوذ بك من وعثاء السفر ، وكآبة المنقلب وسوء المنظر في الأهل والمال ، اللهم أنت الصاحب في السفر ، وأنت الحليفة في الأهل ، ولا يجمعها - وهما الصحبة في السفر والبقاء عند الأهل - غيرك لأن المستخلف لا يكون مستصحباً، والمستصحب لا يكون مستضحباً، والمستصحب لا يكون مستضحباً، والمستصحب لا يكون مستضحباً، والمستصحب

وعلق الشيخ محمد عبده على ذلك بقوله : «أول هذا الكلام مروي عن رسول الله (ص) ، وأتمه أمير المؤمنين بقوله : ولا يجمعها النخ وذات الله تستوي عندها الأمكنة كما تستوي الآزمنة ، فالسفر والحضر عندها سواء » .

# أم اتخذ مما يخلق بنات الآية ١٦ – ٢٥ :

أُمَّةً وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ \* وَكَذَٰ لِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ \* قَالَ أُولُونَ \* فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ قَالُوا إِنَّا بَهَا أُرْسِلْمُمْ بِهِ كَافِرُونَ \* فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ \*

#### اللغة :

المراد بالجزء هنا البنات لقوله تعالى بـلا فاصل : أم اتخذ ممـا يخلق بنات ، وأصفاكم خصكم . ومثلاً شبيهاً . ووجهه مسوداً كناية عن الهم والغم . وكظيم ممتلىء غيظاً . والحلية زينة الآنثى ، والبنت هي التي تنشأ وتتربسي فيها . وهو في الخصام غير مبين أي بجادل بغير علم . أشهدوا أحضروا . ويخرصون يكذبون . وعلى أمة أي ملة وطريقة .

#### الإعراب:

بنات مفعول اتخذ ، وفي الكلام تقديم وتأخير أي أم اتخذ بنات ممسا يخلق . ومسوداً خبر ظل . وجملة وهو كظيم حال . أو من ينشأ الهمزة للانكار والتوبيخ ومن مفعول لفعل محذوف ، والمراد بها الأنثى ، أي أو قد جعل الانثى لله . وان هم «ان » نافية . وكذلك خبر لمبتدأ محذوف أي الأمر مثل ذلك .

# المعنى :

( وجعلوا له من عباده جزءاً ان الانسان لكفور مبين أم اتخذ مما يخلق بنات

وأصفاكم بالبنين ) . المراد بالجزء هنا الولد لأنه بضعة من والده ، أما قوله تعالى: « مما يخلق بنات » فيتضمن الدليل على فساد زعمهم بأن لله ولسداً لأن المخلوق لا يكون جزءاً من بانيه ، ولم يكتف المشركون بهذا الافتراء حتى خصوا الله بما يكرهون من الأولاد ، وأنفسهم بما يجون .. وتقدم مثله في الآية ١٠٠ من سورة الانعام ج ٣ ص ٢٣٧ والآية ٤٠ من سورة الاسراء ج ٥ ص ٤٦ والآية ١٥٠ من سورة الصافات .

( وإذا بشر أحدهم بما ضرب الرحمن مثلاً ظل وجهه مسوداً وهو كظيم ) . فاعل ضرب ضمير مستر يعود على أحدهم .. بعد أن وصف سبحانه بالكفر الواضح من أشرك وقال : اتخذ الرحمن ولداً — ذم من بحزن ويكتئب إذا وكدت له أنبى ، وفي الوقت نفسه يفتري على الله ويقول : اتخذ مما بخلق بنات . وتقدم مثله في الآية ٥٧ من سورة النحل ج ٤ ص ٥٢٣ .

(أو من ينشأ في الحلية وهو في الخصام غير مبين). أتنسب لله أيها المشرك الجاهل الإناث التي تتحلى بالزينة ، وإذا حاجك وخاصمك في ذلك مخاصم عجزت عن الحجة والدليل ؟ وقال المفسرون : ضمير هو يعود الى الأنثى بالنظر إلى أن لفظ «من» مذكر ، وعليه يكون المعنى ان الانثى ناقصة العقل تعجز عن ايراد الدليل على قولها عند المخاصمة والمنازعة ، ومع ذلك يقول المشركون : انها بنت الله .. وظاهر السياق يرجح هذا التفسير .

( وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناثاً أشهدوا خلقهم )؟ كيف تجرأ المشركون على القول : ان الملائكة بنات الله ؟ فهل كانوا عند الله حين خلق الملائكة أو أخبرهم بذلك شاهد عيان ؟. وصدق من قال : كذب الانسان على مثله وعلى ربه وعلى ملائكته ورسله ، وأيضاً كذب على نفسه . ومثل هذه الآية قوله تعالى : « أم خلقنا الملائكة اناثاً وهم شاهدون ـ ١٥٠ الصافات» (ستكتب شهادتهم ويسألون ) . ان الله لا يخفى عليه شيء فهو يعلم افتراءهم عليه وعلى ملائكته ، وغداً يسألهم عنه ويحاسهم عليه .

( وقالوا لو شاء الرحمن ما عبدناهم ) . زعمــوا ان الله راض عن عبادة الأصنام والملائكة، وإلا ردعهم عن ذلك بالقهر والقوة .. وجهلوا انه تعالى لو فعل ذلك لكان الانسان أشبه بالجاد لا يستحق ثواباً ولا عقاباً . وتقدم مثله في الآيــة

14۸ من سورة الأنعام ج٣ ص٢٧٨ (ما لهم بذلك من علم ان هم الايخرصون). نسبوا شركهم وضلالهم إلى الله تعالى علواً كبيراً .. وجهلوا انه جل وعز أمــر ونهـى تكليفاً وارشاداً ، وترك التنفيذ لارادة المكلف لتظهــر أفعاله التي يستحق عليها الثواب والعقاب .

(أم آتيناهم كتاباً من قبله فهم به مستمسكون) ؟ كلا ، لا دليل لهم من العقل ولا من النقل على ما يزعمون إلا هذا الدليل ( بل قالوا إنا وجدنا آباءنا على أمة وانا على آثارهم مهتدون) . فتقليد الآباء هو ملجأهم الأول والأخير . وقد حكى الله سبحانه قولهم هذا في العديد من الآيات، منها الآية ١٧٠ من سورة البقرة و ١٠٥ من سورة لقان البقرة و ١٠٥ من سورة لقان وغيرها . وعقدنا فصلا خاصاً للكلام عن التقليد وأقسامه في ج ١ ص ٢٥٩ .

( وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نديسر إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ) . هذا منطق الانتهازيين والنفعيس منذ وجدوا والى آخر يوم . أنظر ج ٤ ص ٥٠٤ فقرة « تفكير الطغاة » و ج ه ص ٣٠٠ فقرة « منطق أرباب المال : بنك وعقار » و ص ٣٠٠ فقرة « منطق أرباب المال : بنك وعقار » ( قال أو كو جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم ). ويومىء هذا إلى صحة التقليد إذا كان المقلد ضالاً مضلاً .

(قالوا إنا بما أرسلتم به كافرون). والذي نفهمه من قولهم هذا انهم يكفرون بالحق أينما كان ويكون حتى ولو كان مع الآباء، وانهم لا يؤمنون بشيء إطلاقاً إلا بمكاسبهم ومنافعهم، أما التذرع بدين الآباء فهو لمجرد الحوف أن يظهروا للملأ على حقيقتهم، وقد رأينا الكثير من الأبناء يسخرون من الآباء وتقاليدهم ، لا لشيء إلا لأنها تصطدم مع ميولهم ورغباتهم .. ولا جزاء لمن عائد الحسق إلا القسوة والعنف (فانتقمنا منهم فانظر كيف كان عاقبة المكذبين) انها خزي وجحيم من غير شك.

# أهم يقسمون رحمة ربك الآية ٢٦ ــ ٣٥ :

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَ بِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَالًا مِّمَّا تَعْبُدُونَ\* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي

قَائَهُ سَيَهُدِينِ \* وَجَعَلَمَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \* بَلْ مَتَّعْتُ الهُولَا وَ آبَاءُهُمْ حَتَّى جَاءُهُمُ الْحَقُ وَرَسُولُ مُبِينَ \* وَكَلَّا جَاءُهُمُ الْحَقُ وَالُوا لَوْلَا نُزِلَ الْحَدْ الْحَقُ قَالُوا لَوْلَا نُزِلَ الْحَدْ الْحَقُ قَالُوا لَوْلَا نُزِلَ الْحَدْ اللّهُ قَالُوا لَوْلَا نُزِلَ الْحَدْ اللّهُ اللهُ ال

#### اللغة :

براء بفتح الباء مصدر يستوي فيه التذكير والتأنيث والافراد والتثنية والجمع ، تقول : انا براء مما تعملون ، وأنتم براء مما أعمل أي أنا بريء وأنتم بريثون أو أنا ذو براء ، وأنستم ذوو براء . وفطرني خلقني . وفي عقبه في ذريته . ومن القريتين على حذف مضاف أي احدى القريتين ، وهما مكة والطائف . والمراد برحمة ربك هنا النبوة . وسخرياً هنا بمعنى التسخير ، لا بمعنى الاستهزاء . ومعارج جمع معرج وهو الدرج . وعليها يظهرون أي يصعدون . وسرر وأسرة جمع سرير . والزخوف الزينة .

#### الإعراب :

هؤلاء إشارة إلى مشركي مكة . ولولا نُزل «لولا» أداة طلب مثل هلا . ولولا أن يكون «لولا» هذه تدل على امتناع الثاني لوجود الأول ، والمصدر من أن يكون مبتدأ والحبر محذوف أي لولا كراهية كون الناس الخ حاصل أو لولا رغبة الناس في الكفر حاصلة، ولبيومهم سقفاً أي على بيومهم سقفاً كما قبل . وان كل «ان نافية» ولما بالتشديد بمعنى إلا .

#### المعنى :

( وإذ قال ابراهيم لأبيه وقومه انني براء مما تعبدون إلا السدي فطرني فإنه سيهدين ) . كان قوم ابراهيم يعبدون الأصنام ، ومنهم أبوه كما يدل ظاهر الآية، فنهاهم عن عبادتها ، وأعلن براءته منهم ومن آلهتهم ، وانه يعبد الله الذي خلقه على فطرة التوحيد ، وانه سيهديه ويرشده إلى ما فيه خيره وصلاحه ، وقوله : ه سيهدين » يوميء إلى يقينه وثقته بالله .. وهكذا كل من طلب الهذي والحق بإخلاص يثق بأن الله معه وكافيه وهاديه لقوله تعالى : « واعلموا ان الله مسع المتقن .. ان الله مع الصابرين .. ان الله لمع المحسنين ». وتقدم مثله في الآية ٤٧ من سورة الأنعام ج ٣ ص ١١٢ والآية ٤٢ من سورة الصافات .

( وجعلها كلمة باقية في عقبه ) . ضمير جعلها يعود إلى كلمة التوحيد التي دل عليها قوله : « التي براء مما تعبدون » والمراد بجعلها وصى بها لقوله تعالى في الآية ١٣١ من سورة البقرة : « ووصى بها ابراهيم بنيه ويعقوب يا بني ان الله اصطفى لهم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون » . ( لعلهم يرجعون ) . هذا تعليل لوصية ابراهيم ، والمعنى انما وصى ابراهيم بنيه بكلمة التوحيد ليعملوا بها ، وإذا أشرك واحد منهم أو حاول يُذكر بسوصية أبيه ، ويقال له : انك خالفت ما وصى به ابراهيم . وقد حدث ذلك بالفعل : « قل صدق الله فاتبعوا ملة ابراهيم حنيفاً وما كان من المشركين — ٩٥ آل عمران » . « ملة ابيكم ابراهيم هو سماكم المسلمين من قبل — ٧٨ الحيج » .

### لماذا كرم الله وجه علي ؟

في العام الماضي ١٣٨٩ ه ُصمت رمضان المبارك في (دبسيّ) بدعوة من أهلها ، وقد وجه إليّ الشباب العديد من الأسئلة منها هذا السؤال : لماذا يقول السنة عند ذكر بعض الصحابة : رضي الله عنه ، ويقول الشيعة عند ذكر أحد الأثمة : عليه السلام ؟

فأجبت بأن كلاً من السنة والشيعة يستقون من القرآن الكريم ، وقد جاء فيه : « رضي الله عنهم ورضوا عنه ذلك الفوز العظيم – ١١٩ الماثلة ، وأيضاً جاء فيه : « وسلام على عباده الذين اصطفى ــ ٥٥ النمل ، فأخذ الشيعة بهذه الآية، وأخذ السنة بتلك .. وحين بلغت بالتفسير الى قوله تعالى: « لعلهم يرجعون » قرأت في تفسير روح البيان للشيخ اسماعيل حقي من علماء السنة ــ ما نصه بالحرف :

( بل متعت هؤلاء وآباءهم حتى جاءهم الحق ورسول مبين ) . هؤلاء اشارة الى مشركي قريش ، وهم من ذرية ابراهيم (ع) ، والمراد بالحق هنا القرآن ، وبالرسول محمد (ص) وقد وصفه سبحانه بالمبين لأن رسالته ظاهرة الدلائل ، ومعجزته أفحمت كل منكر ، والمعنى ان عتاة قريش أشركوا بالله ، وأعرضوا عن وصية أبيهم ابراهيم (ع) بالتوحيد ، فأمهلهم سبحانه وأنعم عليهم من فضله ، ولكن تملكهم الغرور ، وطغوا وبغوا الى ان جاءهم رسول من أنفسهم بكتاب الله يدعوهم الى التوحيد ملة أبيهم ابراهم .

( ولما جاءهم الحق قالوا هذا سحر وإنا به كافرون). كفروا بالقرآن وقالوا: سحر مفترى ، وكفروا بالرسول وقالوا : «يا أيها الذي نزل عليه الذكر انك لمجنون لو ما تأتينا بالملائكة ان كنت من الصادقين – ٧ الحجر » . ( وقالوا – أيضاً – لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ) ، محمد فقير .. ومع هذا يقول : ان الله نزل علي قرآناً .. وهذا أعجب العجب ! لأن الله لا يختار لرسالته إلا العظيم الكبير ، وهو في مفهومهم من ملك الجاه والمال مشل

الوليد بن المغيرة بمكة ، وعروة بن مسعود الثقفي بالطائف ، وعلى أحد هذين يجب أن ينزل القرآن لو كان هناك قرآن . وهكذا نفوا الرسالة عن محمد (ص) لا لشيء إلا لأنه لا يملك مالا ولا عقاراً .. وجهلوا ان المال يملكه البر والقاجر، والمؤمن والكافر ، أما الرسالة فهي وقف على الأكفاء وصفوة الأصفياء . ولا فرق عند الله سبحانه بين من نفى النبوة عن محمد لفقره ، وبسين من يكرم ويقدر الأغنياء لمالهم وثرائهم ، ويزدري المؤمن الفقير فقره وبؤسه ، لا فرق عند الله بين هذين اطلاقاً ، وان نطق أحدهما بالشهادتسين . غاية الأمر ان من قال : لا إله إلا الله محمد رسول الله يعامل في الدنيا معاملة المسلم ، أما في الآخرة فهو مع الجاحدين والمشركين .

(أهم يقسمون رحمة ربك) ؟. الهمسزة للانكار ، والمسراد برحمة الله هنا النبوة ، والمعنى هل أمر النبوة بيد الطغاة المترفين ليختاروا لها من يشاءون ويحرموا منها من يريدون ؟ وهل النبي عنتار في قرية ، أو نائب في برلمان ؟. ان النبوة منصب إلهي، والنبي يبلغ عن الله سبحانه ، فهو لسانه وبيانه ، فهل يريد المترفون أن يختاروا لله من يبلغ عنسه ويتكلم باسمه من لا يأتمنه ويرتضيه ؟ وهل يجيز المترفون لأحد أن ينوب عنهم ، ويتكلم باسمهم دون أن يأذنوا له في ذلك ؟ فكيف أجازوا على الله ما لا يجيزونه على أنفسهم ؟

( نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخرياً ورحمة ربك خير مما بجمعون ) . الله يرزق من يشاء ما في ذلك ريب ، ولكنه شاء أيضاً أن لا يرزق إلا بسبب : « هو الذي جعل لكم الأرض ذلولا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه — ١٥ الملك » . وهنه الأسباب أو السعي في الأرض على أنواع، منها الصناعة والزراعة والتجارة والاستخدام الذي عبر عنه سبحانه به «سخرياً » كالذي يُستخدم في الدولة أو في المصنع أو عند تاجر أو طبيب وغيرهما من أرباب العمل ، وفي مفهوم الناس ان رب العمل أرفع من العامل ، أما عند الله تعالى فالأكرم والأرفع هو الأتقى : «ان أكرمكم عند الله أتقاكم — ١٣ الحجرات » . « وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين — ١٣٣ الحجرات » . « وجنة عرضها السموات والأرض أعدت المعتمن — أي خصوصيته عند ربه — وزويت عنه زخارفها مع عظيم زلفته ، مع خاصته — أي خصوصيته عند ربه — وزويت عنه زخارفها مع عظيم زلفته ،

فلينظر ناظر بعقله أكرم الله محمداً بذلك أم أهانه ، فإن قال : أهانه فقد كذب والعظيم ، وان قال : أكرمه فليعلم ان الله قد أهان غيره حيث بسط له الدنيسا وزواها عن أقرب الناس منه » .

وتسأل : وماذا تفعل بقوله تعالى : « نحن قسمنا .. ورفعنا » فإنه صريح في ان الله هو الذي يفقر ويغني ويجعل هذا عاملاً ، وذاك رباً للعمل ؟

الجواب: ان قوله هذا حكاية للواقع الذي عليه الناس ، وأسنده اليسه تعالى الخواب : ان قوله هذا حكاية للواقع الذي عليه اللواسطة لأنسه خالق الكون وموجده ، ويدل على إرادة هذا المعنى قوله سبحانه في آخر الآية : (ورحمة ربك خير مما يجمعون) حيث أسند جمع المال الى الناس لا إليه .. ومهذا يمكن التوفيق بين الآيات الآمرة بالسعي من أجل الرزق ، والآيات التي أسندت الرزق الى الله عز وجل .. وأشرنا عند تفسير الآية ٢٧ من سورة الشورى إلى أنه تعالى قد يشمل بعض عباده بالتوفيق والعناية ، فمرزقهم من القليل كثيراً .

( ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سنقفاً من فضة ومعارج عليها يظهرون ولبيوتهم أبواباً وسرراً عليها يتكثون وزخرفاً . أي معارج من فضة وأبواباً من فضة وسرراً من فضة . والآية رد على من قال: ان الفقير لا يصلح للنبوة لأن الفقر منقصة في الحُلق ، ويتلخص الرد بأن الدنيا لا تعدل عند الله جناح بعوضة ، والآخرة خبر عند ربك وأبقى ، ولكن الناس يؤثرون الدنيا على الآخرة، ويميلون معها انتى اتجهت ، ولولا ذلك لأعطى سبحانه الكافر بيوتاً من فضة بستُقفها وأبواها ومصاعدها وأثانها ، وزادهم على ذلك من زخرف الدنيا وزينتها احتقاراً لها .. وقال بعض العارفين : مال الناس مع الدنيا، وما فعل الله ذلك ، فكيف لو فعل ؟ وتدل هذه الآية على ان الله يلطف بعباده، ويفعل ما يقربهم من الطاعة ، ويبتعد بهم عن المعصية — وعلى الأقل — لا يفعل ما يغربهم بالمعصية .

( وَانَ كُلُ ذَلِكُ لِمَا مِنَاعِ الحِيَاةِ الدَّنِيا ) أي إن نعيم الدُنيا مها كان نوعه فهو الى زوال لا يستحق العناية والاهتمام، وقد جاء التعبير عنه في بعض الآيات باللهو واللعب والغرور ( والآخرة عند ربك للمتقين ) وهم الذين أخلصوا لله في أقوالهم وأفعالهم .

# أفأنت تسمع الصم الآية ٣٦ - ٤٥ :

وَمَنْ يَعْسُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْنِ نَقَيْضُ لَهُ شَيْطَاناً فَهُو لَهُ قَرِينَ \* وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَ \* حَتَّى إِذَا جَاءَنا قَالَ لَيَصُدُّونَ \* مَنْ السَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ \* حَتَّى إِذَا جَاءَنا قَالَ يَا لَيْتُ بَيْنِي وَ بَيْنَكُ بُعْدَ الْمَشْرِ قَيْنِ فَيِشُسَ الْقَرِينُ \* وَ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَدَابِ مُشْتَرِكُونَ \* أَفَانْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَدَابِ مُشْتَرِكُونَ \* أَفَانْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَمَنْ كَانَ فِي صَلال مُبِينِ \* فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِمَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ \* الْعُمْيَ وَمَنْ كَانَ فِي صَلال مُبِينِ \* فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِمَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ \* أَوْمُنَ لَكُ اللّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِمَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ \* فَاسْتَمْسِكُ بِالّذِي أَوْمُنَ أَوْمُ لَكُ اللّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِمَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ \* فَاسْتَمْسِكُ بِاللّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِمّا أَنْ أَوْمُنَا مِنْ مُشْتَقِيمٍ \* وَإِمَّا لَمُ مُنْ أَرْسُلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلْكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلِكَ مِنْ رَسُلْنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلْكَ مِنْ رُسُلْنَا أَجْعَلْنَا مِنْ وَسُلْكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلْكَ مِنْ رَسُلْنَا أَجُولُونَ \* وَاسْلَانُ مَنْ أَرْسُلْنَا مِنْ فَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ وَسُلْكَ مِنْ رَسُلْنَا أَجْعَلْنَا مِنْ وَلَا الرَّحُونَ الرَّحُونَ الرَّحُونَ الرَّحُونَ آلَا مُنْ أَنْ الْمُ فَلَالَ مَنْ وَلَا الْمُانَا مُنْ أَنْ اللّذِي الْمُعْمَلِكُ مِنْ وَلَا اللّهُ مُنْ الْمُعْمَلِكُ مِنْ وَلَالَ مَنْ مُنْ الْمُنَاقِقُونَا مِنْ وَلَا اللّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنَاقِلُكُ مِنْ وَلَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُعْمِولَ الْعَلَى الْمُعْمَالُونَ الْمُؤْمُونَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَا الْمُقْتَلُونَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُكُونَا الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَا

#### اللغة :

ومن يعتس عن ذكر الرحمن أي من يعرض مثل : « ومن يعرض عن ذكر ربه يسلكه عذاباً صعداً ــ ١٧ الجن » . ونُقيض نتيح ونهيىء . والمراد بذكــر الرحمن القرآن وبذكر لك ولقومك الشرف .

#### الإعراب :

يا ليت بمنزلة الكلمة الواحدة ومعناها أنمنى . فبئس القرين المخصوص بالـذم محذوف وهو أنت . والمصدر من أنكم في العذاب مشتركون فاعل ينفعــكم أي لا

ينفعكم الاشتراك في العداب أو كونكم مشتركين فيه . فاما تذهبن « إما » كلمتان ان الشرطية وما الزائدة ، وهي هنا بمنزلة لأم القسم ، ولذا اتصلت نون التوكيد بالمضارع . واسأل من أرسلنا على حذف مضاف أي اتباع من أرسلنا .

# المعنى :

(ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو له قربن).الله سبحانه عادل وحكيم لا يسلط الشياطين على عباده ليغربهم بالضلال والمعصية ثم يعاقبهم عليها، كيف وهو القاتل: « ان عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين – ٤٦ الحجر » والقاتل: « وما ربك بظلام للعبيد – ٤٦ فصلت » لا وعليه يكون معنى الآية من ينصرف عن دين الله وشريعته الى الشهوات والملذات يتخلى سبحانه عنه، ويكله الى نفسه الأمارة ، وإلى شياطين الانس والجن تفتك به ، وتقوده إلى المهالك ، ولا يردعه الله عن المعصية بالجبر والفهر. وتقدم مثله في الآية ٢٥ من سورة فصلت. ( وانهم ليصدونهم عن السبيل ) . الضمير في الهسم يعود إلى الشياطين لأن المراد بالشيطان الجنس ، وضمير يصدونهم يعود إلى أتباع الشياطين ، والسبيل هو طريق الحدى والحق ( وبحسبون انهم مهندون ) . الشياطين يقودون أنباعهم إلى الفيلال ، والأتباع يعتقدون انهم على الهسدى في الانقياد إلى الشياطين .. وأشقى الناس من سار على طريق الهسلاك ، وهو يعتقد انه على طريق السلام والصراط الناس من سار على طريق الهسلاك ، وهو يعتقد انه على طريق السلام والصراط القويم : « قل هل ننبقكم بالاخسرين أعمالا الذين ظل سعيهم في الحياة الدنيا وهم تعسبون انهم محسنون صنعاً – ١٠٥ الكهف » .

(حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين) ، في جاءنا وقال ضمير مستر يعود إلى الذي اتبع الشياطين والمضللين ، وفي الكلام حذف أي ان التابع يقول غداً للمتبوع : ليتني كنت بعيداً عنك بعد المشرق عن المغرب ، فبئس الصاحب كنت ني والرفيق ، ومثله : « إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب – ١٦٦ البقرة ، ( ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم انكم في العذاب مشتركون ) . الحطاب في ينفعكم للتابعين ، والمعنى قد يهون عذاب الدنيا بعض الشيء على صاحبه إذا رأى غسيره يعاني مما

يعانيه ، أما عذاب الآخرة فهو هو في شدته ، سواء أكان خاصاً. بالتابعـــين أم عاماً لهم وللمتبوعين ، فاشتراك هؤلاء مع أولئك في العذاب لا يخذن منه شيئاً ، ولا يجدي التابعين نفعاً .

(أفأنت تسمع الصم أو تهدي العمي ومن كان في ضلال مبين). لقد ختمت الشهوات على أعينهم وقلوبهم وآذابهم ، فكيف يرون الحق ويسمعون كلمته ؟ وتقدم مثله في الآية ٤٢ من سورة يونس و ٨٠ من سورة النمل و ٢٥ من سورة الروم ( فإما نذهبن بك فإنا منهم منتقمون أو نرينك الذي وعدناهم فإنا عليهم مقتدرون ) . الخطاب لرسول الله (ص) ، وضمير منهم وعليهم للمشركين ، والمعنى ان الله سبحانه لا يدع المشركين على ما هم عليه، فإن انتقل الرسول إلى رحمة ربه قبل أن يسلموا أو يستسلموا انتقم الله منهم ، وان بقي الرسول حيا أظهره الله عليهم وأخضعهم لأمره مرغمين، وفاء لوعد الله تعالى. وهذا ما حدث بالفعل. فلقد دخل الرسول الأعظم مكة فاتحاً واستسلم له عتاتها بعد أن أخرجوه منها خاثقاً فلقد دخل الرسول الأعظم مكة فاتحاً واستسلم له عتاتها بعد أن أخرجوه منها خاثقاً والآية ، و وتقدم مثله في الآية ١٠٤ من سورة يونس والآية ٤٠ من سورة الرعد والآية ٧٧ من سورة غافر .

( فاستمسك بالذي أوحي اليك إنك على صراط مستقيم ) . اعتصم يا محمد بالقرآن لأنه الحق ، والله معك لأنك على صراطه القويم ، وهو كافيك المستهزئين والمعاندين ( وانه لذكر لك ولقومك ) أي ان القرآن شرف لك وللعرب لأنه رفع من شأيهم ونشر سلطانهم ولغتهم في شرق الأرض وغربها كها ذكرنا عند تفسير الآية ٤ من هذه السورة . وتقدم مثله في الآية ١٠ من سورة الأنبياء ( وسوف تسألون ) . أيها العرب عن العمل بالقرآن .. ولا شيء أهون اليوم عليهم منه ، ومن هنا أصبحوا أكلة سائغة لكل آكل وطامع .

( واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون). اسأل يا محمد أهـل الأديان واتباع من سبقك من الرسل : هل سمعوا ينبي من الأنبياء أجاز الشرك ، وأباح عبادة الأصنام ؟ وإذا كان جميع الرسل دعوا الى التوحيد ونبذ الشرك كما دعا محمد فعلام أيها المشركون تعلنون الحرب عليه وعلى دعوته ؟

موسى الآبة ٤٦ – ٥٦ :

وَ لَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بَآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَقَــالَ إِنِّي رَسُولُ رَبُّ ٱلْعَالِمَانِ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بَآيَاتِنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْحَكُونَ ﴿ وَمَا نُريهِمْ مِنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا وَأَخَذُ نَاهُم ۚ بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ\* وَقَالُوا يَا أَيُّهَا السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبُّكَ بَمَا عَهْدَ عِنْدَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ\* فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ\* وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِــهِ قَالَ يَا قَوْمُ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْرِي مِنْ تَحْتَى أَفَـلَا تُبْصِرُونَ ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ لَهٰذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ ﴿ وَلَا يَكَادُ أَيبِينُ \* فَلُولًا أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِنْ ذَهَبِ أَوْ جَاءً مَعَهُ ٱلْمَلَائِكَةُ مُقْتَرَنينَ \* فَاسْتَخَفَّ قُوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ\* فَلَمَّا آسَفُو نَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفَا وَمَثَلاً لِلْآخِرِينَ \*

#### : تلغة

بآياتنا بمعجزاتنا التي أظهرناها على يد موسى . وملثه أشراف قومه . ومهين حقير . ويبين يفصح . وأسورة جمع سوار مثل أخرة جمع خمار . ومقترنين ملازمين . وآسفونا أغضبونا . وسلفاً أي سابقين الى النار . ومثلاً عبرة وموعظة.

#### الإعراب:

أم أنا بل أنا . فلولا فهلا . ومقترنين حال من الملائكة . وأجمعين تأكيسه لضمير أغرقناهم . واللآخرين متعلق بـ « مثلاً » .

#### المعنى :

( ولقد أرسلنا موسى بآياتنا إلى فرعون وملئه فقال اني رسول رب العالمين فلها جاءهم بآياتنا إذا هم منها يضحكون ). هذه هي المرة السادسة عشرة التي تكررت فيها قصة موسى (ع) ما عدا الآيات التي جاء فيها ذكره. وتكلمنا مفصلاً حيناً ومجملاً حيناً آخر عن هذه القصة ، وعند تفسير الآية ٩ من سورة طه في المجلد الحامس ذكرنا السبب الموجب لتكرارها ، وقال بعض المفسرين : ان الله عز وجل أعاد هنا قصة موسى الأن عتاة قريش طعنوا بنبوة محمد (ص) لفقره ، فبيتن سبحانه انه قد أرسل موسى اللهير إلى فرعون الغيي ، والآيات السابقة تؤيد هذا القول . ومها يكن فإن معنى الآية التي نحن بصددها واضح ، ويتلخص بأن الله بعث موسى إلى فرعون وقومه بالمعجزات الدالة على نبوته ، كالعصا واليد البيضاء، فسخروا منه ومن دعوته ومعجزاته .

( وما نريهم من آية إلا هي أكبر من أختها ) . المراد بالآية هنا العذاب ، كما قال سبحانه : « فأرسلنا عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم آيات مفصلات ــ ١٣٣٠ الأعراف » . ومعنى أكبر هنا أوضح ، وأختها أي شريكتها في العذاب ( وأخذناهم بالعذاب لعلهم يرجعون ) عن الضلال إلى الهدى ، وعن الفساد في الأرض إلى اصلاحها، ولكن ما أغنت الآيات والنذر عن قوم لا يبصرون إلا منافعهم ومكاسبهم .

(وقالوا يا أيها الساحر ادع لنا ربك بما عهد عندك اننا لمهتدون). في هذه الآية حكى سبحانه ان قوم فرعون خاطبوا موسى بالساحر، وفي الآية ١٣٤ من سورة الأعراف حكى انهم خاطبوه باسمه : «ولما وقع عليهم الرجز قالوا يا موسى ادع لنا ربك بما عهد عندك لئن كشفت عنا الرجز لنؤمن، وغير بعيد انهم خاطبوه ورة بالاسم،

ومرة بكلمة الساحر.. وهذا مألوف في الحوار عند الناس (فلم كشفنا عنهم العذاب إذا هم ينكثون ). أخذهـــم الله بالسنين ، فاستغاثوا بموسى وعاهـدوا الله أن يتوبوا اليه ان كشف عنهم العذاب ، ولكنهم نكثوا واستمروا على الكفر والضلال بعد أن كشف عنهم الرجز وشملهم برحمته وعنايته .

( ونادى فرعون في قومه قال يا قوم أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي أفلا تبصرون ) . من تحتي كناية عن تصرفه في الأنهار كما يشاء .. وقد استدل فرعون على عظمته وعلو شأنه بالمال والعقار .. ولا عجب ، فهذا هو المنطق السائد عند الأكثرية الغالبية في كل قطر وعصر .. وأصحاب المال في هذا العصر هم الحاكمون بأمرهم في كثير من البلدان ( أم أنا خير من هذا الذي هو مهين ولا يكاد يبين ) . مهين حقير لفقره، ويبين يفصح ويوضح عما يريد . وقد كان في لسان موسى لثغة فأزالها الله سبحانه بدليل قول موسى لربه : «واحلل عقدة من لساني » وقوله تعالى لموسى : « قال قد أوتيت سؤلك يا موسى — ٣٦ عقدة من لساني » وقوله تعالى لموسى : « قال قد أوتيت سؤلك يا موسى — ٣٦ طه » . وفرعون عير موسى عا كان ، لا مما هو كائن بانفعل .

( فلولا ألقي عليه اسورة من ذهب أو جاء معه الملائكة مقترنين ) أي ملازمين لموسى تماماً كما تلازم الرجل العظيم حاشيته . وقال المفسرون : جرت عادة قوم فرعون إذا اختاروا رئيساً لهم ان يسوروه بسوار من ذهب ، ويطوقوه بطسوق من ذهب علامة على رياسته ، ومن أجل هذا قال فرعون : كيف يكون موسى نبياً ، ولا سوار في يده ، ولا طوق في عنقه ، والذي جرأه على ذلك هو جهل قومه وضلالهم وضعف عقولهم كما قال سبحانه : ( فاستخف قومه فأطاعوه انهم كانوا قوماً فاسقين ) . في العام الماضي طلبت عاملاً ليصلح خط الكهرباء في مكتبتي ، ولما رأى الكتب مبعثرة في كل جزء من الغرفة ذهل وقال : ان زوجتي تكرهني ، فأرجوك أن تكتب لها كتاب مجة . فقلت له : أنا جاهل بهذا الفن. فقال : ولماذا تقتني هذه الكتب ؟

( فلما آسفونا ) أي أغضبونا بتكذيب الرسول ، ونكث العهد واصرارهم على الكفر والضلال ( انتقمنا منهم فأغرقناهم أجمعين ) القائد منهم والمقود ( فجعلناهم سلفاً ) أي متقدمين عملى غيرهم الى النار ( ومثلاً للآخرين ) عبرة وعظة لمن

يأتي بعدهم ، ومثله : « وقوم نوح لما كذّبوا الرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية ــ ٣٧ الفرقان » .

# ولما أضرب ابن مريم مثلاً الآية ٥٧ ــ ٦٦ :

وَكُمَّا صَرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿ وَقَالُوا أَآلِهَتُنَا عَيْنُ أَمْ هُوَ مَا صَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَشَلِاً لِينِي إِسْرَائِيلَ ﴿ وَلَوْ نَشَاهُ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَشَلِا لِينِي إِسْرَائِيلَ ﴿ وَلَوْ نَشَاهُ لَجَعَلْنَا مِنكُمْ مَلاَئِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلُم لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَ بَهَا وَاتَّبِعُونِ هٰذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَلَا يَصُدَّ أَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُونٌ مُبِينَ ﴿ وَلَمَا جَاءَ عِيسَى بِالْبَيْنَاتِ قَالَ قَدْ جِئْتُكُمُ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُونٌ مُبِينَ ﴿ وَلَمْ يَعْمَلُونَ فِيهِ فَاتَقُوا اللهَ وَأُطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللهَ وَلَا يَعْمُ وَلَا اللهَ وَأُطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَلَا يَعْمُ وَلَا اللهُ وَأُطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللهَ مَوْ رَبّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هُذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيمٌ ﴿ فَالْعِيمُ فَوَيْلُ لِللَّاعِيمُ اللَّهُ وَا مُنْ عَذَابٍ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴿ فَلَ يَنْظُرُونَ فِيهِ فَا تَعْمُونَ اللَّهُ وَأُطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَلَعْمُوا مِنْ عَذَابٍ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ وَلَا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِلَا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِلَا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيمُهُ مَا فَعْتُمْ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

#### اللغة:

يصدون أي يصيحون ويضجون . وخصمون شديدون في الحصومة . وجعلناه مثلاً أي آية . والامتراء الشك .

#### الإعراب :

مثلاً مفعول ثان لضُرب لأن الفعل هنا بمعنى جعل، وهو يعود الى ابن مريم . وما ضربوه كلام مستأنف ، و « ما » نافية . وجدلاً مفعول لأجله . وان هو «ان» نافية . فلا تمترن النون للتوكيد . واتبعون أي واتبعوني ومثله وأطيعون . والمصدر من أن تأتيهم بدل من الساعة لأن المعنى هل ينظرون إلا اتيان الساعة . وبغتة صفة لمفعول مطلق محذوف أي اتياناً بغتة أو في مكان الحال أي مباغتة .

# المعنى :

( ولما ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدون وقالوا أآلهتنا خير أم هو ) ؟ الحطاب في قومك لرسول الله (ص) وضرب مبني للمجهول . وقال المفسرون : ان الذي ضرب ابن مريم مثلاً هو عبدالله بن الزيعرى بكسر الزاي وفتح الباء والراء ، وتشير الآية إلى حادثة خاصة بين الذي (ص) وكفار قريش، وملخصها انه لما نزل قوله تعالى : « انكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون – ٩٨ الأنبياء ، شق ذلك على قريش ، فقال ابن الزبعرى قبل أن يسلم ، قسال للرسول : ان النصارى يعبدون المسيح ، فإذا كان المسيح في النار فتحن نرضى أن تكون آلهتنا معه لأنه خير منها ، أو هي ليست خيراً منه . ولما سمع المشركون هذا النقض من ابن الزبعري رفعوا أصواتهم بالضجيج ليسكتوا الرسول عن الجواب ويوهموا الناس انه أعجز وأفحم ، وفي بعض الروايات ان رسول الله (ص) قال لابن الزبعرى : ما أجهلك بلغة قومك ؟ أمسا فهمت ان رسول الله (ص) قال لابن الزبعرى : ما أجهلك بلغة قومك ؟ أمسا فهمت ان رسول الله (ع) كال لا يعقل ؟.

( ما ضربوه لك إلا جدلاً ) . ان نقض المشركين عليك يا محمد بالمسيح ما هو بقصد إحقاق الحق واظهاره .. كلا ، بل للتهرب منه بالكذب والتمويسه ، وإلا فإنهم على علم اليقين بأن المراد من «وما تعبدون» أصنامهم بالذات ( يسل هم قوم خصمون ) يبالغون في اللجاج والحصومة بالباطل حرصاً على أرباحهم وعدوانهم ( ان هو إلا عبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلاً لبني اسرائيل ) . ان عيسى

عبد من عباد الله أنعم الله عليه بالنبوة، وخلقه كآدم من غير أب ليكون آية ندل بني اسرائيل على قدرة الله وعظمته لعلهم يهتدون ويتقون .. ولكنهم ازدادوا عتوآ وطغياناً ، وقالوا عن السيد المسيح وأمه ما يهتز له العرش .

( ولو نشاء لجعلنا منكم ـ أي بدلاً منكم ـ ملائكة في الأرض يخلفون ) أي بخلفونكم . هذا تهديد ووعيد للمشركين ، ومعناه ان الله غني عنكم وعن عبادتكم أيها المشركون ، ولو شاء أهلككم وجعل مكانكم ملائكة يخلفونكم في الأرض يقدسونه ويسبحون بحمده ولا يعصون له أمراً . ومثله : « وان تتولوا يستبدل قوماً غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم ـ ٣٨ محمد » .

( وانه لعلم للساعة فلا تمترن بها واتبعون هذا صراط مستقيم ) . ضمير انسه يعود الى القرآن ، والمعنى ان القرآن يُعلم الناس بيوم القيامة ويخبرهم عن حقيقته ، ويحذرهم من أهواله ، ولا يجوز الشك فيه .. و «هذا » اشارة الى القرآن أيضاً وانه صراط الله المستقيم ، قال تعالى : « ان هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم — ٩ الإسراء » . والأقوم هو الصراط المستقيم .

وتسأل : كيف يعسود الضمير الى القرآن مع العلم بأنه لم يرد له في الآيات ذكر ، والذي ذكر فيها هو عيسى (ع) فينبغي أن يعود الضمير اليسه ، لا إلى القرآن ؟

الجواب: ان موضوع الآيات هو الجدل في عيسى ، والحديث عنه كما وصفه القرآن ، لا كما هو في ذاته بصرف النظر عما جاء في كتاب الله ، وعليه يكون ذكر السيد المسيح ذكراً للقرآن ، ويؤيده قوله تعالى في نفس الآية : هذا صراط مستقيم ، فإن المراد به القرآن كما أسلفنا . والغريب ان بعض المفسرين أعادوا الضمير إلى عيسى ، ومع هذا فسروا الصراط المستقيم في الآية بدعوة محمد (ص) والقرآن .

( ولا يصدنكم الشيطان ) عن الحق والعمل بالقرآن ( انه لكم عدو مبين ) ، ظاهر العداوة والبغضاء يغريكم بالمنكر والفحشاء ، ومثله : « لا يفتننكم الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة – ٢٧ الأعراف » . ( ولما جاء عيسى بالبينات قال قد جثتكم بالحكمة ولابين لكم بعض الذي تختلفون فيه فاتقوا الله وأطبعون ) .

المراد بالبينات هنا المعجزات الدالة على نبوة عيسى ، كشفاء الأكمه والأبرص ، والمراد بالحكمة العلم بدين الله وشريعته، والمعنى ان عيسى الذي ثبتت نبوته بالدلائل الواضحة قال لبني اسرائيل : قد جثتكم من عند الله بأحكام الدين كلها عقيدة وشريعة ، وبها تعرفون المحق من المبطل ، فاتقوا الله ترشدوا .

وتسأل : لماذا قال بعض الذين تختلفون فيه ولم يقل كل :

وأجاب جماعة من المفسرين بأن القصد من ذلك ان عيسى (ع) بوصفه نبياً يبين لهم أمور الدين فقط ، أما شؤون الدنيا فلا تدخل في مهمته . وقد روى علماء السنة في صحاحهم عن النبي (ص) انه قال : « أنّم أعلم بأمور دنياكم ، وأنا أعلم بأمور دنياكم ،

( أن الله هـو ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم ) . هذا إشارة الى التوحيد والنهي عن الشرك ، والمعنى ظاهر على حـد تعبير الرازي ( فاختلف الأحزاب من بينهم فويل للذين ظلموا من عذاب يوم أليم ) . المراد بالأحزاب اليهود والنصارى من جهة ، والنصارى فيا بينهم من جهة ثانية . قال اليهود : ان عيسى ابن زنا مخالفين في ذلك جميع النصارى والمسلمين ، أما النصارى فقد اختلفوا بعد المسيح وتفرقوا شيعا ، فمن قـائل : ان عيسى عبد الله ورسوله ، وقائل : بل هو الله بالذات .. تعالى الله عما يصفون . وقائل : بل هو الله بالذات .. تعالى الله عما يصفون . ( هل ينظرون إلا الساعة أن تأتيهم بغتة وهم لا يشعرون ) ؟ هذا تهديد ووعيد لمن أله عيسى . وتقدم مثله في سورة يوسف الآية ١٠٧ .

# الاخلاء يومئذ الآية ٦٧ – ٨٠ :

الأَخِلَاء يَوْمَئِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوْ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴿ يَا عِبَادِ لاَ خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴿ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ قَعْزَنُونَ ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ وَلَا أَنْتُمْ فِيهَا الْمُنْفُلُ وَلَا أَنْهُ فِيهَا فَعَالَمُ مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْدِينُ وَأَنْتُمْ فِيهَا فَعَالَمُ مِنْ وَأَنْتُمْ فِيهَا فَعَلَمُ وَلَا أَنْهُمْ وَلَا أَنْهُمْ فِيهَا فَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْدِينُ وَأَنْتُمْ فِيهَا فَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْدِينُ وَأَنْتُمْ فِيهَا فَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَدٌ الْأَعْدِينُ وَأَنْتُمْ فِيهَا

#### اللغة :

مسلمين منقادين لله . تحبيرون تسرون وصحاف جمع صحفة كجفان جمع جفنة ، وهي اناء بؤكل فيه الطعام وأكواب جمع كوب ، وهو كوز أو ما أشبه ، ولا أذن له كما قيل . لا يفتر عنهم لا يخفف عنهم . ومبلسون آيسون من النجاة . ومالك خازن النار . وأبرموا أحكموا .

#### الإعراب :

الأخلاء مبتدأ وبعضهم مبتدأ ثان وعدو خبره ، والجملة خبر الأول ، ويومئذ متعلق بعدو . وجملة يا عباد السخ مفعول لقول محذوف ، والأصل يا عبادي وحذفت الياء تخفيفاً . والذين آمنوا بدل من يا عبادي . وفيها ما تشتهيه مبتدأ وخبر . وهم الظالمين « هم » ضمير فصل لا محل له من الإعراب . أم أبرموا اضراب ومثلها ام يحسبون .

#### المعنى :

( الاخلاء يومثذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين ) . المراد بالعداء هنا انقطاع الصلة سواء أكان معه تباغض وتلاعن أم لم يكن ، والمعنى ان صلة الحب والصداقة التي كانت في الدنيا قائمة بين الناس تنقطع يوم القيامة وتزول إلا إذا كان مصدرها الاخوة في الله والتعاون على طاعته ، فإنها عندثذ تستمر إلى ما لا نهاية بل تنمو وتزداد كلما طال المدى لأن ما كان لله ينمو .. هذا ، إلى ان أهل الجنة أسرة واحدة على اختلاف قومياتهم وبلادهم في الدنيا ، قال تعالى ؛ « ونزعنا ما في صدورهم من غل اخواناً على سرر متقابلين – ٤٧ الحجر » .

( يا عباد لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون ) . هـ لما أمان الله من الحزن والحوف غداً لمن آمن بالله واتقاه ( الذين آمنوا بآياتنا وكانوا مسلمين ادخلوا الجنة أنتم وأزواجكم تحبرون ) . هذا بيان وتفسير لعباد الله وانهم الذين آمنوا به وانقادوا لطاعته ، وان جزاءهم عنده تعانى أن يدخلهم الجنة مع أزواجهم الصالحات، ومعنى تحبرون تسرون أي ان ثوابهم لا يقف عنسد الأمن وعدم الحوف بل يتعداه إلى النعيم والحبور ، وأيضاً (يطاف عليهم بصحاف من ذهب وأكواب ) . الصحاف للطعام ، والأكواب للشراب ( وفيها ما تشتهيه الأنفس ) من الملذات الروحيسة والمادية ( وتلذ الأعين ) من المناظر الجميلة (وأنتم فيها خالدون ) الى ما لا بهاية ( وتلك الجنة التي أورثتموها بما كنتم تعملون ) الجنة حق لكم أيها المؤمنون العاملون كثيرة منها تأكلون ) . طعام وشراب وفاكهة أيضاً . والذي تشتهيسه كثيرة منها تأكلون ) . طعام وشراب وفاكهة أيضاً . والذي تشتهيسه الأنفس لا يبلغه الحصر ، لأن شهوة النفس لا ضابط لها ، وكذلك لذة العين .

( ان المجرمين في عذاب جهنم خالدون لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون ) . بعد أن ذكر سبحانه الهادين المهديين ذكر الضالين المضلين ، وانهم في عذاب دائم لا أمل لهم في انقطاعه ، ولا في تخفيفه بعض الشيء ( وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ) . لأنه سبحانه حذرهم وأنذرهم ، فأبوا إلا كفوراً .

( وذادوا يا مالك ليقض علينا ربك قال انكم ماكثون ). استغاثوا بمالك خازن النيران ، وطلبوا منه أن يمن الله عليهم بالموت ليستريحوا من العذاب. فأجسابهم

مالك : لا نجاه مما أنتم فيه .. هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون . وتسأل : لقد وصفهم سبحانه في الآية السابقة بأنهم مبلسون أي آيسون حتى من تخفيف العذاب لحظة واحدة فضلاً عن انقطاعه ، فكيف أخبر عنهم هنا انهم يطلبون الموت ليستريحوا من العذاب ؟ ألا يدل هذا الطلب على الرجاء الذي يتنافى مع اليأس ؟

الجواب : أن لأهل النار حالات يغلب عليهم اليأس في بعضها ، وتلوح لهم بارقة من أمل في بعضها الآخر .. هذا ، الى أنه من الجائز أن يكــون نداؤهم مالكاً لمجرد التعبير عن شدة ما بهم .

( لقد جثناكم بالحق ولكن أكثركم للحق كارهون ) . الذين يعرضون عن الحق على نوعين : الأول يعرض عنه لجهله به . والثاني يعرض عنه لأنه يصادم أهواءهم وأغراضهم . وهذا النوع من الناس هم الأكثرية الغالبية .. وكبل من يدخل النار غدا يدخلها لأنه أعرض عن الحق ولم يعمل به ، ولكن القليل منهم استحق العذاب لأنه قصر في طلب العلم بالحق ، والأكثر استحقوا العذاب لأنهم تركوا الحق لتصادمه مع أهوائهم، لا لجهلهم به ( أم أبرموا أمراً فإنا مبرمون ) . فسمر أبرموا يعود إلى المشركين ، والمعنى ما دبر المشركون كيداً للنبي إلا أبطل فسمر أبرموا يعود إلى المشركين ، والمعنى ما دبر المشركون كيداً للنبي الا أبطل الله كيدهم ، كما فعل بقريش حين اجتمعت على اغتيال الرسول (ص) وهو نائم في فراشه ( أم يحسبون أنا لا نسمع سرهم ونجواهم بلى ورسلنا لديهم يكتبون ). أم يدبرون الكيد بالسر ، ويعتقدون ان ذلك يخفى عليه تعالى ، ولكنه يعلم السر وأخفى ، وهو لا مهدي كيد الحائين .

# ان كان للرحمن ولد الآية ٨١ – ٨٩ :

قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ وَلَدُ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَابِدِينَ \* سُبْحَانَ رَبِّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ \* فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ \* وَهُــوَ ٱلَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهُ وَفِي الْأَرْضِ

إِلٰهُ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴿ وَتَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعَنْ لَهُ عُلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعَنْ مَنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَيْنَ يَدُّعُونَ ﴿ وَلَيْنَ مَنْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللهُ فَأَنَّى يُونَى كُونَ ﴿ وَقِيلِهِ يَا رَبّ إِنَّ مَا اللهُ فَأَنَّى يُونَى كُونَ ﴿ وَقِيلِهِ يَا رَبّ إِنَّ مَا اللهُ فَأَنَّى اللهُ فَأَنَّى اللهُ فَأَنَّى اللهُ وَقُلْ سَلَامٌ فَسَوفَ يَعْلَمُونَ ﴾ وألله فولاً قومْ لا يُورِمنُونَ ﴿ فَاصْفَحَ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ فَسَوفَ يَعْلَمُونَ ﴾

#### اللغة:

يؤفكون يصرفون عن الحق . وقيله وقوله بمعنى واحد .

#### الإعراب :

هو مبتدأ والذي خبر وفي السهاء متعلق بإله لأنه بمعنى معبود ، وإله خبر لمبتدأ محلوف أي هو إله في السهاء . وقيله على حذف مضاف عطفاً على وعنده علم الساعة أي وعنده علم قيله أيضاً .

#### المعى :

(قل ان كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين) . ذكر صاحب مجمع البيان لهذه الآية خمسة معان ، وأطال الكلام من غير موجب ، لأن المعنى واضع ، وهو قل يا محمد لمن يدعي بأن نقه ولداً : أنا معك شريطة أن تثبت فلك بالدليل المقاطع .. ولكن لا دليل على هذا الزعم ، بل قام الدليل على عكسه وفساده ، لذا أنا من الموحدين المؤمنين بأن الله لم يلد ولم يولسد .. واختصاراً ان الرسول الأعظم (ص) علق اعترافه بعبادة الله الذي يلد ، علقه على محال ، وليس من

شك ان وجود المعلق على محال محال مثله .. وهذا أسلوب معروف بين العلماء في الجدل والنقاش ، وهو أبلغ في افحام الحصم .

(سبحان رب السموات والأرض رب العرش عما يصفون) من نسبة الولد والشريك اليه تعالى (فذرهم بخوضوا ويلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون). ذرهم تهديد ووعيد ، والمراد بالحوض واللعب هنا القول في الله بغير علم، ويومهم هو يوم القيامة (وهو الذي في السهاء إله وفي الأرض إله وهو الحكيم العليم). الله وحده خالق الكون بأرضه وسمائه ، ومدبره بعلمه وحكمته، ولا أحد سواه يستحق العبادة .

( وتبارك الذي له ملك السموات والأرض وما بينها وعنده علم الساعة). قوله تعالى : « وما بينها » يومىء الى ان في الفضاء كاثنات لا نعلم حقيقتها، والساعة يوم القيامة ، ولا أحد يعلم متى تقوم الا الله ( واليه ترجعون ) للحساب والجزاء ( ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق وهم يعلمون ) . أنهم يعبدون الأصنام لأنها تشفع لهم عند الله بزعمهم. فقال سبحانه: كلا، لا يشفع عنده إلا من نطق بكلمة التوحيد ، وآمن بها عن علم ، وكان المشفوع له أهلا المشفاعة والعفو عنه .

( ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله فأنى يؤفكون ) . هم يعترفون بالله وانه هو الذي خلقهم ومع ذلك ينصرفون عن عبادته الى عبادة الأصنام . وتقدم مثله في الآية ٩ من هذه السورة ( وقيله يا رب ان هؤلاء قوم لا يؤمنون فاصفح عنهم وقل سلام فسوف يعلمون ) . ضمير قيله يعود الى الرسول (ص) ، وهو على حذف مضاف عطفاً على علم الساعة أي وعنده علم قول الرسول ، والمعنى ان الرسول قال لربه : ان الذين بعثني البهم لم يستجيبوا لي . فقال له سبحانه: لا تحتفل بإعراضهم فإن العاقبة لك عليهم . والمراد بالسلام هنا هو المراد بالسلام في قوله تعالى : « وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً — ٣٣ الفرقان » .

كتبت القسم الأخير من هذا المجلد في العشرة الأولى من شهر المحرم سنــة ١٣٩٠ هـ بفنــدق كربلاء المقدسة في جوار سيد الشهداء سبـط الرسول الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم .

# *القهرست* سودة النعل

| ۰  | هدى وبشرى للمؤمنين الآية ١ - o            |
|----|-------------------------------------------|
| У  | موسى الآية ٦ – ١٤                         |
| ١. | سليان الآية ١٥ – ١٩                       |
| 14 | العظات والعبر في نملة سليمان              |
| ١٤ | مالي لا أرى الهدهد الآية ٢٠ ــ ٢٦         |
| ۱۷ | اذهب بكتابي هذا الآية ٧٧ ـــ ٣٥           |
| 11 | هل الفساد طبيعة في الملوك ؟               |
| ۲. | عرش بلقيس الآية ٣٦ ــ ٤٠                  |
| 74 | نكروا لما عرشها الآية ٤١ ــ ٤٤            |
| 40 | صالح الآية ١٥ – ٥٣                        |
| YV | لوط الآية ٤٥ ــ ٥٨                        |
| 41 | سلام على عباده الذين اصطفى الآية ٥٩ ــ ٦٤ |
| 44 | الصلاة والسلام على المتقين                |
| 37 | عالم الغيب والبعث الآية ٦٥ ــ ٧٥          |
| ۳۷ | ان هذا القرآن يقص الآية ٧٦ – ٨٥           |
| ٣٨ | شعار اسرائيل سمعنا وعصينا                 |
| ٤١ | تمر الجبال مر السحاب الآية ٨٦ – ٩٣        |
| 24 | الجبال وحركة الأرض                        |

#### سورة القصص

| 73 | آیات الکتاب الآیة ۱ ـ ٦                |
|----|----------------------------------------|
| ٤٧ | لماذا اضطهد فرعون بني اسرائيل          |
| ŧ۸ | منى يمن الله على المستضعفين            |
| ٥٠ | أم موسى الآية ٧ — ١٣                   |
| ۳٥ | ولما بلغ أشده الآية ١٤ – ١٩            |
| ۲٥ | ان الملاً يأتمرون بك الآية ٢٠ ــ ٢٨    |
| ٦. | الشريعة الاسلامية نسخت جميع الشرائع    |
| 77 | قضى موسى الأجل الآية ٢٩ – ٣٢           |
| 74 | فاخاف ان يقتلون ِ الآية ٣٣ ـــ ٣٧      |
| 70 | ما علمت لكم من إله غيري الآية ٣٨ ــ ٤٣ |
| ٨٢ | محمد وأنباء الغابرين الآية ٤٤ ــ ٥١    |
| ٧٣ | يؤتون أجرهم مرتين الآية ٥٢ ــ ٥٤       |
| ٧٤ | الصبر حكمة وبطولة                      |
| ۷٥ | انك لا تهدي من أحببت الآية ٥٥ ــ ٦١    |
| ٧٦ | أبو طالب والاسلام                      |
| ٧٩ | أين شركائي الآية ٦٢ ـــ ٧٠             |
| ۸¥ | الحكمة من الليل والنهار الآية ٧١ – ٧٥  |
| ٨٤ | قارون الآية ٧٦ – ٨٢                    |
| 78 | قارون والرأسمالية المستبدة             |
| ۸٩ | لراد <b>ك إ</b> لى معاد الآية ٨٣ ــ ٨٨ |
| 4. | أخبار الغيب عن العملاء والحونة         |

# سورة العنكبوت

| 47           | الاعان جهاد وصبر الآية ١ ٩                 |
|--------------|--------------------------------------------|
| 40           | أيضاً البر بالوالدين                       |
| 44           | ومن الناس من يقول آمنا الآية ١٠ – ١٥       |
| 4٧           | ايمان أو سراب                              |
| 11           | ابراهيم الآية ١٣ – ١٨                      |
| ١            | الله المبدىء والمعيد الآية ١٩ – ٢٧         |
| 1.1          | القرآن والفكر                              |
| 1.0          | لوط الآية ۲۸ – ۳۵                          |
| 1.7          | شعيب الآية ٣٦ ــ ٤٠                        |
| ۱۰۸          | ان أوهن البيوت لبيت العنكبوت الآية ٤١ – ٤٥ |
| 111          | الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر             |
| 110          | الجدال بالتي هي أحسن الآية ٤٦ – ٤٩         |
| 114          | المنهج الجدلي في القرآن                    |
| 111          | إنما الآيات عند الله الآية ٥٠ ــ ٥٠        |
| 111          | وكأين من دابة لا تحمل رزقها الآية ٥٦ – ٦٣  |
| 144          | الرزق والثقة بالمخلوق دون الخالق           |
| 140          | الدنيا لهو ولعب الآية ٦٤ – ٦٩              |
|              | سورة الروم                                 |
| ۱ <b>۲</b> ۸ | غلبت الروم الآية ١ – ٧                     |
| ۱۳۰          | أولم يتفكروا في أنفسهم الآية ٨ — ١٦        |
| 144          | من مشاهد الكون وخلق الانسان الآية ١٧ ــ ٢٥ |
| 177          | الزواج القرآني                             |

| 144         | كل له قانتون الآية ٢٦ ـــ ٢٩             |
|-------------|------------------------------------------|
| 11.         | ذلك الدين القيم الآية ٣٠ ــ ٣٢           |
| 111         | دين الله والفطرة                         |
| 144         | وإذا مس الناس ضر الآية ٣٣ ــ. ٤٠         |
| 117         | ظهر الفساد في البر والبحر الآية ٤١ ــ ٤٥ |
| 111         | من الآيات الكونية الآية ٤٦ ــ ٥١         |
| 101         | العقل وفكرة البعث                        |
| 101         | خلقكم من ضعف الآية ٥٢ _ ٣٠               |
|             | سورة لقيان                               |
| 100         | هذا خلق الله الآية ١ ــ ١١               |
| 104         | الاتجار بالدين والضمير                   |
| 101         | لقان الآية ١٧ ــ ١٩                      |
| 177         | الصخرة وقرن الثور                        |
| 1718        | فقد استمسك بالعروة الوثقى الآية ٢٠ ــ ٧٨ |
| 177         | من هو المستمسك بالعروة الوثقى ؟          |
| ١٦٨         | بولج الليل في النهار الآية ٢٩ ــ ٣٢      |
| 14.         | ان الله عنده علم الساعة الآية ٣٣ ــ ٣٤   |
| 171         | لماذا خلق الله الانسان ؟                 |
| ۱۷۳         | علم الساعة والغيث وما في الأرحام         |
| سورة السجدة |                                          |
| 177         | الذي أحسن كل شيء خلقه الآية ١ ــ ٩       |
|             | ልጚጚ                                      |

| 174          | المجرمون ناكسو رؤوسهم الآية ١٠ – ١٤           |
|--------------|-----------------------------------------------|
| ۱۸۱          | أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً الآية ١٥ ــ ٢٢ |
| ۱۸٤          | فلا تكن في مرية من لقائه الآية ٢٣ – ٣٠        |
|              | سورة الأحزاب                                  |
| ۱۸۸          | يا أيها النبي انق الله الآية ١ ــ ٣           |
| ۱۸۹          | ما جعل الله لرجل من قلبين الآية ٤ ــ ه        |
| 14.          | قلب واحد وايمان واحد                          |
| 117          | النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم الآية ٦ ــ ٨   |
| 144          | هل النبي حاكم بأمره ؟                         |
| 190          | الأحزاب الآية ٩ ــ ١٥                         |
| 143          | ملخص قصة الأحزاب                              |
| ۲.,          | لن ينفعكم الفرار الآية ١٦ ــ ٢٠               |
| ۲۰۳          | في رسول الله أسوة حسنة الآية ٢١ ــ ٢٧         |
| Y.0          | المسلم على قسمين                              |
| <b>Y • V</b> | ملخص قصة بني قريظة                            |
| ۲٠۸          | هل ظلم محمد (ص) بني قريظة ؟                   |
| ۲۱.          | يا أيها النبي قل لأزواجك الآية ٢٨ ــ ٣٠       |
| *11          | النبي وكثرة الأزواج                           |
| 110          | طهارة أهل البيت الآية ٣١ ــ ٣٤                |
| 717          | أهل البيت                                     |
| *14          | والحافظون لحدود الله والحافظات الآية ٣٥       |
| Y14          | قصة زينب بنت جحش الآية ٣٦ ــ ٤٠               |
|              |                                               |

| ***         | هل اشتهى النبي زينب بنت جحش ؟                     |
|-------------|---------------------------------------------------|
| 770         | لماذا ختمت النبوة بمحمد ؟                         |
| ***         | هو الذي يصلي عليكم الآية ٤١ – ٤٩                  |
| 774         | يا أيها النبي إنا أحللنا لك أزواجك الآية ٥٠ ــ ٥٧ |
| 777         | فإذا طعمتم فانتشروا الآية ٥٣ ــ ٥٥                |
| 747         | صلوا عليه وسلموا تسليماً الآية ٥٦ ــ ٥٨           |
| 444         | كيف نصلي عليك يا رسول الله ؟                      |
| <b>7</b> ٣٨ | وجوب الحجاب الآية ٥٩ – ٦٢                         |
| 71.         | الحرب النفسية                                     |
| 711         | يسألك الناس عن الساعة الآية ٦٣ ــ ٦٩              |
| 724         | إنَّا عرضنا الأمانة الآية ٧٠ ــ ٧٣                |

#### سورة سبأ

| الكافرون باليوم الآخر الآية ٧ – ٩  داود وسليمان الآية ١٠ – ١٤  نقد الفكر الديني  سبأ الآية ١٥ – ٢١  ملخص القصة  ملخص القصة  قل ادعوا الذين زعمم الآية ٢٢ – ٣٠  ن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣٠ – ٣٣  المترفون الآية ٣٠ – ٣٣ | 717         | الحمد لله الذي له ما في السموات الآية ١ ــ ٦ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------|
| نقد الفكر الديني  ۲۵۲  سبأ الآية ۱۵ – ۲۱  ملخص القصة  ملخص القصة  قل ادعوا الذين زعمم الآية ۲۲ – ۳۰  لن يؤمنوا بالقرآن الآية ۳۲ – ۳۳  ۲۲۳                                                                             | 71          | الكافرون باليوم الآخر الآية ٧ ــ ٩           |
| ۲۵٦       ۲۱ – ۲۰         ۸۵۷       ملخص القصة         ۲۲۰       ۳۰ – ۲۲ قل ادعوا الذين زعمتم الآية ۲۲ – ۳۰         ۲۲۳       ۲۳۳         ۲۲۳       ۲۳۳                                                               | 40.         | داود وسلیمان الآیة ۱۰ ــ ۱۶                  |
| ملخص القصة<br>قل ادعوا الذين زعمتم الآية ٣٠ – ٣٠<br>لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ – ٣٣<br>لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ – ٣٣                                                                                                | 704         | نقد الفكر الديني                             |
| قل ادعوا الذين زعمتم الآية ٣٠ – ٣٠<br>لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ – ٣٣<br>لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ – ٣٣                                                                                                              | 707         | سبأ الآية ١٥ ــ ٢١                           |
| لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ – ٣٣                                                                                                                                                                                       | YeV         | ملخص القصة                                   |
|                                                                                                                                                                                                                       | <b>Y7</b> • | قل ادعوا الذين زعمتم الآية ٢٢ ــ ٣٠          |
| المترفون الآية ٣٤ ــ ٤٢                                                                                                                                                                                               | <b>ሃ</b> ገም | لن يؤمنوا بالقرآن الآية ٣١ ــ ٣٣             |
|                                                                                                                                                                                                                       | 777         | المترفون الآية ٣٤ ــ ٤٢                      |

| Y74 | انما أعظكم بواحدة الآية ٣٣ – •• |
|-----|---------------------------------|
| *** | وانتى لهم التناوش الآية ٥١ – ٥٢ |

# سورة فاطر

| 440 | الحمد لله فاطر السموات والأرض الآية ١ ــ ٣      |
|-----|-------------------------------------------------|
| *** | فقـد كذبت رسل من قبلك الآية ٤ – ٨               |
| 174 | زین له سوء عمله                                 |
| ۲۸۰ | والعمل الصالح يرفعه الآية ٩ – ١١                |
| YAY | وما يستوي البحران الآية ١٧ ـــ ١٨               |
| 440 | وما يستوى الأعمى والبصير الآية ١٩ ــ ٢٨         |
| 444 | لكل أمة رسول                                    |
| PAY | ظالم لنفسه ومقتصد وسابق بالخيرات الآية ٢٩ ــ ٣٥ |
| 747 | لا يقضى عليهم الآية ٣٦ ـ ٣٩                     |
| 111 | يمسك السموات والأرض الآية ٤٠ ــ ٤٣              |
| **  | ما ترك على ظهرها من دابة الآبة ٤٤ ــ ٥٠         |

# سورة يس

| 799 | انك لمن المرسلين الآية ١ ــ ١٢          |
|-----|-----------------------------------------|
| * • | الموسيقى الباطنية في القرآن             |
| *•* | رسولان عززهما الله بثالث الآية ١٣ ــ ٢٧ |
| 411 | يا حسرة على العباد الآية ٢٨ ــ ٣٦       |
| ۳۱۳ | وفي كل شيء له آية الآية ٣٧ ــ ١٤        |

| 417 | اتقوا ما بين أيديكم الآية ه٤ ــ ٤٥             |
|-----|------------------------------------------------|
| *14 | أصحاب الجنة وأصحاب النار الآية ٥٥ ــ ٦٨        |
| 444 | وما علمناه الشعر الآية ٦٩ ــ ٧٠                |
| 378 | أيدي الله هي سنن الكون والطبيعة الآية ٧١ ــ ٧٦ |
| 410 | قال من بحبي العظام الآية ٧٧ – ٨٣               |

# سورة الصافات

| 447   | والصافات صفاً الآية ١ ـــ ١٠              |
|-------|-------------------------------------------|
| **•   | الله والقسم بخلقه                         |
| **1   | بل عجبت ويسخرون الآية ١١ – ٢٦             |
| 220   | وأقبل بعضهم على بعض الآية ٢٧ ـــ ٣٧       |
| ***   | على سرر متقابلين الآبة ٣٨ – ٤٩            |
| ***   | المرأة والفتيان                           |
| 444   | لمثل هذا فليعمل العاملون الآية ٥٠ ــ ٦٨   |
| 727   | ضل قبلهم أكثر الأولين الآية ٦٩ ــ ٨٢      |
| 721   | سام ويافث وحام                            |
| T & 0 | وان من شيعته لابراهيم الآية ٨٣ ــ ٩٩      |
| ٣٤٨   | أرى في المنام اني أذبحك الآية ١٠٠ ــ ١١٣  |
| 401   | هل الذبيح اسماعيل أو إسحق ؟               |
| 401   | موسى والياس الآية ١١٤ – ١٣٢               |
| 307   | لوط ويونس الآية ١٣٣ – ١٤٨                 |
| ***   | ألربك البنات ولهم البنون الآية ١٤٩ ــ ١٦٠ |

| ۳۰۹<br>۳٦٠  | فإنكم وما تعبدون الآية ١٦١ ـــ ١٧٠<br>وان جندنا لهم الغالبون الآية ١٧١ ــ ١٨٢ |  |  |  |  |  |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| سورة ص      |                                                                               |  |  |  |  |  |
| ۳٦٣         | ص والقرآن ذي الذكر الآية ١ ــ ١١                                              |  |  |  |  |  |
| 470         | تقليد الموحد وتقليد المشرك                                                    |  |  |  |  |  |
| <b>*</b> 7V | اصبر على ما يقولون الآية ١٢ ــ ٢٠                                             |  |  |  |  |  |
| **          | ٩٩ نعجة ونعجة واحدة الآية ٢١ ٢٥                                               |  |  |  |  |  |
| **1         | التفسير والاسرائيليات                                                         |  |  |  |  |  |
| 400         | جعلناك خليفة في الأرض الآية ٢٦ ــ ٢٩                                          |  |  |  |  |  |
| **          | سليمان الآية ٣٠ ـــ ٤٠                                                        |  |  |  |  |  |
| ۴۸.         | أيوب الآية ٤١ – ٤٨                                                            |  |  |  |  |  |
| <b>ዮ</b> ለዮ | المتقون والطاغون الآية ٤٩ ـــ ٦٤                                              |  |  |  |  |  |
| ۳۸٦         | إنما أنا منذر الآية ٢٥ ــ ٨٨                                                  |  |  |  |  |  |
| ٣٨٨         | الاسلام وفتاة انكليزية                                                        |  |  |  |  |  |
| سورة الزمر  |                                                                               |  |  |  |  |  |
| 444         | الله الدين الخالص الآية ١ ـ ٤                                                 |  |  |  |  |  |
| ۳۹۳         | یکو ر النهار علی اللیل الآیة ہ 🕒 ۸                                            |  |  |  |  |  |
| <b>44</b> 4 | يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه الآية ٩ – ١٦                                       |  |  |  |  |  |
| 444         | حتى الأنبياء يفعلون رغبة ورهبة                                                |  |  |  |  |  |
| ٤٠٢         | الذين يستمعون القول قيتبعون أحسنه الآية ١٧ ــ ٢١                              |  |  |  |  |  |

| ٤٠٥                             | شرح الله صدره للاسلام الآية ٢٢ ــ ٢٤                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٧                             | قرآنًا عربيًا غير ذي عوج الآية ٢٥ – ٣١                                                                                                                                                                                    |
| ٤٠٩                             | ترجمة القرآن                                                                                                                                                                                                              |
| 210                             | أليس الله بكاف عبده الآية ٣٢ ــ ٣٧                                                                                                                                                                                        |
| £17                             | قل حسبي الله الآية ٣٨ – ٤٥                                                                                                                                                                                                |
| ٤٢٠                             | أنت تحكم بين عبادك الآية ٤٦ – ٥٧                                                                                                                                                                                          |
| 177                             | علر أقبح من ذنب                                                                                                                                                                                                           |
| ٤Y٥                             | ان الله يغفر الذنوب جميعاً الآية ٥٣ – ٥٩                                                                                                                                                                                  |
| ٤Y٧                             | الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة الآية ٦٠ ٦٧                                                                                                                                                                             |
| 143                             | وسيق الذين كفروا الآية ٦٨ – ٧٢                                                                                                                                                                                            |
| £ <b>*</b> £                    | And the Thirt and the a                                                                                                                                                                                                   |
| 4.4                             | وسيق الذين اتقوا الآية ٧٣ ــ ٥٧                                                                                                                                                                                           |
|                                 | وسيق الدين اتفوا الآيه ٧٣ – ٧٥<br>سورة غافر                                                                                                                                                                               |
| <b>1</b> 77                     |                                                                                                                                                                                                                           |
|                                 | سورة غافر                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>1</b> 77                     | سورة غافر<br>غافر الذئب وقابل التوب الآية ١ – ٦                                                                                                                                                                           |
| 177<br>178                      | سورة غافر<br>غافر الذئب وقابل التوب الآية ١ – ٦<br>الذين يحملون العرش الآية ٧ – ١٠                                                                                                                                        |
| 177<br>177<br>11.               | سورة غافر غافر غافر غافر غافر الذئب وقابل التوب الآية ١ – ٦ الذين يحملون العرش الآية ٧ – ١٠ أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين الآية ١١ – ١٧                                                                                    |
| 177<br>177<br>11.               | سورة غافر غافر غافر غافر غافر غافر الذئب وقابل التوب الآية ١ – ٣ الذين يحملون العرش الآية ٧ – ١٠ أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين الآية ١١ – ١٧ وانذرهم يوم الآزفة الآية ١٨ – ٢٢                                              |
| 177<br>177<br>11.               | سورة غافر الذئب وقابل التوب الآية ١ – ٦ الذين بحملون العرش الآية ٧ – ١٠ أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين الآية ١١ – ١٧ وانذرهم يوم الآزفة الآية ١٨ – ٢٢ موسى الآية ٣٦ – ٢٩                                                    |
| 177<br>178<br>118<br>117<br>119 | سورة غافر غافر غافر الذئب وقابل التوب الآية ١ – ٣ الذين يحملون العرش الآية ٧ – ١٠ أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين الآية ١١ – ١٧ وانذرهم يوم الآزفة الآية ١٨ – ٢٧ موسى الآية ٣٠ – ٢٧ وما الله يريد ظلماً للعباد الآية ٣٠ – ٣٠ |

| 209         | الله واسرائيل                                         |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| 173         | لخلق السموات والأرض أكبر الآية ٥٦ ٦٣                  |
| \$70        | وصوركم فأحسن صوركم الآية ٦٤ – ٦٨                      |
| <b>£</b> 77 | الفيلسوف راسل والأجل المسمى                           |
| <b>६</b> ٦٨ | ذلكم بما كنتم تفرحون الآية ٦٩ – ٧٨                    |
| ٤٧٠         | نطلب الدنيا باسم الدين                                |
| <b>£</b> ٧1 | الذي جعل لـكم الانعام الآية ٧٩ – ٨٥                   |
|             | سورة فصلت السجدة                                      |
| ٤٧٤         | كتاب فصلت آياته الآية ١ – ٨                           |
| ٤٧٧         | خلق الله الأرض الآية ٩ – ١٢                           |
| 144         | ما هو الحل لمشكلة الجوع ؟                             |
| ٤٨١         | أنذرتكم صاعقة الآية ١٣ – ١٨                           |
| 144         | شهد عليهم سمعهم وأبصارهم الآية ١٩–٢٤                  |
| ٤٨٦         | وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن الآية ٢٥ – ٢٩  |
| 143         | قانوا ربنا الله ثم استقاموا الآية ٣٠ ــ ٣٣            |
| ٤٩٠         | الله والانسان والعمل                                  |
| 144         | لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه الآية ٣٧ – ٤٦ |
| 141         | الرحلة انى القمر                                      |
| <b>£4V</b>  | اسرائيل والقرآن                                       |
| ۰۰۳         | اليه يرد علم الساعة الآية ٧٧ – ٥٠                     |
| 0.0         | سنريهم آياتنًا في الآفاق الآية ٥١ – ٥٤                |
| 0.7         | الكون هو قرآن الله الكبير                             |

#### سورة الشورى

| ۹۰۹                      | كذلك يوحى البك الآية ١ – ٨                                                                                                                                                                    |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 017                      | أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه الآية ٩ ـــ ١٤                                                                                                                                                   |
| 710                      | واستقم كما أمرت الآية ١٥ – ١٨                                                                                                                                                                 |
| ۸۱٥                      | الله لطيف بعياده الآية ١٩ ــ ٢٢                                                                                                                                                               |
| ۰۲۰                      | أطعني تكن مثلي                                                                                                                                                                                |
| 071                      | من هم القريسي الآية ٢٣ ــ ٢٦                                                                                                                                                                  |
| 471                      | الرزق بالعمل لا بالدعاء الآية ٢٧ – ٣٥                                                                                                                                                         |
| ٥٧٧                      | وما عند الله خير وأبقى الآية ٣٦ ــ ٤٣                                                                                                                                                         |
| ۰۳۰                      | الخاسر من خسر نفسه الآية ٤٤ ـــ ٥٠                                                                                                                                                            |
| ۰۳۳                      | صورة الاتصال بين الله ورسله الآية ٥١ ــ ٥٣                                                                                                                                                    |
|                          |                                                                                                                                                                                               |
|                          | سورة الزخرف                                                                                                                                                                                   |
| ٥٣٦                      | سورة الزخرف<br>وانه في أم الكتاب الآية ١ – ١٤                                                                                                                                                 |
| 041<br>041               |                                                                                                                                                                                               |
|                          | وانه في أم الكتاب الآية ١ ــ ١٤                                                                                                                                                               |
| 044                      | وانه في أم الكتاب الآبة ١ – ١٤<br>أم اتخذ مما بخلق بنات الآبة ١٥ – ٢٥                                                                                                                         |
| 044<br>0£7               | وانه في أم الكتاب الآية ١ – ١٤<br>أم اتخذ مما بخلق بنات الآية ١٥ – ٢٥<br>أهم يقسمون رحمة ربك الآية ٢٦ – ٣٥                                                                                    |
| 049<br>019<br>010        | وانه في أم الكتاب الآبة ١ – ١٤<br>أم اتخذ ثما يخلق بنات الآبة ١٥ – ٢٥<br>أهم يقسمون رحمة ربك الآبة ٢٦ – ٣٥<br>لماذا كرم الله وجه علي ؟                                                        |
| 044<br>017<br>010<br>010 | وانه في أم الكتاب الآبة ١ – ١٤<br>أم اتخذ مما بخلق بنات الآبة ١٥ – ٢٥<br>أهم يقسمون رحمة ربك الآبة ٢٦ – ٣٥<br>لماذا كرم الله وجه علي ؟<br>أفأنت تسمع الصم الآبة ٣٦ – ٤٥                       |
| 044<br>040<br>040<br>A40 | وانه في أم الكتاب الآبة ١ – ١٤<br>أم اتخذ مما بخلق بنات الآبة ١٥ – ٢٥<br>أهم يقسمون رحمة ربك الآبة ٢٦ – ٣٥<br>لماذا كرم الله وجه علي ؟<br>أفأنت تسمع الصم الآبة ٣٦ – ٤٥<br>موسى الآبة ٣٦ – ٣٥ |