



الدكتور عمر سليمان الأشقر

هن النفائس النبي النبي النبي النبياني النبياني

# شرد ابن الفيم الأسلماء المراكسي

الدكتور عمر سليمان الأشقر





# حقوق الطبع محفوظة ۱٤۲۸ هـ - ۲۰۰۸م

# الطبعة الأولى



العبدلي/ مقابل مركز جوهرة القدس ص.ب ٩٢٧٥١١ عــمَـان ١١١٩٠ الأردن

هاتف: ۲۰۹۲۹۵۰ ۲۹۲۹۰۰

فاكس: ٢٩٢٩٤١ ٦ ٢٩٩٠٠

Email: ALNAFAES@HOTMAIL.COM www.al-nafaes.com

# فَاتِحَبُمُ الْكِتَابُ

الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، والحمد لله الكبير المتعالي، الذي تسمّى بأحسن الأسهاء، واتّصف بالأفضل من الصفات، والحمد لله ذي الجلال والإكرام الذي حاز الكهال من الأسهاء والصفات والفعال.

أحمده حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، كها يجب ربنا ويرضى، فله أعظم المنن، وإليه ينتهي الجود والكرم، وإليه يتناهى المجد والجلال والإكرام، وأصلي وأسلم على المبعوث رحمة للعالمين، الذي هدانا إلى الصراط المستقيم، وأقامنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، ولا يتنكبها إلا ضال، فصلوات الله وسلامه عليه إلى يوم الدين، وأصلي على صحبه الأخيار، وآله الأطهار، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فهذا كتاب جامع – إن شاء الله – لما تحدث عنه الشيخ العلاّمة أبو عبدالله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن حريز بن مكي الزرعي، ثمّ الدمشقي الشهير بابن قيم الجوزية في باب أسهاء الله وصفاته.

وهذا الكتاب له مذاق خاص وطعم خاص بين الكتب التي تُعنى بأسهاء الله وصفاته، فمنذ سنوات أصدرت بعون الله وتوفيقه كتاباً في هذا الموضوع، وقد اقتضاني ذلك إلى الاطلاع على الكتب التي شرحت أسهاء الله الحسنى، وأنا اليوم

وبعد أن اطلعت على ما دوَّنه ابن القيم أجده فرداً فيها قام به، سبق غيره في هذا المجال سبقاً لا يُبارى، ولا يُحاكى.

إن الدارس لما دوَّنه ابن القيم في هذا الباب يجده يتحدث عن موضوع خالط نفسه، وسرى إلى شغاف قلبه، فإذا تحدث عنه، فلا تجده اكتفى بالنقل عن غيره، أو اكتفى بالرجوع إلى كتب اللغة، ولكنك تجده يفيض علينا علماً قد تناهى نضجه، واستوى على سوقه، فهو يتحدث عن مجاهدة ومعاناة، فيروعك منه تأصيلات ولفتات ونظرات، تجعلك تطرب لما يورده عليك، وتجد كلامه يسري إلى نفسك تياراً كهربائياً، لا تملك له دفعاً.

وهو في ذلك كله يعتمد المنهج الذي كان عليه أهل السنة والجهاعة من الصحابة ومن تبعهم بإحسان من بعدهم، ويرصع ذلك كله بالنصوص القرآنية والأحاديث النبوية الصحيحة، وهو في ذلك يصوب ويخطئ، ويبين عوار الذين ضلوا في هذا الباب، ويبين الآثار الخطيرة التي تترتب على أقوالهم، فإن المناهج المخالفة تقوم حجاباً يحول بين أصحابها وخالقهم وبارئهم، بمقدار ما تلبسوا به من ضلال.

و مما يُحمد عليه العلامة ابن القيم رحمه الله أنه قعد قواعد كثيرة، جعلها ضابطة للحق في هذا الباب، ونافية للباطل الذي تلبست به، ومصححة لما ذهب إليه الذين ضلوا في هذا الطريق، وقد رصدت كثيراً منها في آخر هذا الكتاب.

ولما كنت ناقلاً عن الشيخ العلامة ابن القيم من كتبه، التي كتبها في عمره المديد، فإنني كنت أجد في بعض الأحيان أكثر من نص عنه في الموضوع الواحد، فإذا كان النصان متفقان اكتفيت بأحدهما، وقد ألجأ إلى الاختصار للجمع من كلا القولين ما يستقيم به الأمر على منهج سواء.

ومن قرأ كتب الشيخ العلامة ومؤلفاته، وجدها تُعنى بأسهاء الله وصفاته عناية كبيرة، ويردد فيها أنه ينوي تأليف كتاب جامع لأسهاء الله وصفاته، يجري فيه وفق ما دوَّنه في بعض مؤلفاته عن تلك الأسماء والصفات. ومما اطلعت عليه من ذلك قوله في كتابه القيم [بدائع الفوائد: ٢٠٠/١ طبعة بجمع الفقه] «عسى الله أن يعين بفضله على تعليق «شرح الأسماء الحسنى» مراعياً فيه أحكام هذه القواعد [هي عشرون قاعدة أوردها قبل هذا الكلام] بريئاً من الإلحاد في أسمائه، وتعطيل صفاته، فهو المان بفضله، والله ذو الفضل العظيم».

وبعد أن بيَّن رحمه الله تعالى اسم الله «السلام» في كتابه «بدائع الفوائد (٢/ ١١٨) قال: «فتأمل كيف تضمن اسمه السلام كل ما نزَّه عنه تبارك وتعالى، وكم ممن حفظ هذا الاسم لا يدري ما تضن من هذه الأسرار والمعاني، والله هو المستعان المسؤول أن يوفق للتعليق على الأسماء الحسنى على هذا النمط، إنه قريب مجيب».

ولم أجده رحمه الله تعالى قد صرح في كتاب من كتبه أنه قام بتدوين هذا الكتاب الذي عزم على تدوينه، ولذا فإن الاحتمال قائم بأنه دوَّن ما عزم عليه، أو أنه لم يتمكّن من ذلك، ومن جزم من أهل العلم بأن الشيخ ابن القيم قد دوَّن هذا الكتاب، فإنه ظن قائم على ما أخبر الشيخ من عزمه على ذلك، فإني لم أرَ من أخبر بأنه اطلع على هذا الكتاب، فإذا وُجد هذا الكتاب فإن ما دوّنته عنه يكون نوراً على نور، فيجتمع ما سطره ابن القيم تأليفاً مستقلاً في أساء الله وصفاته، مع ما جمعته عنه فيها تفرّق من كتبه.

ولا يخفى على القارئ الكريم أن تأليف كتاب يجمع أقوال ابن القيم في مسألة كثيرة المباحث يحتاج إلى استقراء دقيق لمؤلفات ابن القيم، وقد أعانني على القيام بهذا الجمع أنني كنت أضع يدي على ما تعلق بمباحث الأسهاء والصفات وأنا أدقق النظر في مؤلفات ابن القيم لاستخراج مباحث الإيهان من تلك المدونات، وقد أخرجت مباحث الإيهان في خسة أجزاء قبل أن أبدأ بهذا الكتاب.

ومع ذلك كله فإني عندما أخذت في تدوين هذا الكتاب، وجدتني محتاجاً إلى العودة إلى بعض كتبه مرة أخرى، ومع شدة البحث والتنقيب عن أسهاء الله وصفاته ومباحثها في مؤلفات ابن القيم، فإنني أجزم أنه قد فاتني بعض منها، وأرجو أن لا يكون هذا الذي فاتني كثيراً.

إن الخطوة التالية لجمع المادة العلمية هو التنسيق بين مباحث الكتاب، وهذا يقضي أن يستوعب الباحث ما دوّنه ابن القيم، ثم يصنف بعد ذلك تصنيفاً علمياً، تسهل دراسته واستيعابه، وقد أخذ مني ذلك جهداً طويلاً، فاستوعبت مباحثه وقسمتها، وحذفت ما ليس له علاقة بالموضوع، وحذفت المكرر، وفي بعض الأحيان أثبته لبعض الفوائد الزائدة هنا وهناك.

وقد التزمت بأن أضع في هذا الكتاب ما دونه ابن القيم رحمه الله تعالى دون ما دوّنه غيره، فإن الكتاب منسوب إلى ابن القيم وحده دون غيره، فلا يجوز شرعاً ولا عقلاً أن يضع في كتابه ما دوّنه غيره في باب الأسهاء والصفات، وقد رأيت كتاباً عنون له جامعه بـ «شرح أسهاء الله الحسنى» لابن القيم، وقد رأيته قد قصر كثيراً في جمع المادة العلمية من جهة، وأضاف إلى الكتاب كثيراً مما نقله عن القرطبي وغيره من المؤلفين في مباحث أسهاء الله وصفاته، وهذا خطأ كبير، فقد كان عليه أن لا يضمن الكتاب ما ليس من قول ابن القيم، غفر الله لنا وله.

وقد جعلني هذا الملحظ الذي سبق ذكره لا أُدخل نفسي فيها كتبه ابن القيم، فالكتاب هو تدوين ابن القيم وتأليفه، ودوري هو دور الجامع لمباحثه، والمنسق لموضوعاته، ولذا فإني لم أزاحم ابن القيم فيها ذهب إليه إلا نادراً، وقد سبق أن دوّنت كتاباً في مباحث أسهاء الله وصفاته، ولذا قد يجد القارئ تناقضاً بين ما دوّنته، وذهبت إليه في كتابي، وبين ما جمعته من تدوين ابن القيم:

ومن نظر في هذا الكتاب يجد أنني دوّنته في ستة مباحث:

الأول: تصدير للكتاب ببعض ثناء ابن القيم على ربّه وتمجيده له، وابن القيم من الذين أطالوا القول في ذلك، وقد اخترت ثلاثة موضوعات من ذلك الثناء وذلك التمجيد.

والمبحث الثاني في أقسام الصفات والأخبار التي رأى ابن القيم أنها تقسم إليها.

والمبحث الثالث: ذكرت فيه الغاية المقصودة من وراء العلم بأسماء الله وصفاته، وهي محصورة في أمرين: الأول: التعرف إلى الإله الحق سبحانه. والثاني: تمجيده وتعظيمه بذكره بأسمائه وصفاته، واستغاثته ودعائه بها.

والمبحث الرابع: هو صلب مباحث هذا الكتاب، فقد جمعت فيه ما دوّنه ابن القيم في أسهائه وصفاته، وجعلت ما فرّقه في الكلام على كل اسم وصفة تحت ذلك الاسم، ونسقت بين كلامه الذي جمعته، وفق ما يقتضيه التدوين والتأليف، وهذا المبحث هو أطول مباحث هذا الكتاب.

والمبحث الخامس: جمعت فيه ما صرح ابن القيم فيه على عدم جواز إطلاقه على الله، أو تسميته به، ومنه ما صرح بذكر من قال به من أهل العلم.

والمبحث السادس: جمعت فيه ما أورده ابن القيم رحمه الله تعالى من قواعد ضابطة للفقه الصحيح الذي يتعلق بأسهاء الله وصفاته، وهذه القواعد تضبط المسلم من الخطأ في باب أسهاء الله وصفاته.

وقد جمع ابن القيم رحمه الله تعالى عشرين قاعدة في موضع واحد من كتابه «بدائع الفوائد»، وجمعت مما دَوَّنه متفرقاً في كتبه قواعد أخرى، وقد زادت هذه القواعد على الثلاثين قاعدة.

لقد ترجمت لابن القيم في كتاب الإيهان بالله، وهو الجزء الأول من سلسلة واحة الإيهان عند ابن القيم، وذكرت فيه الطبعات التي اعتمدتها من كتابه، وقد وصلني وأنا في خاتمة تدوين هذا المؤلف ما دوَّنه مجمع الفقه الإسلامي في كتب ابن القيم بعنوان: «آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعهال»، وقد أعدت قراءة الكتاب الأول منها وهو «بدائع الفوائد» وقد اعتمدت طبعته فيها أوردته من المباحث، وإن لم ألغ طبعة دار الخير، فإن كان النص من طبعة المجمع فلا أشير إلى طبعته غالباً، وإن كان النص في طبعة دار الخير أشرت إليه، ونصصت عليه غالباً.

أسأل الله تبارك وتعالى أن أكون قد وُفّقت فيها جمعت من مباحث أسهائه تبارك وتعالى في هذا الكتاب، وأسأله سبحانه أن يجعل ما قدمته ذخراً لي يوم القيامة، إنه سميع قريب مجيب، وأساله تعالى أن ينفع به عباده، ويثيبهم على تدارسه والعمل به، والحمد لله رب العالمين.

أ. د. عمر سليبان عبدالله الأشقر عبان – الأردن ١٤ ربيع الأول ١٤٢٨هـ ٢ نيسان ٢٠٠٧م

# المبحث الأول تمجيد الله والثناء عليه وتعظيمه

اتخذ ابن القيم رحمه الله من تمجيد الله والثناء عليه وتعظيمه أنشودة يتغنى بها في كتبه ومؤلفاته، وقد تفنن وتأنق في هذه المدائح والمحامد، وجاء بأطايب القول.

وقد استمد هذه المدائح وذلك التمجيد من مدائح الله لنفسه، ومدائح الرسول وقد استمد هذه المدائح وذلك التمجيد من مدائح الله لنفسه، ومدائح وثناءً تقصر بلاغات الواصفين عن بلوغ كنهها، وتعجز الأوهام عن الإحاطة بالواحد منها، ومع ذلك فلله سبحانه محامد ومدائح وأنواع من الثناء لم تتحرّك بها الخواطر، ولا هجست في الضهائر، ولا لاحت لمتوسم، ولا سنحت في فكر.

ففي دعاء أعرف الخلق بربه وأعلمهم بأسهائه وصفاته ومحامده: ﴿أَسْأَلُكَ بِكُلِّ السّمِ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَداً مِنْ خَلْقِكَ، أَو اسْتَأَثَّرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ؛ أَن تَجْعَلَ القُرْآن رَبيع قَلْبِي، وَنُورَ صَدْري، وَجَلاَءَ حُزْنِي، وَذَهابَ هَمِّي وَغَمِّي﴾ [عزاه محقق الكتاب إلى أحمد في مسنده وأبي يعلى والبزار والطبراني].

وفي الصحيح عنه ﷺ في حديث الشفاعة لما يسجد بين يدي ربه قال: (فَيَفْتَحُ على قَلبي مَنْ مَحَامِدِهِ بِشيءٍ لاَ أُحْسِنُهُ الآن) [عزى محقق الكتاب الحديث إلى البخاري ومسلم].

وكان يقول في سجوده: «أعوذُ بِكَ مِنْكَ، لا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَنْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكِ».

فلا يحصي أحدٌ من خلقه ثناءً عليه ألبتة، وله أسهاء وأوصاف وحمد وثناءٌ لا يعلمه ملك مقرّب، ولا نبيّ مرسل، ونسبة ما يعلم العباد من ذلك إلى ما لا يعملونه كنقرة عصفور في بحر الطريق الهجرتين: ص٢٥٠].

وسأورد بعض تمجيد ابن القيم لربه وثنائه عليه، ومدائحه له، التي لعلها كها قال: «الثناء الذي لم تتحرك به الخواطر، ولا هجست به الضهائر، ولا لاحت لمتوسم، ولا سنحت في فكر» [طريق الهجرتين: ٢٥٠].

#### الثناء الأول على الواحد الأحد:

قال ابن القيم مثنياً على ربّه وممجداً له في مطلع كتابه إغاثة اللهفان: «الحمد لله الذي ظهر لأوليائه بنعوت جلاله، وأنار قلوبهم بمشاهدة صفات كهاله، وتعرّف إليهم بها أسداه إليهم من إنعامه وإفضاله، فعلموا أنه الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لا شريك له في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، بل هو كها وصف به نفسه، وفوق ما يصفه به أحد من خلقه في إكثاره وإقلاله، لا يحصي أحد ثناء عليه، بل هو كها أثنى على نفسه على لسان من أكرمهم بإرساله، الأول الذي ليس قبله شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء.

ولا يحجب المخلوق عنه تستره بسرباله، الحي القيوم، الواحد الأحد، الفرد الصمد، المنفرد بالبقاء، وكل مخلوق منتهي إلى زواله، السميع الذي يسمع ضجيج الأصوات باختلاف اللغات على تفنن الحاجات، فلا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين في سؤاله، البصير الذي يرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصهاء في الليلة الظلهاء حيث كانت من سهله أو جباله.

وألطف من ذلك رؤيته لتقلب قلب عبده، ومشاهدته لاختلاف أحواله، فإن أقبل إليه تلقاه، وإنها إقبال العبد عليه من إقباله، وإن أعرض عنه لم يكله إلى عدوه، ولم يدعه في إهماله، بل يكون أرحم به من الوالدة بولدها الرفيقة به في حمله ورضاعه وفصاله، فإن تاب فهو أفرح بتوبته من الفاقد لراحلته التي عليها طعامه وشرابه في الأرض الدوّية المهلكة إذا وجدها وقد تهيأ لموته وانقطاع أوصاله، وإن أصر على

الإعراض ولم يتعرض لأسباب الرحمة، بل أصر على العصيان في إدباره وإقباله، وصالح عدو الله وقاطع سيِّده، فقد استحق الهلاك، ولا يهلك على الله إلا الشقي الهالك؛ لعظيم رحمته وسعة إفضاله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إلها واحداً أحداً فرداً صمداً جلّ عن الأشباه والأمثال، وتقدّس عن الأضداد والأنداد والشركاء والأشكال، لا مانع لما أعطى ولا معطي لما منع، ولا راد لحكمه ولا معقب لأمره: ﴿ وَإِذَا آراد الله فَهُ مِقَوْمِ سُوّء الله فَلا مَرَد لَهُ وَمَا لَهُ مِن دُونِهِ مِن وَالِ ﴾ المعان ١٤/١].

# الثناء الثاني على ربه وفاطره الملك القدوس:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في مطلع كتابه شفاء العليل مثنياً على ربه محجداً له:

«الحمد لله ذي الإفضال والإنعام، والمنن الجسام، والأيادي العِظام، ذي الجلال والإكرام، الملك القدوس السلام، الذي قدَّر مقادير الخلائق قبل أن يخلق السهاوات والأرض بخمسين ألف عام، فقدَّر أرزاقهم وآجالهم، وكتب آثارهم وأعهاهم، وقسّم بينهم معايشهم وأموالهم – وعرشه على الماء – قبل خلق الليالي والأيام، فأبرم القضية، وقدَّر البرية، وقال للقلم: اكتب، فجرى بها هو كائن في هذا العالم على تعاقب السنين والأعوام.

ثم خلق السهاوات والأرض وما بينهها في ستة أيام، ثم استوى على العرش المجيد بذاته، منفرداً بتدبير خلقه بالسعادة والشقاوة، والعطاء والمنع والإحياء والإماتة، والحقفض والرَّفع، والإيجاد والإفناء، والنقض والإثرام، يَسْأَله مَنْ في السهاوات والأرض كل يوم هو في شأن.

فَلا يَشْغُله سَمْعٌ عَنْ سَمْعٍ، ولا تُغَلِّطُه المسائِلُ، ولا يَتَبَرَّم بإلحاح الملحِّين على الدَّوام، يسمع ضَجيج الأصوات، باختلاف اللُّغات، على تَفَنُّنِ الحاجات.

ويرى دبيبَ النَمْلةِ السَّوداء، تحتَ الصَّخرةِ الصَّاء، في اللَّيْلَةِ المدلهمَّة الشَّديدَة الظلام، لا تَسقط ورقةٌ إلا بعلْمه، ولا تَتَحرَّكُ ذَرَّة إلا بإذنه، ولا يقع حادثٌ إلا بمشيئته، ولا يخلو مَقْدورٌ عَنْ حكْمَته، فَلَهُ الحِكمة البَاهرة، والآيات الظاهرة، والحجَّةُ البالغةُ، والنّعمة السابغة، على جميع الأنام، وَسِعَ كلَّ شيء رحمةً وعلماً وأوْسَع كلَّ البالغةُ، والنّعمة السابغة، على جميع الأنام، وَسِعَ كلَّ شيء رحمةً وعلماً وأوْسَع كلَّ غُلوق فَضْلاً وجُوداً وحلماً، وقَهَر كلَّ شيءٍ عزَّةً وحكماً، فَعَنت الوُجوهُ لجلال وَجهه، وعَجزت العقولُ عَنْ معرفة كُنهه، وقامت البراهين على استحالة مثله وشبهه.

فهو الأوَّل الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، والظَّاهر الذي ليس فوقه شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء، ذو الأسماء الحسنى، والصفات العُلى، وهو مستوٍ على عرشه، مستولٍ على خلقه، يسمع ويرى.

كلّم موسى تكلياً، وتجلّى للجبل فجعله دكّاً هشياً، فهو الحيُّ القيوم الذي لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل النهار، وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سُبُحَاتُ وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، فهو أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، وأعظم رقيب، وأرأف رحيم، حال دون النفوس، وأخذ بالنواصي، وكتب الآثار، ونسخ الآجال، فأزمّة الأمور بيديه، ومرجعها كلُّها إليه، فالقلوب له مفضية، والسِّرُ عنده علانية، والمستور لديه مكشوف، وكلُّ أحدٍ إليه فقير ملهوف على الدوام.

فسبحان من نفذ حكمُه في بريّته، وعدل بينهم في أقضيته، وعمَّهم برحمته، وصرَّفهم تحت مشيئته وحكمته، وأكرمهم بتوحيده ومعرفته، جعل أهل ذكره أهل مجالسته، وأهل شكره أهل زيادته، وأهل طاعته أهل كرامته، وأهل معصيته لا يقنطهم من رحمته، إنْ تابوا فهو حبيبُهُم، ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِرِينَ ﴾، وإنْ أصرُّوا فهو طبيبُهُم، يبتليهم بأنواع المصائب ليطهرهم من الدنس والآثام.

وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، ولا كفؤ له، ولا سميً له، ولا صاحبة له، ولا ولد له، بل هو الأحد الصمد الذي تفرّد بإلاهيّته، وتوحَّدَ بربوبيته، وتعالى عن مشابهة خليقته، وأنّى يشبه العبدُ الملكَ القدُّوسَ السَّلام!» [شفاء العليل: ص ٤١-٤٣].

#### التمجيد والثناء الثالث،

قال ابن القيم محجداً ربّه مثنياً عليه في كتابه «الوابل الصيب»:

"يدبر أمر المهالك، ويأمر وينهى، ويخلق ويرزق، ويميت ويحيي، ويقضي وينفذ، ويعز ويذل، ويقلب الليل والنهار، ويداول الأيام بين الناس، ويقلب اللول، فيذهب بدولة، ويأتي بأخرى، والرسل من الملائكة عليهم الصلاة والسلام بين صاعد إليه بالأمر، ونازل من عنده به، وأوامره ومراسيمه متعاقبة على تعاقب الأوقات، نافذة بحسب إرادته ومشيئته، فها شاء كان كها شاء في الوقت الذي يشاء على الوجه الذي يشاء، من غير زيادة ولا نقصان، ولا تقدم ولا تأخر، وأمره وسلطانه نافذ في السموات وأقطارها، وفي الأرض وما عليها وما تحتها، وفي البحار والجو، وفي سائر أجزاء العالم وذراته، يقلبها ويصرفها، ويحدث فيها ما يشاء، وقد أحاط بكل شيء علماً، وأحصى كل شيء عدداً.

ووسع كل شيء رحمة وحكمة، ووسع سمعه الأصوات، فلا تختلف عليه، ولا تشتبه عليه، بل يسمع ضجيجها باختلاف لغاتها على كثرة حاجاتها، فلا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه كثرة المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين ذوي الحاجات.

وأحاط بصره بجميع المرئيات، فيرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصهاء في الليلة الظلماء، فالغيب عنده شهادة، والسر عنده علانية، يعلم السر وأخفى من السر، فالسر ما انطوى عليه ضمير العبد، وخطر بقلبه، ولم تتحرك به

شفتاه، وأخفى منه ما لم يخطر بقلبه بعد، فيعلم أنه سيخطر بقلبه كذا وكذا في وقت كذا وكذا، له الخلق والأمر، وله الملك وله الحمد، وله الدنيا والآخرة، وله النعمة وله الفضل وله الثناء الحسن، وله الملك كله، وله الحمد كله، وبيده الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله، شملت قدرته كل شيء، ووسعت نعمته إلى كل حي.

﴿ يَسْتَلُهُ مَن فِ السَّمَوَتِ وَ الْأَرْضِ كُلَّ يَوْمِهُو فِ شَأْنٍ ﴾ [الرحمن: ٢٩]. يغفر ذنباً، ويفرج همّاً، ويكشف كرباً، ويجبر كسيراً، ويغني فقيراً، ويعلِّم جاهلاً، ويهدي ضالاً، ويرشد حيراناً، ويغيث لهفانَ، ويفك عانياً، ويُشبع جائعاً، ويكسو عارياً، ويشفي مريضاً، ويعافي مبتلى، ويقبل تائباً، ويجزي محسناً، وينصر مظلوماً، ويقصم جباراً، ويقيل عثرة، ويستر عورة، ويؤمِّن روعة، ويرفع أقواماً ويضع آخرين، لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل النهار، وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، يمينه ملأى لا تغيضها نفقة، سحّاء الليل والنهار.

أرأيتم ما أنفق منذ خلق الخلق، فإنه لم يغض ما في يمينه، قلوب العباد ونواصيهم بيده، وأزمة الأمور معقودة بقضائه وقدره، الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة، والسموات مطويات بيمينه، يقبض سمواته كلها بيده الكريمة، والأرض باليد الأخرى، ثم يهزهن، ثم يقول: أنا الملك، أنا الملك، أنا الذي بدأت الدنيا ولم تكن شيئاً، وأنا الذي أعيدها كما بدأتها.

لا يتعاظمه ذنب أن يغفره، ولا حاجة يُسأَلُها أن يُعطِيَها، ولو أن أهل سمواته وأهل أرضه، وأول خلقه وآخرهم، وإنسهم وجنهم، كانوا على أتقى قلب رجل منهم، ما زاد ذلك في ملكه شيئاً، ولو أن أول خلقه وآخرهم، وإنسهم وجنهم،

كانوا على أفجر قلب رجل منهم، ما نقص ذلك من ملكه شيئاً، ولو أن أهل سمواته وأهل أرضه، وإنسهم وجنهم، وحيهم وميتهم، ورطبهم ويابسهم، قاموا في صعيد واحد فسألوه، فأعطى كلاً منهم ما سأله، ما نقص ذلك مما عنده مثقال ذرة.

ولو أن أشجار الأرض كلها – من حين وُجدت إلى أن تنقضي الدنيا – أقلام، والبحر وراءه سبعة أبحر تمده من بعده مداد، فكتب بتلك الأقلام وذلك المداد، لفنيت الأقلام، ونفد المداد، ولم تنفد كلمات الخالق تبارك وتعالى، وكيف تفنى كلمات جلّ جلاله، وهي لا بداية لها ولا نهاية، والمخلوق له بداية ونهاية، فهو أحق بالفناء والنفاد؟ وكيف يُفني المخلوق، غيرَ المخلوق؟

هو الأول الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، والظاهر الذي ليس فوقه شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء.

تبارك وتعالى أحق من ذُكِر، وأحق من عُبِد، وأحق من مُحِد، وأولى من شُكِر، وأنصر من ابتُغِي، وأرأف من ملك، وأجود من سُئِل، وأعفى من قَدِر، وأكرم من قُصِد، وأعدل من انتقم. حكمُه بعد علمه، وعفوه بعد قدرته، ومغفرته عن عزته، ومنعه عن حكمته، وموالاته عن إحسانه ورحمته.

ما للعبادِ عليه حتٌّ واجبٌ كلا ولا سعيٌ لديه ضائعُ ان عُلدَ الله على الديه ضائعُ ان عُلدَ الله وهو الكريمُ الواسعُ ان عُلدَ الله المالة على الله المالة الم

هو الملك لا شريك له، والفرد فلا ندّ له، والغني فلا ظهير له، والصمد فلا ولد له، ولا صاحبة له، والعلي فلا شبيه له ولا سمي له، كل شيء هالك إلا وجهه، وكل مُلك زائل إلا ملكه، وكل ظل قالص إلا ظله، وكل فضل منقطع إلا فضله. لن يُطاع إلا بإذنه ورحمته، ولن يُعصى إلا بعلمه وحكمته، يطاع فيشكر، ويعصى

فيتجاوز ويغفر. كل نقمة منه عدل، وكل نعمة منه فضل، أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، حال دون النفوس، وأخذ بالنواصي، وسجل الآثار، وكتب الآجال، فالقلوب له مفضية، والسر عنده علانية، والغيب عنده شهادة، عطاؤه كلام، وعذابه كلام ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴾ [يس:٨٢].

فإذا أشرقت على القلب أنوار هذه الصفات، اضمحل عندها كل نور، ووراء هذا ما لا يخطر بالبال، ولا تناله عبارة، والمقصود أن الذكر ينوّر القلب والوجه والأعضاء، وهو نور العبد في دنياه وفي البرزخ وفي القيامة.

وعلى حسب نور الإيهان في قلب العبد تخرج أعهاله وأقواله ولها نور وبرهان، حتى إن من المؤمنين من يكون نور أعهاله إذا صعدت إلى الله تبارك وتعالى كنور الشمس، وهكذا نور روحه إذا قدم بها على الله عز وجل، وهكذا يكون نوره الساعي بين يديه على الصراط، وهكذا يكون نور وجهه في القيامة، والله تعالى المستعان وعليه الاتكال» [الوابل الصيب: ٢٢- ٢٤].

# المبحث الثاني أقسام الصفات والأخبار التي تُطْلَق على اللّٰه

قسّم ابن القيم – رحمه الله تعالى – الصفات الإلهية التي وردت في الكتاب والسنّة والأخبار إلى سبعة أقسام، وبيّن أنه يتوسع في باب الأخبار التي تطلق على الله عز وجل، كالذات والموجود ما لا يتوسع في باب الأسهاء والصفات، كما سيأتي ما قرره من أن باب الصفات توقيفي، أما باب الأخبار عنه فليس كذلك.

والأقسام السبعة التي قسّم الصفات الإلهية والأخبار التي يصح إطلاقها على الله هي:

الأول: ما يرجع إلى نفس الذات كقولك: ذات وموجود وشيء.

الثاني: ما يرجع إلى صفات معنوية: كالعليم والقدير والسميع.

الثالث: ما يرجع إلى أفعاله نحو: الخالق والرزاق.

الرابع: ما يرجع إلى التنزيه المحض، ولا بد من تضمنه ثبوتاً، إذ لا كمال في العدم المحض: كالقدوس والسلام.

الخامس: ولم يذكره أكثر الناس، وهو الاسم الدال على جملة أوصاف عديدة لا تختص بصفة معينة، بل هو دال على معناه لا على معنى مفرد نحو: المجيد العظيم الصمد، فإن المجيد من اتصف بصفات متعددة من صفات الكمال، ولفظه يدل على هذا فإنه موضوع للسعة والكثرة والزيادة، فمنه استمجد المرخ والعفار وأمجد الناقة علفاً.

ومنه: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ [البروج: ١٥]، صفة للعرش لسعته وعظمه وشرفه.

وكذلك الصمد، قال ابن عباس: هو السيد الذي كَمُلَ في سؤدده.

وقال ابن وائل: هو السيد الذي انتهى سؤدده.

وقال عكرمة: الذي ليس فوقه أحد.

وكذلك قال الزجاج: الذي ينتهي إليه السؤدد، فقد صمد له كل شيء.

وقال ابن الأنباري: لا خلاف بين أهل اللغة أن الصمد السيد الذي ليس فوقه أحد، الذي يصمد إليه الناس في حوائجهم وأمورهم.

واشتقاقه يدل على هذا، فإنه من الجمع والقصد الذي اجتمع القصد نحوه، واجتمعت فيه صفات السؤدد، وهذا أصله في اللغة، كها قال:

ألا بكّر الناعي بخير بني أسد بعمرو بن يربوع وبالسيد الصمد

والعرب تسمي أشرافها بالصمد لاجتماع قصد القاصدين إليه، واجتماع صفات السيادة فيه.

السادس: صفة تحصل من اقتران أحد الاسمين والوصفين بالآخر، وذلك قدر زائد على مفرديها نحو: الغني الحميد، العفو القدير، الحميد المجيد. وهكذا عامة الصفات المقترنة والأسهاء المزدوجة في القرآن، فإن الغنى صفة كهال، والحمد كذلك، واجتهاع الغنى مع الحمد كهال آخر، فله ثناء من غناه، وثناء من حمده، وثناء من اجتهاعها، وكذلك العفو القدير، والحميد المجيد، والعزيز الحكيم، فتأمله فإنه من أشرف المعارف.

السابع: صفات السلب، وصفات السلب المحض لا تدخل في أوصافه تعالى إلا أن تكون متضمنة لثبوت، كالأحد المتضمن لانفراده بالربوبية والإلهية، والسلام المتضمن لبراءته من كل نقص يضاد كهاله، وكذلك الإخبار عنه بالسلوب هو

لتضمنها ثبوتاً، كقوله تعالى: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ, سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فإنه متضمن لكمال حياته وقيوميته، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨] متضمن لكمال قدرته.

وكذلك قوله: ﴿وَمَا يَعْـزُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةِ ﴾ [يونس: ٦١] متضمن لكمال علمه، وكذلك قوله: ﴿ لَمْ سَكِلِدُ وَلَـمْ يُولَـدْ ﴾ [الإخلاص: ٣] متضمن لكمال صمديته وغناه.

وكذلك قوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص:٤] متضمن لتفرده بكياله، وأنه لا نظير له، وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام:١٠٣] متضمن لعظمته، وأنه جلّ عن أن يدرك بحيث يحاط به، وهذا مطرد في كل ما وصف به نفسه من السلوب. [بدائع الفوائد:١/١٤٤ بشيء من الاختصار].

#### المحث الثالث

# أسماء الرب وصفاته هي طريق إلى معرفة الله والثناء عليه

من عرف أسهاء الله وصفاته، وتبصر في معانيها الصحيحة، عرف ربه تبارك وتعالى، وعرف الطريق إلى الثناء عليه، والتمجيد له، وتعظيمه، وقد أبدا ابن القيم وأعاد في تقرير هذين الأمرين، فمن ذلك قوله:

1 - القرآن كلام الله، وقد تجلى الله فيه لعباده بصفاته، فتارة يتجلى في جلباب الهيبة والعظمة والجلال، فتخضع الأعناق، وتنكسر النفوس، وتخشع الأصوات، ويذوب الكبر، كما يذوب الملح في الماء، وتارة يتجلى في صفات الجمال والكمال، وهو كمال الأسماء وجمال الصفات، وجمال الأفعال الدال على كمال الذات، فيستنفد حبه من قلب العبد قوة الحب كلها، بحسب ما عرفه من صفات جماله ونعوت كماله، فيصبح فؤاد عبده فارغاً إلا من محبته، فإذا أراد منه الغير أن يعلق تلك المحبة به أبى قلبه وأحشاؤه ذلك كل الإباء، كما قيل:

يراد من القلب نسسيانكم وتأبى الطباع على الناقل

فتبقى المحبة طبعاً لا تكلفاً، وإذا تجلى بصفات الرحمة والبر واللطف والإحسان، انبعثت قوة الرجاء من العبد، وانبسط أمله، وقوي طمعه، وسار إلى ربه، وحادي الرجاء يحدو ركاب سيره. وكلما قوي الرجاء جدّ في العمل كما أن الباذر كلما قوي طمعه في المغل غلق أرضه بالبذر، وإذا ضعف رجاؤه قصر في البذر.

وإذا تجلى بصفات العدل، والانتقام والغضب والسخط والعقوبة، انقمعت النفس الأمارة، وبطلت أو ضعفت قواها من الشهوة والغضب، واللهو واللعب

والحرص على المحرمات، وانقبضت أعنة رعوناتها، فأحضرت المطية حظها من الخوف والخشية والحذر.

وإذا تجلى بصفات الأمر والنهي، والعهد والوصية، وإرسال الرسل، وإنزال الكتب، وشرع الشرائع، انبعثت منها قوة الامتثال والتنفيذ لأوامره، والتبليغ لها، والتواصي بها، وذكرها وتذكرها، والتصديق بالخبر، والامتثال للطلب، والاجتناب للنهي.

وإذا تجلى بصفات السمع والبصر والعلم، انبعثت من العبد قوة الحياء فيستحي من ربه أن يراه على ما يكره، أو يسمع منه ما يكره، أو يخفي في سريرته ما يمقته عليه، فتبقى حركاته وأقواله وخواطره موزونة بميزان الشرع، غير مهملة ولا مرسلة تحت حكم الطبيعة والهوى.

وإذا تجلى بصفات الكفاية والحسب، والقيام بمصالح العباد، وسوق أرزاقهم اليهم، ودفع المصائب عنهم، ونصره لأوليائه، وحمايته لهم، ومعيته الخاصة لهم، انبعثت من العبد قوة التوكل عليه، والتفويض إليه، والرضا به وبكل ما يجريه على عبده، ويقيمه فيه عما يرضى به هو سبحانه. والتوكل معنى يلتئم من علم العبد بكفاية الله، وحُسْن اختياره لعبده، وثقته به، ورضاه بها يفعله به ويختاره له.

وإذا تجلى بصفات العز والكبرياء، أعطت نفسه المطمئنة ما وصلت إليه من الذل لعظمته، والانكسار لعزته، والخضوع لكبريائه، وخشوع القلب والجوارح له، فتعلوه السكينة والوقار في قلبه ولسانه وجوارحه وسمته، ويذهب طيشه وقوته وحدته.

وجماع ذلك: أنه سبحانه يتعرف إلى العبد بصفات إلهيته تارة، وبصفات ربوبيته تارة، فيوجب له شهود صفات الإلهية المحبة الخاصة، والشوق إلى لقائه، والأنس والفرح به، والسرور بخدمته، والمنافسة في قربه، والتودد إليه بطاعته، واللهج بذكره، والفرار من الخلق إليه، ويصير هو وحده همه دون ما سواه،

ويوجب له شهود صفات الربوبية التوكل عليه، والافتقار إليه، والاستعانة به، والذل والخضوع والانكسار له.

وكمال ذلك أن يشهد ربوبيته في إلهيته، وإلهيته في ربوبيته، وحمده في ملكه، وعزه في عفوه، وحكمته في قضائه وقدره، ونعمته في بلائه، وعطاءه في منعه، وبره ولطفه وإحسانه ورحمته في قيوميته، وعدله في انتقامه، وجوده وكرمه في مغفرته وستره وتجاوزه. ويشهد حكمته ونعمته في أمره ونهيه، وعزه في رضاه وغضبه، وحلمه في إمهاله، وكرمه في إقباله، وغناه في إعراضه.

وأنت إذا تدبرت القرآن وأجرته من التحريف، وأن تقضي عليه بآراء المتكلمين وأفكار المتكلفين، أشهدك ملكاً قيوماً فوق سهاواته على عرشه يدبر أمر عباده، يأمر وينهى، ويرسل الرسل وينزل الكتب، ويرضى ويغضب، ويثيب ويعاقب، ويعطي ويمنع، ويعز ويذل، ويخفض ويرفع، يرى من فوق سبع ويسمع، ويعلم السر والعلانية، فعال لما يريد، موصوف بكل كهال، منزه عن كل عيب، لا تتحرك ذرة فها فوقها إلا بإذنه، ولا تسقط ورقة إلا بعلمه، ولا يشفع أحد عنده إلا بإذنه، ليس لعباده من دونه ولي ولا شفيع» [الفوائد:٨٥-٨٦].

٢- وقال ابن القيم رحمه الله في موضع آخر: «تأمل خطاب القرآن تجد ملكاً له الملك كله، وله الحمد كله، أزمة الأمور كلها بيده ومصدرها منه ومردها إليه، مستوياً على سرير ملكه لا تخفى عليه خافية في أقطار مملكته، عالماً بها في نفوس عبيده، مطلعاً على أسرارهم وعلانيتهم، منفرداً بتدبير المملكة، يسمع ويرى، ويعطي ويمنع، ويثيب ويعاقب، ويكرم ويهين، ونخلق ويرزق، ويميت ويحيي، ويقدر ويقضي ويدبر.

الأمور نازلة من عنده دقيقها وجليلها، وصاعدة إليه لا تتحرك في ذرة إلا بإذنه ولا تسقط ورقة إلا بعلمه.

فتأمل كيف تجده يثني على نفسه، ويمجد نفسه، ويحمد نفسه، وينصح عباده، ويدلهم على ما فيه سعادتهم وفلاحهم، ويرغبهم فيه، ويحذره مما فيه هلاكهم، ويتعرف إليهم بأسائه وصفاته، ويتحبب إليهم بنعمه وآلائه. فيذكرهم بنعمه عليهم، ويأمرهم بها يستوجبون به تمامها، ويحذرهم من نقمه ويذكرهم بها أعد لهم من الكرامة إن أطاعوه وما أعد لهم من العقوبة إن عصوه. ويخبرهم بصنعه في أوليائه وأعدائه، وكيف كانت عاقبة هؤلاء وهؤلاء.

ويثني على أوليائه بصالح أعالهم وأحسن أوصافهم، ويذم أعداءه بسيئ أعالهم وقبيح صفاتهم، ويضرب الأمثال، وينوع الأدلة والبراهين، ويجيب عن شبه أعدائه أحسن الأجوبة، ويصدق الصادق ويكذب الكاذب، ويقول الحق ويهدي السبيل، ويدعو إلى دار السلام، ويذكر أوصافها وحسنها ونعيمها، ويحذر من دار البوار، ويذكر عذابها وقبحها وآلامها، ويذكر عباده فقرهم إليه، وشدة حاجتهم إليه من كل وجه، وأنهم لا غنى لهم عنه طرفة عين، ويذكر غناه عنهم وعن جميع الموجودات، وأنه الغني بنفسه عن كل ما سواه، وكل ما سواه فقير إليه بنفسه، وأنه لا ينال أحد ذرة من الخير فما فوقها إلا بفضله ورحمته، ولا ذرة من الشر فما فوقها إلا بعدله وحكمته.

ويشهد من خطابه عتابه لأحبابه ألطف عتاب، وأنه مع ذلك مقيل عثراتهم، وغافر زلاتهم، ومقيم أعذارهم ومصلح فسادهم، والدافع عنهم، والمحامي عنهم، والناصر لهم، والكفيل بمصالحهم، والمنجي لهم من كل كرب، والموفي لهم بوعده. وأنه وليهم الذي لا ولي لهم سواه، فهو مولاهم الحق، ونصيرهم على عدوهم، فنعم المولى ونعم النصير. فإذا شهدت القلوب من القرآن ملكاً عظياً رحياً جواداً جميلاً، هذا شأنه فكيف لا تحبه، وتنافس في القرب منه، وتنفق أنفاسها في التودد إليه،

ويكون أحب إليها من كل ما سواه، ورضاه آثر عندها من رضا كل ما سواه؟ وكيف لا تلهج بذكره، ويصير حبه والشوق إليه والإنس به هو غذاؤها وقوتها ودواؤها بحيث إن فقدت ذلك فسدت وهلكت ولم تنفع بحياتها؟».

٣- وقال ابن القيم في موضع ثالث: «ومن استقرأ الأسهاء الحسنى وجدها مدائح وثناءً، تقصر بلاغات الواصفين عن بلوغ كنهها، وتعجز الأوهام عن الإحاطة بالواحد منها، ومع ذلك فلله سبحانه محامد ومدائح وأنواع من الثناء لم تتحرك به الخواطر، ولا هجست في الضهائر، ولا لاحت لمتوسم، ولا سنحت في فكر.

ففي دعاء أعرف الخلق بربه وأعلمهم بأسهائه وصفاته ومحامده: «أَسْأَلُكَ بِكُلِّ السُّم هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَداً مِنْ خَلْقِكَ، أَو السَّمَأُثُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ؛ أَن تَجْعَلَ القُرْآنَ رَبيع قَلْبي، وَنُورَ صَدْري، وَجَلاءَ حُزْنِي، وَذَهَابَ هَمِّي وَغَمِّي [عزاه عقق الكتاب إلى أحمد ورجاله رجال الصحيح].

وفي الصحيح عنه على الله في حديث الشفاعة لما يسجد بين يدي ربه قال: (فَيَفْتَحُ على قَلْبِي مَنْ مَحَامِدِه بِشِيْءٍ لاَ أُحْسِنُهُ الآن (رواه البخاري في التفسير)». [طريق الهجرتين: ٢٥٠].

٤- وقال ابن القيم رحمه الله تعالى في موضع رابع: «والمقصود أن الرب أسهاؤه كلّها حسنى ليس فيها اسم سوءٍ، وأوصافه كلّها كهال ليس فيها صفة نقص، وأفعاله كلّها حكمة ليس فيها فعل خالٍ عن الحكمة والمصلحة، وله المثلُ الأعلى في السهاوات والأرض، وهو العزيز الحكيم، موصوف بصفة الكهال، مذكور بنعوت الجلال، منزه عن الشبيه والمثال، ومنزّه عمّا يضاد صفات كهاله: فمنزَّه عن الموت المضاد للحياة، وعن السّنة والنوم والسهو والغفلة المضاد للقيومية. وموصوف بالعلم منزّه عن أضداده كلّها من النسيان والذهول وعزوب شيء عن علمه، موصوف بالقدرة التامة منزّه عن ضدها من العجز واللغوب والإعياء، موصوف

بالعدل منزّه عن الظلم، موصوف بالحكمة منزّه عن العبث، موصوف بالسمع والبصر منزّه عن أضدادهما من الصمم والبكم، موصوف بالعلو والفوقيّة منزّه عن أضداد ذلك، موصوف بالغنى التام منزّه عمّا يضادّه بوجه من الوجوه، ومستحقّ للحمد كلّه، فيستحيلُ أن يكونَ غير محمود، كما يستحيلُ أن يكونَ غير قادر ولا خالق ولا حيّ، وله الحمد كلّه واجب لذاته، فلا يكون إلا محموداً كما لا يكون إلا إلهاً ورباً وقادراً». [طريق الهجرتين: ٢١٤].

0- وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن الرب يُذكر بأسمائه وصفاته، ويثنى عليه بهما، وتنزيهه وتقديسه عما لا يليق به تبارك وتعالى، وهذا أيضاً نوعان، أحدهما: إنشاء الثناء عليه بها من الذاكر. وهذا النوع هو المذكور في الأحاديث، نحو سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وسبحان الله وبحمده، ولا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، ونحو ذلك.

فأفضل هذا النوع أجمعه للثناء وأعمه نحو سبحانه الله عدد خلقه، فهذا أفضل من مجرد سبحان الله، وقولك: الحمد لله عدد ما خلق في السهاء، وعدد ما خلق في الأرض، وعدد ما بينهما، وعدد ما هو خالق، أفضل من مجرد قولك: الحمد لله.

وهذا في حديث جويرية أن النبي على قال لها: «لقد قلت بعدك أربع كلمات ثلاث مرات، لو وزنت بها قلت منذ اليوم لوزنتهن: سبحان الله وبحمده عدد خلقه، سبحان الله رضا نفسه. سبحان الله زنة عرشه، سبحان الله مداد كلماته» رواه مسلم. وفي الترمذي وسنن أبي داود عن سعد بن أبي وقاص، أنه دخل مع رسول الله على امرأة بين يديها نوى أو حصى تسبح بها فقال: «أخبرك بها هو أيسر عليك من هذا وأفضل» فقال: «سبحان الله عدد ما خلق في السهاء، وسبحان الله عدد ما خلق في الأرض. وسبحان الله عدد ما بين ذلك، وسبحان الله عدد ما هو خالق، والله أكبر».

# المبحث الرابع أسماء الله وصفاته التي شرحها ابن القيم في كتبه

الأسا الأول هو الله الذي لا إله إلا هو

#### ١- التعريف بهذا الاسم:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى معرفاً بالله: «الله اسم لرب العالمين خالق السموات والأرض الذي يحيي ويميت، وهو رب كل شيء ومليكه، فهم لا يختلفون في أن هذا الاسم يراد به هذا المسمى، وهو أظهر عندهم وأعرف وأشهر من كل اسم وضع لكل مسمى» [الصواعق المرسلة: ٢/ ٧٥٠].

# ٢- اسم الله مستلزم لجميع معاني الأسماء الحسنى:

وفي هذا يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «اسم الله مستلزم لجميع معاني الأسماء الحسنى، دالٌ عليها بالإجمال، والأسماء الحسنى تفصيلٌ وتبيينٌ لصفات الإلهية، التي اشتق منها اسم «الله»، واسم «الله» دال على كونه مألوهاً معبوداً، تألهه الخلائق محبة وتعظيماً وخضوعاً، وفزعاً إليه في الحوائج والنوائب، وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته، المتضمنين لكمال الملك والحمد، وإلهيته وربوبيته ورحمانيتُه وملكه مستلزم لجميع صفات كماله، إذ يستحيلُ ثبوتُ ذلك لمن ليس بحيّ، ولا سميع، ولا بصير، ولا قادر، ولا متكلم، ولا فعال لما يريد، ولا حكيم في أفعاله.

وصفاتُ الجلال والجمال: أخصُّ باسم «الله» » [مدارج السالكين: ١/٥٦].

وكان ابن القيم قال قبل هذا في هذا الموضع: «اسم «الله» دال على جميع الأسهاء الحسنى، والصفات العليا، وصفات الإلهية: هي صفات الكهال، المنزهة عن التشبيه والمثال، وعن العيوب والنقائص، ولهذا يضيفُ الله تعالى سائر الأسهاء الحسنى إلى هذا الاسم العظيم، كقوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ [الاعراف:١٨٠]، ويقال: «الرحمن والرحيم، والقدوس والسلام، والعزيز، والحكيم» من أسهاء الله، ولا يقال: «الله» من أسهاء «الرحمن» ولا من أسهاء «العزيز» ونحو ذلك». [مدارج السالكين:١/٥٦].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى في موضع آخر: «الإله هو الجامعُ لجميع صفات الكيال ونعوت الجلال، فيدخلُ في هذا الاسم جميعُ الأسياء الحسنى، ولهذا كان القولُ الصحيح أن «الله» أصلُه «الإله» كها هو قول سيبويه وجمهور أصحابه إلا من شذَّ منهم، وأن اسم الله تبارك وتعالى هو الجامع لجميع معاني الأسياء الحسنى والصّفات العُلى». [بدائع الفوائد:٢/ ٧٨٢].

#### ٣- الله هو المعبود بحق:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الله هو الإله الحقّ، ومعبودُهم الذي لا إله لهم سواه، ولا معبودَ لهم غيره، فكما أنه وحدَه هو ربُّهم ومليكُهم لم يشركُه في ربوبيّته ولا في ملكه لهم أحد، فكذلك هو وحده إلههم ومعبودُهم، فلا ينبغي أن يجعلوا معه شريكاً في إلهيّته، كما لا شريكً معه في ربوبيته ومُلْكِه.

وهذه طريقةُ القرآن الكريم يحتجُّ عليهم بإقرارهم بتوحيد الربوبية على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة، وإذا كان وحده هو ربنا وملكنا وإلهنا فلا مَفْزَعَ لنا في الشَّدائد سواه، ولا ملجأ لنا منه إلا إليه، ولا معبودَ لنا غيره، فلا ينبغي أن يُدعى ولا يُخافَ ولا يُرجى ولا يُحَبَّ سواه، ولا يُذَلَّ لغيره، ولا يُخْضَعَ لسواه، ولا

يُتَوَكَّلَ إلا عليه؛ لأن من ترجوه وتخافُهُ وتدعوه وتتوكَّلُ عليه، إما أن يكونَ مُرَبِّيكَ والقَيِّمَ بأمورِك ومتوليَ شأنك، وهو ربُّك فلا ربَّ لك سواه؛ أو تكونَ مملوكه وعبدَه الحقَّ، فهو ملكُ الناس حقّاً، وكلُّهم عبيدُه ومماليكُه.

أو يكون معبودَك وإلهك الذي لا تستغني عنه طَرْفَةَ عين، بل حاجتُكَ إليه أعظمُ من حاجتك إلى حياتك وروحك، وهو الإله الحقّ، إله الناس الذي لا إله لهم سواه، فمن كان ربهم وملكهم وإلههم فهم جديرون أن لا يستعيذوا بغيره، ولا يستنصروا بسواه، ولا يلجؤوا إلى غير حماه، فهو كافيهم وحسبهم وناصرهم، ووليّهم ومتوليّ أمورهم جميعاً بربوبيته وملكه وإلهيته لهم، فكيف لا يلتجئ العبدُ عند النوازل ونزول عدوه به إلى ربّه ومالكه وإلهه». [بدائع الفوائد: ٢/ ٧٨٠].

#### ٤- الحكمة في وجود الألف في أول اسم الله:

نقل ابن القيم رحمه الله تعالى عن ابن فورك، قال: «الحكمة في وجود الألف في أوله أنها من أقصى مخارج الصوت قريباً من القلب الذي هو محل المعرفة إليه، ثم الهاء في آخره مخرجها من هناك أيضاً؛ لأن المبتدأ منه والمعاد إليه، والإعادة أهون من الابتداء، وكذلك لفظ الهاء أهون من لفظ الهمزة، هذا معنى كلامه، فلم يقل ما قلناه في المضمرات إلا اقتضاباً من أصول أئمة النحاة واستنباطاً من قواعد اللغة». [بدائع الفوائد/ طبعة دار الخير: ١/١٦٢].

#### ه – فوائد حذف العامل في «بسم الله»:

شرع لنا ربنا أن نقول: «بسم الله» في الأعمال الطيبة كالوضوء والذبح والتلاوة ونحو ذلك، وفي ذلك حذف للعامل، فلا يقول المسمي: أتوضأ باسم الله، ولا أذبح، ولا أتلو، ولحذف العامل - كما يقول ابن القيم - فوائد عديدة:

أ- أنه موطن لا ينبغي أن يتقدم فيه سوى ذكر الله، فلو ذكرت الفعل، وهو لا يستغني عن فاعله؛ كان ذلك مناقِضاً للمقصود، وكان في حذفه مشاكلة اللفظ

للمعنى، ليكون المبدوء به اسم الله، كما تقول في الصلاة: «الله أكبر»، ومعناه: من كل شيء، ولكن لا تقول هذا المقدر، ليكون اللفظ في اللسان مطابقاً لمقصود الجنان، وهو: أن لا يكون في القلب ذِكْر إلا الله وحده، فكما تجرَّد ذكرُه في قلب المصلِّي، تجرَّد ذكره في لسانه.

ب- أن الفعل إذا حُذِفَ صح الابتداء بالتسمية في كل عمل وقول وحركة، وليس فِعْل أولى بها من فِعْل؛ فكان الحذف أعم من الذِّكر، فإن أي فعل ذكرته؛ كان المحذوف أعم منه.

ج- أنَّ الحذف أبلغ؛ لأنَّ المتكلم بهذه الكلمة كأنه يدَّعي الاستغناء بالمشاهدة عن النطق بالفعل، فكأنه لا حاجة إلى النطق به، لأنَّ المشاهدة والحال دالة على أن هذا الفعل وكُل فعل فإنها هو باسمه - تبارك وتعالى - ، والحوَالة على شاهد الحال أبلغ من الحوَالة على شاهد النطق، كها قيل:

ومن عَجَبٍ قـول العَـوَاذِل مَنْ بِـهِ وَهَلْ غَيرُ مَنْ أَهْـوى يُحبُّ ويُعْشَقُ» [بدانع الفوائد: ٤٣].

#### ٦- اسم الله مشتق:

عزا ابن القيم رحمه الله تعالى إلى السهيلي وشيخه أبي بكر بن العربي: «أن اسم الله غير مشتق؛ لأنَّ الاشتقاق يستلزم مادةً يُشتق منها، واسمه - تعالى - قديم، والقديم لا مادة له، فيستحيل الاشتقاق. ولا ريب أنه إذا أُريد بالاشتقاق هذا المعنى، وأنه مستمدُّ من أصل آخر، فهو باطل».

ورد على هذا قائلاً: «ولكن الذين قالوا بالاشتقاق، لم يريدوا هذا المعنى، ولا أَلَمَّ بقلوبهم، وإنَّما أرادوا: أنه دال على صفةٍ له تعالى، وهي الإلهية، كسائر أسمائه

الحسنى، كالعليم والقدير، والغفور والرحيم، والسميع والبصير، فإن هذه الأسهاء مشتقة من مصادرها بلا ريب، وهي قديمة، والقديم لا مادة له. فها كان جوابكم عن هذه الأسهاء؛ فهو جواب القائلين باشتقاق اسمه: الله».

ثم بين الصواب في المسألة، فقال: «الجواب عن الجميع: أنَّا لا نعني بالاشتقاق إلا أنها ملاقية لمصادرها في اللفظ والمعنى، لا أنها متولدة منها تولُّد الفرع من أصله، وتسمية النحاة للمصدر والمشتق منه: «أصلاً وفرعاً» ليس معناه أن أحدهما تولد من الآخر، وإنها هو باعتبار أن أحدهما يتضمن الآخر وزيادة.

وقول سيبويه: "إن الفعل أمثلة أُخِذَت من لفظ أحداث الأسهاء"؛ هو بهذا الاعتبار، لا أنَّ العرب تكلموا بالأسهاء أولاً، ثم اشتقوا منها الأفعال، فإن التخاطب بالأفعال ضروري، كالتخاطب بالأسهاء، لا فرق بينهها، فالاشتقاق هنا ليس هو اشتقاق مادي، وإنها هو اتفاق تلازم، سُمِّي المتضمِّن – بالكسر – : مشتقاً، والمتضمَّن – بالفتح – : مشتقاً منه، ولا محذور في اشتقاق أسهاء الله – تعالى – بهذا المعنى". [بدائع الفوائد: ١/٩٥-٤٠].

#### مصدر الاشتقاق،

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: أن «الناس اختلفوا أعظم اختلاف، هل هو مشتق أم لا، وهل هو مشتق من التأله أو من الوله، أو من لاه إذا احتجب [الصواعق المرسلة: ١/ ٧٤٩].

#### ٧- ارتباط الخلق باسم الله،

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن الخلق والأمر مرتبط باسمه الله واسميه الرب والرحمن، وفي ذلك يقول: «وتأمل ارتباط الخلق والأمر بهذه الأسماء الثلاثة، وهي «الله، والرب، والرحمن» كيف نشأ عنها الخلق، والأمر، والثواب، والعقاب، وكيف جمعت الخلق وفرّقتهم، فلها الجمع، ولها الفرق.

فاسم «الرب» له الجمعُ الجامعُ لجميع المخلوقات، فهو ربُّ كلِّ شيءٍ وخالقه، والقادر عليه، لا يخرج شيءٌ عن ربوبيته، وكل من في السموات والأرض عبدٌ له في قبضته، وتحت قهره. فاجتمعوا بصفة الربوبية، وافترقوا بصفة الإلهية، فألَّه وحدَه السعداءُ، وأقروا له طوعاً بأنه الله الذي لا إله إلا هو، الذي لا تنبغي العبادةُ والتوكلُ، والرجاء والخوف، والحب والإنابة والإخبات والخشية، والتذلل والخضوع إلا له.

وهنا افترق الناس، وصاروا فريقين: فريقاً مشركين في السعير، وفريقاً موحدين في الجنة.

# فالإلهية هي التي فرقتهم، كما أن الربوبية هي التي جمعتهم.

فالدينُ والشرع، والأمر والنهي - مَظْهَره، وقيامه - : من صفة الإلهية. والخلقُ والإيجاد والتدبير والفعل: من صفة الربوبية. والجزاء بالثواب والعقاب والجنة والنار: من صفة الملك. وهو ملك يوم الدين. فأمرهم بإلهيته، وأعانهم، ووفقهم، وهداهم، وأضلهم بربوبيته، وأثابهم، وعاقبهم بملكه وعدله. وكل واحدة من هذه الأمور لا تنفك عن الأخرى» [مدارج السالكين:٥٥/١-٥٩].

#### ٨- من خصائص الإلهية: الكمال المطلق:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «من خصائص الإلهية: الكهال المطلق من جميع الوجوه، الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه. وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده، والتعظيم والإجلال والخشية والدعاء والرجاء والإنابة والتوكل والاستعانة، وغاية الذل مع غاية الحب، كل ذلك يجب عقلاً وشرعاً وفطرة أن يكون لله وحده. ويمتنع عقلاً وشرعاً وفطرة أن يكون لغيره. فمن جعل شيئاً من ذلك لغيره تعالى فقد شبه ذلك الغير بمن لا شبيه له ولا ند له، وذلك أقبح التشبيه وأبطله. ولشدة قبحه وتضمنه غاية الظلم أخبر سبحانه عباده أنه لا يغفره، مع أنه سبحانه كتب على نفسه الرحمة». [الجواب الكافي:١٩٤].

# 9- دعاء الله ب «اللهم»:

«معنى اللهم - كما يقول ابن القيم - يا الله، ولهذا فلا تُستعمل إلا في الطلب فلا يقال: اللهم غفور رحيم، بل يقال: اللهم اغفر لي وارحمني.

ونقل ابن القيم عن سيبويه: أن الميم زيدت في آخر اللهم عوضاً من حرف النداء «يا» » [بدائع التفسير: ١/٤٨٣].

وبين ابن القيم رحمه الله تعالى: أن العبد يسأل ربّه تبارك وتعالى باسم "اللهمّ"، الذي يسأل العبد به ربه سبحانه في كل حاجة، وكل حال، إيذاناً بجمع أسهائه تعالى وصفاته. فإذا قال السائل: اللهم إني أسألك، كأنه قال: أدعو الله الذي له الأسهاء الحسنى والصفات العلى بأسهائه وصفاته. فأتى بالميم المؤذنة بالجمع في آخر هذا الاسم، إيذاناً بسؤاله تعالى بأسهائه كلها. كها قال النبي على في الحديث الصحيح "ما أصاب عبداً قط هَمٌّ ولا حَزَن، فقال: اللهم إني عبدك، ابن عبدك، ابن أمتك، ناصيتي بيديك، ماضٍ في حكمك، عَدْل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، ناصيتي بيديك، ماضٍ في حكمك، عَدْل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، علم الغيب عندك: أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، علم الغيب عندك: أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي وغمي، إلا أذهب الله همه وغمّه، وأبدله مكانه فرحاً. قالوا: يا رسول وذهاب همي وغمي، إلا أذهب الله همه وغمّه، وأبدله مكانه فرحاً. قالوا: يا رسول

فالداعي مندوب إلى أن يسأل الله تعالى بأسهائه وصفاته، كما في الاسم الأعظم: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت، الحنّان المنّان، بديع السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حي يا قيوم» وهذه الكلمات تتضمن الأسماء الحسنى، كما ذُكر في غير هذا الموضع.

والدعاء ثلاثة أقسام:

أحدها: أن تسأل الله تعالى بأسمائه وصفاته، وهذا أحد التأويلين في قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف:١٨٠].

والثاني: أن تسأله بحاجتك وفقرك، وذُلِّك. فتقول: أنا العبد الفقير المسكين البائس الذليل المستجير، ونحو ذلك.

والثالث: أن تسأل حاجتك ولا تذكر أحداً من الأمرين.

فالأول أكمل من الثاني، والثاني أكمل من الثالث، فإذا جمع الدعاء الأمور الثلاثة كان أكمل.

وهذه عامة أدعية النبي ﷺ .

وفي الدعاء الذي علمه صدِّيقَ الأمة الله في ذكر الأقسام الثلاثة. فإنه قال في أوله: «اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً» وهذا حال السائل، ثم قال: « وإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت» وهذا حال المسؤول، ثم قال: « فاغفر لي» فذكر حاجته، وختم الدعاء باسمين من الأسهاء الحسنى تناسب المطلوب وتقتضيه.

وهذا القول الذي اخترناه قد جاء عن غير واحد من السلف. قال الحسن البصري: «اللهم» مجمع الدعاء، وقال أبو رجاء العطاردي: إن الميم في قوله: «اللهم» فيها تسعة وتسعون اسماً من أسهاء الله تعالى، وقال النضر بن شميل: من قال: «اللهم» فقد دعا الله بجميع أسهائه. [بدائع التفسير: ١/ ٤٩١-٤٩٣].

# الإسم الثاني والثالث الرحمن الرحيم

#### ١ - معنى اسمي الله: «الرحمن الرحيم»:

الرحمن الرحمة اسهان لطيفان دالان على الرحمة، يقول ابن القيم فيهها: «الرحمن الذي الرحمة وَصْفُهُ، والرحيم: الراحم لعباده، ولهذا يقول تعالى: ﴿ وَكَانَ بِإِلْمُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب:٣]، ﴿ إِنَّهُ، بِهِمْ رَءُوفُ رَّحُوفُ رَحِيمًا ﴾ [التوبة:١١٧]، ولم يجئ رَحمنٌ بعباده، ولا رحمنٌ بالمؤمنين، مع ما في اسم «الرحمن» الذي هو على وزن فعلان من سعة هذا الوصف، وثبوت جميع معناه الموصوف به.

ألا ترى أنهم يقولون: غضبان، للممتلئ غضباً، وندمان وحيران وسكران ولهفان لن مُلئ بذلك، فبناء فَعْلان للسعة والشمول، ولهذا يقرن استواؤه على العرش بهذا الاسم كثيراً، كقوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه:٥]، ﴿ ثُعَ ٱسْتَوَىٰ ﴾ الاسم كثيراً، كقوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ وطه:٥]، ﴿ ثُعَ ٱسْتَوَىٰ عَلَى عرشه باسم الرحمن، لأن العرش على المخلوقات، وقد وسعها، والرحمة محيطة بالخلق واسعة لهم، كما قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف:١٥٦].

وفي الصحيح من حديث أبي هريرة ، قال: قال رسول الله ﷺ: «لما قضى الله الخلق كتب في كتاب، فهو عنده موضوع على العرش: إن رحمتي تغلب غضبي الله الخلق كتب في كتاب، فهو عنده على العرش». فتأمل اختصاص هذا الكتاب بذكر الرحمة ووضعه عنده على العرش، وطابق بين ذلك وبين قوله: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾

[طه:٥]، وقوله: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ۗ الرَّحْمَانُ فَسَّتُلْ بِهِ عَلِي الفرقان:٥٩ الفرقان:٥٩ من معرفة الرب تبارك وتعالى، إن لم يغلقه عنك التعطيل والتجهم». [مدارج السالكين: ١/٥٥-٥٨].

وكان ابن القيم قال قبل ذلك: «صفات الإحسان، والجود والبر، والحنان والمنّة، والرأفة واللطف، أخص باسم الرحمن». [مدارج السالكين: ١/٥٦].

#### ٧- الرحمن متضمن الإرسال الرسل وإنزال الكتب:

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا «من أعطى اسم «الرحمن» حقَّهُ عرفَ أنه متضمِّنٌ لإرسال الرسل، وإنزال الكتب، أعظم من تضمُّنِهِ إنزالَ الغيثِ وإنبات الكلأ، وإخراج الحب، فاقتضاء الرحمة لما تحصلُ به حياة القلوب والأرواح أعظمُ من اقتضائها لما تحصل به حياة الأبدان والأشباح، لكن المحجوبون إنها أدركوا من هذا الاسم حظَّ البهائم والدواب، وأدركَ منه أولو الألباب أمراً وراء ذلك». [مدارج السالكين: ٣١].

#### ٣- الجمع بين الرحمن والرحيم،

وأما الجمع بين الرحمن الرحيم ففيه معنى هو أحسن من المعنيين اللذين ذكرهما – السهيلي – وهو أن الرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم، فكان الأول للوصف، والثاني للفعل، فالأول دال على أن الرحمة صفته، والثاني دال على أنه يرحم خَلقه برحمته.

وإذا أردت فهم هذا فتأمل قوله: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب:٤٣] و ﴿ إِنَّهُ بِهِم رَءُ وفُ رَحِيمً ﴾ [الاحزاب:٤٣] و لم يجئ قط (رحمن بهم)، فعُلم أن الرحمن هو الموصوف بالرحمة، ورحيم هو الراحم برحمته، وهذه نكتة لا تكاد تجدها في كتاب، وإن تنفست عندها مرآة قلبك لم تنجل لك صورتها. [بدائع الفوائد: ١/٢٤].

#### ٤- الرحمة المضافة إلى الله نوعان:

«الأول: مضاف إليه إضافة مفعول إلى فاعله. الثاني: مضاف إليه إضافة صفة إلى الموصوف بها.

فمن الأول قول الرب في الحديث الصحيح للجنة: «أنت رحمتي أرحم بك من أشاء» فهذه رحمة مخلوقة مضافة إليه إضافة المخلوق بالرحمة إلى الخالق تعالى، وسماها رحمة لأنها خلقت بالرحمة وللرحمة، ومنه تسمية الله للمطر رحمة بقوله: ﴿وَهُو اللَّذِي يُرْسِلُ الرِّيكَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴿ وَهُو قول اللَّاعِراف: ٥٧]. وعلى هذا فلا يمنع الدعاء المشهور بين الناس قديماً وحديثاً، وهو قول الداعي: «اللهم اجمعنا في مستقر رحمتك»، والمراد بها الرحمة المخلوقة التي هي الجنة، والجنة وإن سميت رحمة، لم يمتنع أن يسمى ما فيها من أنواع النعيم رحمة، ولا ريب أن مستقر ذلك النعيم هو الجنة». [بدائع الفوائد باختصار: ٢/١٥٨].

#### ٥- رحمة الله قريب من المحسنين:

أورد ابن القيم قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف:٥٦] ثم قال: «فيه تنبيهٌ ظاهرٌ على أن فعلَ هذا المأمور به هو الإحسانُ المطلوبُ منكم، ومطلوبُكم أنتم من الله هو رحمته، ورحمتُه قريبٌ من المحسنين، الذين فعلوا ما أُمِروا به من دعائه خوفاً وطمعاً، فقربُ مطلوبكم منكم وهو الرَّحةُ، بحسب أدائكم لمطلوبه منكم وهو الإحسانُ، الذي هو في الحقيقة إحسانٌ إلى أنفسكم، فإن الله تعالى هو الغني الحميد، وإن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم.

وقوله: ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾، له دلالةٌ بمنطوقه، ودلالةٌ بإيائه وتعليله، ودلالة بمفهومه؛ فدلالتُه بمنطوقه على قرب الرحمة من أهل الإحسان، ودلالته بتعليله وإيائه على أن هذا القربَ مستحقٌّ بالإحسان، فهو السببُ في قربِ

الرحمة منهم، ودلالته بمفهومه على بُعد الرحمة من غير المحسنين، فهذه ثلاثُ دلالات لهذه الجملة.

وإنها اختصَّ أهلُ الإحسان بقرب الرحمة منهم؛ لأنها إحسانٌ من الله أرحم الراحمين، وإحسانه تعالى إنها يكون لأهل الإحسان؛ لأن الجزاء من جنس العمل، فكما أحسنوا بأعمالهم أحْسَنَ إليهم برحمته.

وأما من لم يكنْ من أهل الإحسان فإنه لما بَعُدَ عن الإحسان بعدَتْ عنه الرحمةُ بُعداً ببعدٍ، وقُرباً بقرب، فمن تقرَّب بالإحسان، تقرَّب اللهُ إليه برحمته، ومن تباعَدَ عن الإحسان، تباعَدَ اللهُ عنه برحمته، واللهُ سبحانه يحبُّ المحسنينَ، ويُبْغِضُ من ليس من المُحسنينَ، ومن أحبَّه الله فرحمته أقربُ شيءٍ منه، ومن أبغضَهُ فرحمته أبعدُ شيءٍ منه.

والإحسانُ ههنا هو على المأمور به، سواء كان إحساناً إلى الناس أو إلى نفسه، فأعظمُ الإحسان الإيهانُ والتوحيدُ والإنابة إلى الله والإقبال عليه والتَّوكُّل عليه، وأن يعبدَ الله كأنه يراهُ إجلالاً ومهابةً وحياءً ومحبةً وخشيةً، فهذا هو مقامُ الإحسان، كها قال النبي على وقد سأله جبريل عن الإحسان فقال: «أَنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ»، وإذا كان هذا هو الإحسانَ فرحمةُ الله قريبٌ من صاحبه، فإن الله إنها يرحمُ أهل توحيده المؤمنين به». [بدائع الفوائد: ٢/ ٨٦١].

#### ٦- الله وسع كل شيء رحمةً وعلماً:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وقد وَسِعَ رَبنا كلّ شيء رحمةً وعلماً فوسعت رحمته كلّ شيء، وأحاطَ بكل شيء علماً، فهو أرحم بعباده من الوالدة بولدها، بل هو أرحم بالعبد من نفسه» [إغاثة اللهفان: ٢/ ١٧٣].

وبيّن ابن القيم رحمه الله أن المعنى المراد بـ (سعة رحمة الله) فقال: «سعة رحمته تتضمن أنه لا يهلك عليه أحد من المؤمنين به من أهل توحيده ومحبته، فإنه واسع

الرحمة، لا يخرج عن دائرة رحمته إلا الأشقياء، ولا أشقى ممن لم تسعه رحمته التي وسعت كل شيء». [الجواب الكافي:١٦٨].

وقال في موضع آخر: "ثم يشهد عند ذكر اسم "الرحمن" جلّ جلاله رباً محسناً إلى خلقه بأنواع الإحسان، متحبباً إليهم بصنوف النعم، وسع كل شيء رحمة وعلماً، وأوسع كل مخلوق نعمة وفضلاً، فوسعت رحمته كل شيء، ووسعت نعمته كل حي، فبلغت رحمته حيث بلغ علمه، فاستوى على عرشه برحمته، وخلق خلقه برحمته؛ وأنزل كتبه برحمته، وأرسل رسله برحمته؛ وشرع شرائعه برحمته، وخلق الجنة برحمته، والنار أيضاً برحمته، فإنها سوطه الذي يسوق به عباده المؤمنين إلى جنته، ويطهر بها أدران الموحدين من أهل معصيته، وسجنه الذي يسجن فيه أعداءه من خليقته، فتأمل ما في أمره ونهيه ووصاياه ومواعظه من الرحمة البالغة، والنعمة السابغة، وما في حشوها من الرحمة والنعمة، فالرحمة هي السبب المتصل منه بعباده، كما أن العبودية هي السبب المتصل منهم به، فمنهم إليه العبودية، ومنه إليهم الرحمة.

ومن أخص مشاهد هذا الاسم شهود المصلي نصيبه من الرحمة الذي أقام بها بين يدي ربه، وأهَّله لعبوديته ومناجاته، وأعطاه ومنع غيره، وأقبل بقلبه، وأعرض بقلب غيره، وذلك من رحمته به». [الصلاة:١٧٣-١٧٤].

#### ٧- من تمام رحمة الله بعبده تسليط أنواع البلاء عليه:

وفي هذا يقول ابن القيم رحمه الله تعالى:

«من تمام رحمة أرحم الراحمين: تَسْليطُ أنواع البلاء على العبد، فإنه أعلم بمصلحته، فابتلاؤه له وامتحانه ومنعهُ من كثيرٍ من أغراضهِ وشهواته: من رحمتهِ به،

ولكنَّ العبدَ لجهلِه وظُلمه يتَّهم ربهُ بابتلائه، ولا يعلم إحسانه إليهِ بابتلائهِ وامتحانهِ» [إغاثة اللهفان:٢/ ١٧٤].

#### ٨- من كمال رحمة الله تعريف العباد نفسه وصفاته:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «من كمال رحمته أن يعرف عباده نفسه وصفاته، ويدلهم على ما يقربهم إليه، ويباعدهم منه، ويثيبهم على طاعته، ويجزيهم بالحسنى، وذلك لا يتم إلا بالرسالة والنبوة، فكانت رحمته مقتضية لها» [بدائع التفسير: ١٧١١].

#### ٩- وجه تقديم الغفور على الرحيم:

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «وأما تقديم «الغفور» على «الرحيم»؛ فهو أولى بالطبع؛ لأنَّ المغفرة سلامة، والرحمة غنيمة، والسلامة تُطْلب قبل الغنيمة. وفي الحديث أن النبي عَلَيْ قال لعَمْرو بن العاص: «أَبْعَثُكَ وَجْهاً يُسَلِّمُكَ اللهُ فِيْهِ وَيُعْنِمُكَ، وَأَزْعَبُ لَكَ زَعْبَةً مِنَ المَالِ»، فهذا من الترتيب البديع، بدأ بالسلامة قبل الغنيمة، وبالغنيمة قبل الكسب.

وأما قوله: ﴿ وَهُو اَلرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبأ: ٢] في سبأ فالرحمة هناك متقدمة على المغفرة، فإمَّا بالفضل والكمال، وإما بالطبع؛ لأنها منتظمة بذكر أصناف الخلق من المكلّفين وغيرهم من الحيوان، فالرحمة تشملهم والمغفرة تخصُّهم، والعموم بالطبع قبل الخصوص، كقوله: ﴿ وَمَلَتُم صَحَيْدِهُ وَمُثَلُّ وَرُمَّانٌ ﴾ [الرحن: ٢٨] وكقوله: ﴿ وَمَلَتُم صَحَيْدِهُ وَرُسُلِهِ وَ وَجَبْرِيلَ وَمِيكُمْلُ ﴾ [البقرة: ٩٨]». [بدائع الفوائد: ١١٢/١].

#### ١٠- موقع «الرحمن» في «بسم الله الرحمن الرحيم» :

 بها، ثم قالوا: هو بدل من اسم الله، قالوا: ويدل على هذا أن «الرحمن» علم مختص بالله تعالى لا يشاركه فيه غيره، فليس هو كالصفات التي هي العليم والقدير، والسميع والبصير، ولهذا تجري على غيره تعالى.

قالوا: ويدل عليه أيضاً وروده في القرآن غير تابع لما قبله، كقوله: ﴿ ٱلرَّمْنُ أُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه:٥] و ﴿ ٱلرَّمْنُ ثُلُ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [الرحن:١-٢] و ﴿ أَمَنَ هَذَا ٱلَّذِى هُوَجُندٌ لِّكُوْ يَنصُرُكُمْ مِّن دُونِ ٱلرَّمْنَ ۚ ﴾ [الملك: ٢٠] وهذا شأن الأسماء المحضة، لأن الصفات لا يقتصر على ذكرها دون الموصوف.

قال السهيلي: والبدل عندي فيه ممتنع وكذلك عطف البيان، لأن الاسم الأول لا يفتقر إلى تبيين، فإنه أعرف المعارف كلها وأبينها، ولهذا قالوا: ﴿وَمَا ٱلرَّمْنَ ﴾ [الفرقان: ٦٠] ولم يقولوا: وما الله؟ ولكنه وإن جرى مجرى الأعلام فهو وصف يراد به الثناء، وكذلك الرحيم.

إلا أن الرحمن من أبنية المبالغة كغضبان ونحوه، وإنها دخله معنى المبالغة من حيث كان في آخره ألف ونون كالتثنية، فإن التثنية في الحقيقة تضعيف، وكذلك هذه الصفة، فكأن غضبان وسكران كامل لضعفين من الغضب والسكر، فكان اللفظ مضارعاً للفظ التثنية، لأن التثنية ضعفان في الحقيقة، ألا ترى أنهم أيضاً قد شبهوا التثنية بهذا البناء إذا كانت لشيئين متلازمين فقالوا: الحكهان والعلمان، وأعربوا النون كأنه اسم لشيء واحد، فقالوا: اشترك باب فعلان وباب التثنية، ومنه قول فاطمة: "يا حسنان يا حسينان" برفع النون لابنيها، ولمضارعة التثنية امتنع جمعه، فلا يقال: غضابين، وامتنع تأنيثه فلا يقال: غضابين، وامتنع تأنيثه فلا يقال: غضبانة، وامتنع تنوينه، كها لا تُنوّن نون المثنى، فجرت عليه كثير من أحكام التثنية لمضارعته إياها لفظاً ومعنى". [بدائع الفؤائد: ١/٠٤].

## الاسم الرابع رب العالمين

#### ١- التعريف باسم الله الرب سبحانه وتعالى:

قال ابن القيم في التعريف باسم الله الرب عز وجل: «الربُّ هو السيد والمالك والمنعم والمربي والمصلح، والله هو الرب بهذه الاعتبارات كلها». [بدائع الفوائد: ١١٣/٤، طبعة دار الخير].

وقال أيضاً: «الرب هو القادر الخالق البارئ المصور الحي القيوم العليم السميع البصير المحسن المنعم الجواد المعطي المانع، الضار النافع، المقدم المؤخر، الذي يُضِلُّ من يشاءُ ويهدي من يشاء، ويُسعد من يشاءُ ويُشقِي من يشاء، ويعزُّ من يشاء، ويُذِلُّ من يشاء إلى غير ذلك من معاني ربوبيته التي له منها ما يستحقُّه من الأسهاء الحسني» [بدائع الفوائد: ١/ ٧٨١].

وقال في موضع ثالث معرفاً برب العالمين: «وربوبيته للعالم تتضمن بصره فيه، وتدبيره له، ونفاذ أمره كل وقت فيه، وكونه معه كل ساعة في شأن، يخلق ويرزق، ويميت ويحيي، ويخفض ويرفع، ويعطي ويمنع، ويعز ويذلّ، ويصرف الأمور بمشيئته، وإرادته، وإنكار ذلك إنكار لربوبيته وألوهيته وملكه» [الصواعق المرسلة: ٤/ ١٢٢٣].

وقد أخبرنا ربنا تبارك وتعالى بأنه ربُّ الناسِ، فقال: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ١] هذه الإضافة وهي إضافة الربوبية على الناس، كما يقول ابن القيم متضمنة

«لخلقهم وتدبيرهم وتربيتهم وإصلاحهم وجلب مصالحهم، وما يحتاجون إليه، ودفع الشر عنهم، وحفظهم مما يفسدهم، هذا معنى ربوبيته لهم، وهذا يتضمن قدرته التامة، ورحمته الواسعة، وإحسانه، وعلمه بتفاصيل أحوالهم، وإجابة دعواتهم، وكشف كرباتهم» [بدائع الفوائد: ٢/ ١١].

وقال ابن القيم معرفاً بالرب تبارك وتعالى: «اسم «الرب» له الجمع الجامع الجميع المخلوقات، فهو رب كل شيء وخالقه، والقادر عليه لا يخرج شيء عن ربوبيته، وكل من في السموات والأرض عبد له في قبضته، وتحت قهره، فاجتمعوا بصفة الربوبية، وافترقوا بصفة الإلهية، فألَّه وحده السعداء، وأقروا له طوعاً بأنه الله الذي لا إله إلا هو، الذي لا تنبغي العبادة والتوكل، والرجاء، والخوف، والحب والإنابة والإخبات والخشية، والتذلل والخضوع إلا له.

وهاهنا افترق الناس وصاروا فريقين: فريقاً مشركين في السعير، وفريقاً موحدين في الجنة.

فالإلهية هي التي فرقتهم، كما أن الربوبية هي التي جمعتهم.

فالدين والشرع والأمر والنهي، مظهره وقيامه: من صفة الألوهية، والخلق والإيجاد والتدبير والفعل: من صفة الربوبية. والجزاء بالثواب والعقاب والجنة والنار: من صفة الملك. وهو ملك يوم الدين. فأمرهم بألوهيته، وأعانهم ووفقهم وهداهم وأضلهم بربوبيته. وأثابهم وعاقبهم بملكه وعدله. وكل واحدة من هذه الأمور لا تنفك عن الأخرى» [بدائع التفسير: ١/١٤١].

#### ٢- شهود قلب العبد اسم الرب تبارك وتعالى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وشاهد مَنْ ذكر اسمه (رب العالمين) قيوماً قام بنفسه، وقام به كل شيء، فهو قائم على كل نفس بخيرها وشرها، قد استوى على

عرشه، وتفرد بتدبير ملكه، فالتدبير كله بيديه، ومصير الأمور كلها إليه، فمراسيم التدبيرات نازلة من عنده على أيدي ملائكته بالعطاء والمنع، والخفض والرفع، والإحياء والإماتة، والتوبة والعزل، والقبض والبسط، وكشف الكروب، وإغاثة الملهوفين، وإجابة المضطرين: ﴿ يَشَعُلُهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمِ هُو فِي شَأَنِ ﴾ [الرحن: ٢٩] لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، ولا معقب لحكمه، ولا راد لأمره، ولا مبدل لكلهاته، تعرج الملائكة والروح إليه، وتعرض الأعهال أول النهار وآخره عليه، فيقدر المقادير، ويوقت المواقيت، ثم يسوق المقادير إلى مواقيتها قائماً بتدبير ذلك كله وحفظه ومصالحه [الصلاة: ١٧٣].

#### ٣- توحيد الربوبية حجة على من أنكر توحيد الألوهية:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «توحيد الربوبية حجة على من أنكر توحيد الألوهية، فحقُّ الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، وحقُّهم عليه إذا فعلوا ذلك ألاَّ يُعذِّبهم، وأن يُكرمهم إذا قَدِموا عليه، وهذا كما أنه غايةُ محبوب العبد ومطلوبه، وبه سروره ولذّته ونعيمه، فهو أيضاً محبوبُ الرب من عبده، ومطلوبه الذي يرضى به، ويفرح بتوبة عبده إذا رجع إليه وإلى عبوديته وطاعته، أعظم من فَرَحِ مَن وجد راحلته الَّتي عليها طعامه وشرابه في أرض مهلكة» [طريق الهجرتين:١٩٠].

# الإسم الخامس والساحس

#### ١- تعريف اسم الله «الملك» تبارك وتعالى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى معرفاً بهذا الاسم الجليل: «وأما الملك فهو الآمر الناهي المعز المذل الذي يصرف أمور عباده كما يحب، ويقلبهم كما يشاء، وله من معنى الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى: كالعزيز الجبار المتكبر الحكم العدل الخافض الرافع المعز المذل العظيم الجليل الكبير الحسيب المجيد الوالي المتعالي مالك الملك المقسط الجامع.. إلى غير ذلك من الأسماء العائدة إلى الملك» [بدائع الفوائد: / ٢١٢/٢ طبعة دار الخير].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الله سبحانه الملك التام الملك، ومن تمام ملكه عموم تصرفه، وتنوعه بالثواب والعقاب، والإكرام والإهانة، والعدل والفضل، والإعزاز والإذلال، فلا بدَّ من وجود ما يتعلق به أحد النوعين، كما أوجد من يتعلق به النوع الآخر» [شفاء العليل:٢/ ٢٥٢].

وقال ابن القيم في موضع ثالث: «الله سبحانه الملك الحق المبين، والملك هو الذي يأمر وينهى، ويثيب ويعاقب، ويهين ويكرم، ويعزُّ ويذلُّ» [مفتاح دار السعادة: ١٠٧/١].

#### ٢- الملك الحقيقي ثابت لله سبحانه بكل وجه:

قال ابن القيم رحمه الله في ذلك: «من أسماء الله الملك، ومعنى الملك الحقيقي ثابت له سبحانه بكل وجه، وهذه الصفة تستلزم سائر صفات الكمال، إذ من المحال

ثبوت الملك الحقيقي التام لمن ليس له حياة، ولا قدرة، ولا إرادة، ولا سمع، ولا بصر، ولا كلام، ولا فعل اختياري يقوم به، وكيف يوصف بالملك من لا يأمر ولا ينهى، ولا يثيب ولا يعاقب، ولا يعطي ولا يمنع، ولا يعز ويذلّ، ويهين ويكرم، وينعم وينتقم، ويخفض ويرفع، ويرسل الرسل إلى أقطار مملكته، ويتقدم إلى عبيده بأوامره ونواهيه؟ فأي مُلك في الحقيقة لمن عُدم ذلك، وبهذا يتبين أن المعطلين لأسهائه وصفاته جعلوا مماليكه أكمل منه، ويأنف أحدهم أن يقال في ملكه وأميره ما يقوله هو في ربه، فصفة ملكه الحق مستلزمة لوجود ما لا يتم التصرف إلا به، والكل منه سبحانه، فلم يتوقف كهال ملكه على غيره، فإن كل ما سواه مستند إليه متوقف في وجوده على مشيئته وخلقه». [شفاء العليل ٢/٩٠١-٢١٠].

#### ٣- كمال ملك الله مقارن لحمده:

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «كمال ملك الله أن يكون مقارناً لحمده وهذا و له الملك والحمد، وهذا و له الملك والحمد، وهذا مذهب من أثبت له القدر والحكمة وحقائق الأسماء والصفات، ونزَّهه عن النقائص ومشابهة المخلوقات، ويوحشك في هذا المقام جميع الطوائف غير أهل السنّة، الذين لم يتحيزوا إلى نِحلة، ولا مقالة، ولا متبوع من أهل الكلام». [شفاء العليل: ٢٠٩-٢١].

#### ٤- الملك والحمد في حق الله متلازمان:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «المقصودُ أن الملك والحمد في حقّه متلازمان، فكلّ ما شمله ملكه وقدرته شمله حمده، فهو محمودٌ في ملكه، وله الملك والقدرة مع حمده، فكما يستحيلُ خروجُ شيءٍ من الموجودات عن ملكه وقدرته يستحيلُ خروجها عن حمده وحكمته، ولهذا يحمدُ سبحانه نفسه عند خلقه وأمره، لينبّه عباده على أنَّ مصدرَ خَلْقِهِ وأمره عن حمده، فهو محمودٌ على كُلّ ما خلقه وأمر

به حمدَ شُكْرٍ وعُبوديّة، وحَمْد ثناءٍ ومَدْح، ويجمعها التبارك، فتبارك اللهُ يشملُ ذلك كُلّه، ولهذا ذكر هذه الكلمة عَقيبَ قوله: ﴿ أَلَالَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف:٥٤] ». [طريق الهجرتين:٢٣].

#### ٥- الخلق والأمر والثواب والعقاب لازم لصفة الملك:

قال ابن القيم في هذا: "إذا أعطيت اسم "الملك" حقّه، ولن تستطيع علمت أن الخلق والأمر، والثواب والعقاب والعطاء والحرمان، أمر لازم لصفة الملك، وأن صفة الملك تقتضي ذلك ولا بد، وأن تعطيل هذه الصفة أمر ممتنع، فالملك الحق يقتضي إرسال الرسل، وإنزال الكتب، وأمر العباد، ونهيهم وثوابهم وعقابهم، وإكرام من يستحق الإهانة، كما تستلزم حياة الملك، وعلمه، وإرادته، وقدرته، وسمعه، وبصره، وكلامه، ورحمته ورضاه، وغضبه، واستواؤه على سرير ملكه، يدبر أمر عباده. وهذه الإشارة تكفي اللبيب في مثل هذا الموضع، ويطلع منها على أرض مونقة، وكنوز من المعرفة، وبالله التوفيق" [التيان: ٤٤-٥٤].

وقال ابن القيم: «الملك يقتضي التصرف بالقول، كما أن الملك يقتضي التصرف بالفعل، فالملك هو المتصرف بأمره وقوله، فتنفذ أوامره ومراسيمه حيث شاء، والمالك هو المتصرف في ملكه بفعله» [بدائع التفسير: ١٧١].

وقال في موضع آخر: «حقيقة الملك إنها تتمُّ بالعطاءِ والمنع، والإكرام والإهانة، والإثابة والعقوبة، والغضب والرضا، والتولية والعزل، وإعزاز من يليق به العز، وإذلال من يليق به الذل، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلْكِ تُوْقِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتُنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَن تَشَاءُ وَتُعِزُ مَن تَشَاءُ وَتُخِرِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَن تَشَاءُ وَتُعِزُمُ مَن تَشَاءُ وَتُخرِعُ ٱلْمَنَ مَن الله وَتُعْرِعُ ٱلْمَالِكَ مِمَن تَشَاءُ وَتُعِزُمُ مَن تَشَاءُ وَتُعْرِعُ ٱلْمَن مَن الله وَتُعْرِعُ ٱلْمَالِكَ مِمَن تَشَاءُ وَتُعْرِعُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارِ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارِ فَي ٱللهَارِهِ ﴾ [آل عمران:٢١-٢٧].

### وقال تعالى: ﴿ يَسْتَكُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ [الرحن: ٢٩].

يغفر ذنباً ويفرّح كُرْباً، ويكشف غمّاً، وينصر مظلوماً، ويأخذُ ظالماً، ويفكّ عانياً، ويُغني فقيراً، ويجبر كسيراً، ويشفي مريضاً، ويقيل عثرة، ويستر عورة، ويعزّ ذليلاً، ويذل عزيزاً، ويعطي سائلاً، ويذهب بدولة ويأتي بأخرى، ويداول الأيام بين الناس، ويرفع أقواماً ويضع آخرين، يسوقُ المقاديرَ التي قدّرها قبل خلق السهاوات والأرض بخمسين ألف عام إلى مواقيتها؛ فلا يتقدّم شيءٌ منها عن وقته ولا يتأخر، بل كلٌّ منها قد أحصاه كها أحصاه كتابه، وجرى به قلمه، ونفذ فيه حكمه، وسبق به علمه، فهو المتصرِّفُ في المهالك كلّها وحده تصرُّفَ ملك قادر قاهر عادل رحيم، تامّ الملك لا ينازعه في ملكه منازع، ولا يعارضه فيه معارض، فتصرُّ فه في المملكة دائرٌ بين العدل والإحسان والحكمة والمصلحة والرحمة، فلا يخرج تصرُّ فه عن ذلك». [طريق الهجرتين:٢٢٨-٢٢٩].

#### ٦- شهود قلب العبد مجد الرب تبارك وتعالى:

المجد الذي لا يليق بسوى الملك الحق المبين، فيشهد ملكاً قاهراً، قد دانت له الخليقة، وعنت له الوجوه، وذلت لعظمته الجبابرة، وخضع لعزته كل عزيز، فيشهد بقلبه ملكاً على عرش السهاء مهيمناً، لعزته تعنو الوجوه وتسجد، وإذا لم تعطل حقيقة صفة الملك أطلعته على شهود حقائق الأسهاء والصفات التي تعطيلها تعطيل لملكه وجحد له، فإن الملك الحق التامَّ المُلْكِ: لا يكون إلا حياً قيوماً سميعاً بصيراً مدبراً قادراً متكلهاً آمراً ناهياً، مستوياً على سرير مملكته، يرسل إلى أقاصي مملكته بأوامره، فيرضى على من يستحق الرضا، ويُثيبه ويكرمه ويدنيه، ويغضب على من يستحق الغضب، ويعاقبه ويهينه ويقصيه، فيعذب من يشاء، ويرحم من يشاء، ويعطي من يشاء، ويقرب من يشاء، ويقصي من يشاء، له دار عذاب، وهي النار،

وله دار سعادة عظيمة، وهي الجنة، فمن أبطل شيئاً من ذلك، أو جحده وأنكر حقيقته، فقد قدح في ملكه سبحانه وتعالى، ونفى عنه كهاله وتمامه، وكذلك من أنكر عموم قضائه وقدره، فقد أنكر عموم ملكه وكهاله، فيشهد المصلي مجد الرب تعالى في قوله: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِينِ ﴾ [الفاتحة:٤][الصلاة:١٧٤].

#### ٧- الفرق بين الملك والمالك،

قال ابن القيم في هذا: «المالك المتصرف بفعله، والملك هو المتصرف بفعله وأمره، والرب تعالى مالك الملك فهو المتصرف بفعله وأمره، فمن ظن أنه خلق خلقه عبثاً، لم يأمرهم ولم ينههم، فقد طعن في ملكه ولم يقدِّره حق قدره، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَا آنزَلَ اللّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَيْءٍ ﴾ [الانعام: ١٩]، فمن جحد شرع الله وأمره ونهيه، وجعل الخلق بمنزلة الأنعام المهملة، فقد طعن في ملك الله ولم يقدره حق قدره.

وكذلك كونه تعالى إله الخلق يقتضي كهال ذاته وصفاته، وأسهائه ووقوع أفعاله على أكمل الوجوه وأتمها، فكها أن ذاته الحق، فقوله الحق، ووعده الحق، وأمره الحق، وأفعاله كلها حق، وجزاؤه المستلزم لشرعه ودينه ولليوم الآخر حق، فمن أنكر شيئاً من ذلك فها وصف الله بأنه الحق المطلق من كل وجه وبكل اعتبار، فكونه حقاً يستلزم شرعه ودينه وثوابه وعقابه، فكيف يظن بالملك الحق أن يخلق خلقه عبثاً، وأن يتركهم سدى لا يأمرهم ولا ينهاهم، ولا يثيبهم ولا يعاقبهم، كها قال تعالى: ﴿ أَيَحَسَبُ ٱلْإِنْسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴾ [القيامة: ٣٦]. قال الشافعي رحمه الله: مهملاً لا يؤمر ولا ينهى، وقال غيره: لا يجزى بالخير والشر، ولا يثاب ولا يعاقب.

والقولان متلازمان، فالشافعي ذكر سبب الجزاء والثواب والعقاب وهو الأمر والنهي، والآخر ذكر غاية الأمر والنهي، وهو الثواب والعقاب، ثم تأمل قوله

تعالى بعد ذلك: ﴿ أَلَوْ يَكُ نُطْفَةُ مِن مَنِي يُعَنَىٰ ﴿ النظفة وصرفها، حتى صارت أكمل مما هي فمن لم يتركه وهو نطفة سدى، بل قلب النطفة وصرفها، حتى صارت أكمل مما هي وهي العلقة، ثم قلب العلقة حتى صارت أكمل مما هي، حتى خلقها فسوى خلقها فدبرها بتصريفه وحكمته في أطوار كهالاتها حتى انتهى كهالها بشراً سوياً فكيف فدبرها بتصريفه وحكمته في أطوار كهالاتها حتى انتهى كهالها بشراً سوياً فكيف يتركه سدى لا يسوقه إلى غاية كهاله الذي خلق له، فإذا تأمل العاقل البصير أحوال النطفة من مبدئها إلى منتهاها دلته على المعاد والنبوات، كها تدله على إثبات الصانع وتوحيده وصفات كهاله، فكها تدل أحوال النطفة من مبدئها إلى غايتها على كهال قدرة فاطر الإنسان وبارئه، فكذلك تدل على كهال حكمته وعلمه وملكه، وأنه الملك الحق المتعالي عن أن يخلقها عبثاً، ويتركها سدى بعد كهال خلقها» [بدائع الفوائد:١٣٩].



#### معنى اسم الله «القدوس»:

من أسماء الله الحسنى «القدوس»، وقد عرَّف ابن القيم هذا الاسم، وتحدث عنه بقوله: «القدوس في خلقه وفعله، وخلقه وفعله وقضاؤه وقدره خير كله.

ولهذا تنزَّه سبحانه عن الظلم الذي حقيقته وضع الشيء في غير موضعه، فلا يضع الأشياء إلا في مواضعها اللائقة بها، وذلك خير كله، والشر وضع الشيء في غير محله، فإذا وضع في محله لم يكن شراً، فعلم أن الشر ليس إليه».

والقدوس المنزَّه عن كل شر ونقص وعيب، كما قال أهل التفسير، وهو الطاهر من كل عيب، المنزَّه عما لا يليق به، وهذا قول أهل اللغة.

وأصل الكلمة من الطهارة والنزاهة، ومنه بيت المقدس، لأنه مكان يتطهر فيه من الذنوب، ومن أمَّهُ لا يريد إلا الصلاة فيه رجع من خطيئته كيوم ولدته أمه.

ومنه سميت الجنة حظيرة القدس لطهارتها من آفات الدنيا، ومنه سمي جبريل روح القدس لأنه طاهر من كل عيب.

ومنه قوله الملائكة: ﴿ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ [البقرة: ٣٠] فقيل المعنى: ونقدس أنفسنا لك، فعدي باللام، وهذا ليس بشيء، والصواب أن المعنى: نقدسك وننزهك عما لا يليق بك، هذا قول جمهور أهل التفسير.

قال ابن جرير: ﴿ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ ننسبك إلى ما هو من صفاتك، من الطهارة من الأدناس وما أضاف إليك أهل الكفر بك. قال: وقال بعضهم: نعظمك ونمجدك، قاله أبو صالح، وقال مجاهد: نعظمك ونكبرك. انتهى. [شفاء العليل: ٥١١،٥١٠/٢].



#### ١- السلام اسم من أسماء الله تعالى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «السلام هو الله تعالى» [بدائع الفوائد: ١٠/١ طبعة دار الخير] وقال أيضاً: «السلام اسم من أسماء الرب تبارك وتعالى» [أحكام أهل الذمة:١٩٣، بدائع الفوائد: ٢/ ١٥٥ طبعة دار الخير].

#### ٢- الله - تبارك وتعالى - أحق بالسلام من كل ما سواه:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «السلام اسم مصدر في الأصل كالكلام والعطاء – بمعنى السلامة، والرب تعالى أحقُّ به من كل ما سواه، لأنه السالم من كل آفة وعيب ونقص وذم، فإن له الكمال المطلق من جميع الوجوه، وكماله من لوازم ذاته، فلا يكون إلا كذلك؛ والسلام يتضمن سلامة أفعاله من العبث والظلم وخلاف الحكمة، وسلامة صفاته من مشابهة صفات المخلوقين، وسلامة ذاته من كل نقص وعيب، وسلامة أسمائه من كل ذم؛ فاسم «السلام» يتضمن إثبات جميع الكمالات له، وسلب جميع النقائص عنه، وهذا معنى: «لا إله إلا الله، والله أكبر» فانتظم اسم «السلام» الباقيات الصالحات التي يثنى بها على الرب جل جلاله». [أحكام أهل الذمة: ١٩٣].

#### ٣- السلام ملازم لكل صفات الله عز وجل:

ومن بعض تفاصيل ذلك أنه الحيّ الذي سلمت حياته من الموت والسّنة والنوم والتغير، القادر الذي سلمت قدرته من اللغوب والتعب والإعياء والعجز

عما يريد، العليم الذي سلم علمه أن يعزب عنه مثقال ذرة أو يغيب عنه معلوم من المعلومات؛ وكذلك سائر صفاته على هذا، فرضاه سبحانه سلام أن ينازعه الإخراه؛ الغضب؛ وحلمه سلام أن ينازعه الانتقام؛ وإرادته سلام أن ينازعها الإكراه؛ وقدرته سلام أن ينازعها العجز؛ ومشيئته سلام أن ينازعها خلاف مقتضاها؛ وكلامه سلام أن يعرض له كذب أو ظلم، بل تمّت كلماته صدقاً وعدلاً؛ ووعده سلام أن يلحقه خُلْفٌ، وهو سلام أن يكون قبله شيء أو بعده شيء أو فوقه شيء أو دونه شيء، بل هو العالي على كل شيء، وفوق كل شيء، وقبل كل شيء، وبعد كل شيء، والمحيط بكل شيء.

وعطاؤه ومنعه سلام أن يقع في غير موقعه؛ ومغفرته سلام أن يبالي بها أو يضيق بذنوب عباده أو تصدر عن عجز عن أخذ حقه كما تكون مغفرة الناس؛ ورحمته وإحسانه ورأفته وبرُّه وجوده وموالاته لأوليائه وتحبُّبُه إليهم وحنانه عليهم وذكره لهم وصلاته عليهم سلام أن يكون لحاجة منه إليهم أو تعزز بهم أو تكثُّر بهم. وبالجملة فهو السلام من كل ما ينافي كلامه المقدس بوجه من الوجوه. [أحكام أهل الذمة: ١٩٤-١٩٤].

#### ٤- اسم السلام متضمن للكمال السالم من كل ما يعتاده:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «اسم «السلام» متضمن للكهال السالم من كل ما يضاده، وإذا لم تظلم هذا الاسم ووفيته معناه وجدته مستلزماً لإرسال الرسل، وإنزال الكتب، وشرع الشرائع، وثبوت المعاد، وحدوث العالم، وثبت القضاء والقدر، وعلق الرب تعالى على خلقه، ورؤيته لأفعالهم، وسمعه لأصواتهم، واطلاعه على سرائرهم وعلانياتهم، وتفرّده بتدبيرهم، وتوحده في كهاله المقدس عن شريك بوجه من الوجوه، فهو السلام الحق من كل وجه كها هو النزيه البريء عن نقائص البشر من كل وجه.

ولمّا كان سبحانه موصوفاً بأن له يَدَين لم يكن فيهما شمال، بل كلتا يديه يمين مباركة، كذلك أسهاؤه كلها حُسْنَى، وأفعاله كلها خير، وصفاته كلها كمال، وقد جعل سبحانه السلام تحية أوليائه في الدنيا، وتحيتهم يوم لقائه؛ ولما خلق آدم وكمل خلقه فاستوى قال الله له: «اذهب إلى أولئك النفر من الملائكة، فاستمع ما يحيونك به فإنها تحيتك وتحية ذريتك من بعدك» وقال تعالى: ﴿ لَهُمّ دَارُ ٱلسَّلَامِ عِندَرَبِّهِم ﴾ [الأنعام:١٢٧] قال: ﴿ وَاللَّه يُدَرّ عُولًا لَلْهَ اللَّه عَلَى النفر من الملائكة، أمل الذمة: ١٩٥-١٩٥].

#### ٥- الله السلام الحق من كل وجه وبكل اعتبار:

وتوسع ابن القيم فيها ذكره في الموضوع السابق من استحقاقه للسلام، فقال: «إطلاق السلام على الله تعالى اسماً من أسهائه هو أولى من هذا كله، وأحق بهذا الاسم من كل مسمى به لسلامته من كل عيب ونقص من كل وجه، فهو السلام الحق بكل اعتبار، والمخلوق سلام بالإضافة، فهو سبحانه سلام في ذاته عن كل عيب ونقص يتخيله وهم، وسلام في صفاته من كلّ عيب ونقص، وسلام في أفعاله من كلّ عيب ونقص وشر وظلم وفعلٍ واقع على غير وجه الحكمة، بل هو السلام الحقّ من كل عيب ونقص وبكل اعتبار، فعُلِمَ أن استحقاقه تعالى لهذا الاسم أكمل من استحقاق كل ما يطلق عليه.

وهذا هو حقيقة التنزيه الذي نزَّه به نفسه ونزهه به رسوله، فهو السلام من الصاحبة والولد، والسلام من النظير والكف، والسَّمِي والماثل، والسلام من الشريك، كذلك إذا نظرت إلى أفراد صفات كاله، وجدت كل صفة سلاماً مما يضاد كالها، فحياته سلام من الموت ومن السِّنة والنوم، وكذلك قيُّوميته وقدرته سلام من التعب واللغوب، وعلمه سلام من عزوب شيء عنه أو عروض نسيانٍ أو حاجةٍ إلى تذكُّر وتفكُّر، إرادته سلام من خروجها عن الحكمة والمصلحة، وكلماته سلام من

الكذب والظلم، بل تمت كلماته صِدْقاً وعدلاً، وغِناه سلام من الحاجة إلى غيره بوجهٍ ما، بل كلُّ ما سواه محتاج إليه، وهو غنيٌّ عن كلِّ ما سواه، وملكه سلام من منازع فيه أو مشارك أو معاون مُظاهِر أو شافع عنده بدون إذنه، وإلهيته سلامٌ من كل مشارك له فيها، بل هو الله الذي لا إله إلا هو، وحِلْمه وعَفْوه وصَفْحه ومغفرته وتجاوزه سلامٌ من أن تكون عن حاجة منه أو ذُلِّ أو مُصانعة كما يكون من غيره، بل هو مَخْض جُوْده وإحسانه وكرمه.

وكذلك عذابه وانتقامه وشدة بطشه وسرعة عقابه سكلامٌ من أن يكون ظلماً أو تشفياً أو غِلْظة وقسوة، بل هو محض حكمته وعدله ووضعه الأشياء مواضعها، وهو مما يستحق عليه الحمد والثناء كما يستحقه على إحسانه وثوابه ونعمه، بل لو وضع الثواب موضع العقوبة لكان مناقضاً لحكمته ولعزته، فوضعه العقوبة موضعها هو من حمده وحكمته وعزته، فهو سلام مما يتوهم أعداؤه والجاهلون به من خلاف حكمته.

وقضاؤه وقدره سَلاَم من العبث والجَوْر والظلم، ومِنْ تَوَهَّمِ وقوعِهِ على خلاف الحكمة البالغة، وشرعُه ودينُه سلام من التناقض والاختلاف والاضطراب، وخلاف مصلحة العباد ورحمتهم والإحسان إليهم وخلاف حكمته، بل شرعُه كلَّه حكمة ورحمة ومصلحة وعدل.

وكذلك عطاؤه سَلاَم من كونه مُعاوضة أو لحاجةٍ إلى المُعْطَى. ومنعه سلام من البخل وخوف الإملاق، بل عطاؤه إحسان محض لا لمعاوضةٍ ولا لحاجة، ومنعه عدل محض وحكمة لا يشوبه بخل ولا عجز.

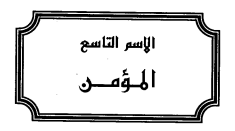
واستواؤه وعُلُوُّه على عرشه سَلام من أن يكون محتاجاً إلى ما يحمله أو يستوي عليه، بل العرش محتاج إليه، وحَمَلَته محتاجون إليه، فهو الغنيُّ عن العرش وعن

مَلَته، وعن كلّ ما سواه، فهو استواءٌ وعُلُوٌّ لا يشوبُه حَصْر ولا حاجة إلى عرش ولا غيره، ولا إحاطة شيء به سبحانه وتعالى، بل كان سبحانه ولا عَرْش ولم يكن به حاجة إليه، وهو الغني الحميد، بل استواؤه على عرشه واستيلاؤه على خلقه من موجبات مُلْكه وقَهْره من غير حاجة إلى عرش ولا غيره بوجه ما، ونزولُه كل ليلة إلى سماء الدنيا سلام مما يضاد علوَه، وسَلام مما يضاد غِناه، وكماله سَلام من كلِّ ما يتوهَّم معطِّل أو مشبِّه وسَلام من أن يصير تحت شيء أو محصوراً في شيء – تعالى الله ربنا عن كل ما يضاد كماله. وغناه وسمعُه وبصرُه سَلامٌ من كلِّ ما يتخيَّله مشبّه أو يتقوَّله معطِّل.

وموالاته لأوليائه سلام من أن تكون عن ذُلِّ كما يوالي المخلوقُ المخلوقَ، بل هي موالاة رحمة وخير وإحسانٍ وبرِّ، كما قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيُّ مِنَ ٱلذُّلِّ ﴾ [الإسراء:١١١]، فلم ينفِ أن يكون له ولي مطلقاً، بل نفى أن يكون له ولي من الذُّل.

وكذلك محبته لمحبيه وأوليائه سَلاَم من عوارض محبة المخلوق للمخلوق، من كونها محبة عبته المعطلون فيها، وكذلك كونها محبة حاجة إليه أو تملُّق له، أو انتفاع بقربه، وسلام مما يتقوَّله المعطلون فيها، وكذلك ما أضافه إلى نفسه من اليد والوجه، فإنه سَلاَم عما يتخيله مشبَّه أو يتقوله معطِّل.

فتأمل كيف تضمن اسمه «السلام» كل ما ينزه عنه تبارك وتعالى، وكم ممن يحفظ هذا الاسم ولا يدري ما تضمّنه من هذه الأسرار والمعاني، والله المستعان المسؤول أن يوفق لتعليق على الأسماء الحسنى على هذا النّمط إنه قريب مجيب». [بدائع الفوائد:٢/٢٠--١٠٥].



المؤمن من صفات الله تبارك وتعالى، قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "سمى نفسه بالرحمن الرحيم، الملك القدوس السلام، المؤمن المهيمن العزيز الجبار» [الصواعق المرسلة:١/١٠١ وانظر الصواعق أيضاً:٣/١١١٤].

وقال ابن القيم أيضاً في اسم الله المؤمن: «ومن أسمائه تعالى «المؤمن» وهو - في أحد التفسيرين - المصدق الذي يصدق الصادقين بها يقيم لهم من شواهد صدقهم، فهو الذي صَدَّق رسله وأنبياءه فيها يلقوا عنه، وشهد لهم بأنهم صادقون بالدلائل التي دلّ بها على صدقهم قضاء وخَلْقاً، فإنه سبحانه أخبر - وخبره الصدق، وقوله الحق - أنه لا بد أن يرى العباد من الآيات الأفقية والنفسية ما يبين لهم: أن الوحي الذي بلَّغته رُسُلُه حقٌ، فقال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَكِتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي آنَفُسِمْ حَقَى الذي بلَّعَهُ رُسُلُه حقٌ، فقال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَكِتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمْ حَقَى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ ﴾ [فصلت:٥٠] أي: القرآن. فإنه هو المتقدم في قوله: ﴿ قُلَ أَرَءَيْتُمْ لِهِ عَلَى اللهِ عَلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى المُ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال



#### ١- المعنى المراد باسم الله العزيز:

من أسماء الله الحسنى العزيز، يقول ابن القيم: «اسمه العزيز الذي له العزة التامة» ومن تمام عزته براءته عن كل سوء وشر وعيب، فإن ذلك ينافي العزة التامة» [شفاء العليل: ٢/ ٥١١].

وقال أيضاً: «العزة يراد بها ثلاث معانٍ: عزة القوة، وعزة الامتناع، وعزة القهر، والرب – تبارك وتعالى – له العزة التامة بالاعتبارات الثلاث» [مدارج السالكين:٣/ ٢٨٥].

وقال أيضاً: «اسم الله «العزيز» الذي له العزة التامة، ومن تمام عزته براءته من كل سوء وشرّ وعيب، فإن ذلك ينافي العزة التامة» [شفاء العليل:٢/ ٥١١].

#### ٢- العزيز هو الذي يقضى بما يشاء:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «الله هو العزيز الذي يقضي بها يشاء، وأنه لكمال عزته حكم على العبد وقضى عليه، بأن قَلَّبَ قلبه وصَرَّف إرادته على ما يشاء، وحال بين العبد وقلبه.. وجعله مريداً شائياً لما شاء منه العزيزُ الحكيم، وهذا من كمالِ العزةِ، إذ لا يقدرُ على ذلك إلاّ الله، وغايةُ المخلوق: أن يتصرف في بدنك وظاهرك، وأما جَعْلُكَ مريداً شائياً لما يشاؤه منك ويريدُه: فلا يقدرُ عليه إلاّ ذو العزةِ الباهرةِ.

فإذا عرفَ العبدُ عِزَّ سيده ولاَحَظَهُ بقلبه، وتمكن شهوده منه، كان الاشتغال به عن ذلِّ المعصية أولى به وأنفعَ له، لأنه يصيرُ مع الله لا مع نفسه.

ومن معرفةِ عزتهِ في قضائه: أن يعرفَ أنه مدبَّرٌ مقهورٌ، ناصيتُه بيد غيره، لا عصمة له إلاّ بعصمتهِ، ولا توفيقَ له إلاّ بمعونتِه، فهو ذليلٌ حقيرٌ، في قبضةِ عزيزِ حميد.

ومن شهودِ عزتهِ أيضاً في قضائه: أن يشهدَ أن الكهالَ والحمدَ، والغَناءَ التامَ، والعزةَ، كلَّها لله، وأنَّ العبدَ نفسَه أولى بالتقصير والذم، والعيبِ والظلمِ والحاجةِ، وكلما ازداد شهودُه لِذُلِّهِ ونقصه وعيبه وفقره، ازداد شهودُه لعزة الله وكهاله، وحمدِه وغناه. وكذلك بالعكس، فنقصُ الذنب وذلتُه يطلعه على مشهدِ العزة.

ومنها: أنَّ العبدَ لا يريدُ معصيةَ مولاه من حيث هي معصية، فإذا شهدَ جريانَ الحُكم، وجعلَه فاعلاً لما هو غير مختار له، مريد بإرادته ومشيئته واختياره، فكأنه مختار غير مختار، مريد غير مريد، شاء غير شاءٍ، فهذا يشهدُ عزةَ الله وعظمَته، وكمالَ قدرته». [مدارج السالكين: ١/ ٢٣٦-٢٣٧].

#### ٣- تقديم العزيز على الحكيم وتقديمه على العليم:

في القرآن الكريم تقديم العزيز على الحكيم، وقال ابن القيم مبيناً وجه ذلك: «تقدم العزيز على الحكيم، لأنه عز، فلما عزَّ حكم، وربها كان هذا من تقديم السبب على المسبب» [بدائع الفوائد: ١/ ٥٩].

وقدم الحق تبارك وتعالى العزيز على العليم فقال: ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [الأنعام: ٩٦] قال ابن القيم: «تضمن هذان الاسهان صفتي القدرة والعلم وخلق أعهال العباد، وحدوث كل ما سوى الله، لأن القدرة هي قدرة الله كها قال الإمام أحمد بن حنبل، فتضمنت إثبات القدر، ولأن عزته تمنع أن يكون في ملكه ما لا يشاؤه، أو أن يشاء ما لا يكون، فكانت عزته تبطل ذلك» [بدائع الفوائد: ١٣٣].

وقال ابن القيم في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ [المائدة:١١٨] «أي مصدر ذلك وسببه وغايته، صادر عن كهال قدرتك وكهال علمك، فإن العزة تمام القدرة، والحكمة كهال العلم، وبهاتين الصفتين يقضي سبحانه وتعالى ما يشاء ويأمر، وينهى ويثيب ويعاقب، فهاتان الصفتان مصدر الخلق والأمر» [الجواب الكافي:١٦٨].



#### ١- التعريف بالجبار،

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن بعض أهل العلم فسروا الجبار بالذي يجبر الكسير ويغني الفقير، ولكنه لم يرتض هذا التفسير مع صحة القول في نفسه، وصحح أنه من الجبروت، فهو الذي يجبر الناس ويقهرهم، وفي ذلك يقول:

«الجبار من أسهاء الرب تعالى، فقد فسّر بأنه الذي يجبر الكسير، ويغني الفقير، والرب تبارك وتعالى كذلك، ولكن ليس هذا معنى اسمه الجبار، ولهذا قرنه باسمه، المتكبر، وإنها هو من الجبروت، وكان النبي على يقول: «سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة» [عزاه محقق الكتاب إلى أبي داود والترمذي والنسائي]، فالجبّار اسم من أسهاء التعظيم كالمتكبر والملك والعظيم والقهار، قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِرُ ﴾ [الحشر: ٢٣]: هو العظيم، وجبروت الله عظمته.

والجبَّار من أسماء الملوك، والجبر المَلك، والجبابرة الملوك، قال الشاعر:

وأنْعِمْ صَبَاحاً أيها الجَبْرُ

أي: أيها الملك.

وقال السدي: هو الذي يجبر الناس ويقهرهم على ما يريد، وعلى هذا فالجبار معناه القهار، وقال محمد بن كعب: إنها سمي الجبّار لأنه جبر الخلق على ما أراد،

والخلق أدق شأناً من أن يعصوا رَبَّهم طرفة عين إلا بمشيئته، قال الزجاج: الجبَّار الذي جبر الخلق على ما أراد، وقال ابن الأنباري: الجبَّار في صفة الربِّ سبحانه الذي لا يُنال، ومنه قولهم: نخلة جَبَّارة، إذا فاتت يد المتناول». [شفاء العليل:١/٣٦٦].

#### ٢- الجبار في صفة الرب ترجع إلى ثلاثة معان ِ:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الجبار في صفة الربِّ سبحانه وتعالى ترجع إلى ثلاثة معانٍ: الملك والقهر والعلو، فإن النخلة إذا طالت وارتفعت وفاتت الأيدي، سميت جبَّارة، ولهذا جعل سبحانه اسمه الجبَّار مقروناً بالعزيز والمتكبر، وكل واحد من هذه الأسهاء الثلاثة يتضمن الاسمين الآخرين، وهذه الأسهاء الثلاثة نظير الأسهاء الثلاثة، وهي: الخالق البارئ المصور، فالجبار المتكبر يجريان مجرى التفصيل لمعنى اسم العزيز، كها أن البارئ المصور تفصيل لمعنى اسم الخالق، فالجبار من أسهائه الحسنى».

#### ٣- اتصاف المخلوق بصفة الجبر ذم له،

قال ابن القيم: «اتصاف المخلوق بالجَبَّارِ ذَمٌّ له ونقص، قال تعالى: ﴿ كَلَالِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [غافر: ٣٥] وقال لرسوله ﷺ: ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ ﴾ [ق: ٤٥] أي: مسلط تقهرهم وتكرههم على الإيهان، وفي الترمذي وغيره عن النبي ﷺ: «يحشر الجبَّارون والمتكبرون يوم القيامة أمثال الذرِّ، يطؤهم الناس» [عزاه محقق الكتاب إلى البزار وأبي القاسم بن الصرصري، وقال العراقي: إسناده حسن] ». [شفاء العليل: ١/ ٣٦٦-٣٦٧].

## الاسم الثاني عشر إلى الرابع عشر الكبير المتكبر المتعالي

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن من أسماء الله تعالى: «الكبير» و «المتكبر». قال قتادة وغيره: هو الذي تكبر عن السوء، وقال أيضاً: الذي تكبر عن السيئات. وقال مقاتل: المتعظم عن كل سوء، وقال أبو إسحاق: الذي تكبر عن ظلم عباده» [شفاء العليل: ٢/ ٥١١].

وذكر ابن القيم أن اسم «الملك» له من الأسماء الحسنى: «العزيز الجبار المتكبر، الحكم العدل». [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢].

وذكر أن «المتكبر» اسم من أسماء التعظيم، قال: «الجبار اسم من أسماء التعظيم، كالمتكبر والملك والعظيم والقهار». [شفاء العليل: ٣٦٦/١].

وذكر ابن القيم «أن الله وصف نفسه بصفات، وسمى نفسه بأسماء، وأخبر عن نفسه بأفعال، فسمى نفسه بالرحمن الرحيم، الملك القدوس السلام، المؤمن المهيمن، العزيز الجبار المتكبر». [الصواعق المرسلة: ١/٢٢٠].

وذكر اسم الله «المتعالي» في أكثر من موضع من غير شرح وتفسير، فمن ذلك قوله: «وله من معنى الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى: كالعزيز الجبار الحكم العدل، الخافض الرافع، المعز المذل، العظيم الجليل، الكبير الحسيب، المجيد الوالي المتعالي مالك الملك» [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢، طبعة دار الخير].

وقال: «أهل السنّة أثبتوا له العلو والعظمة بكل اعتبار، ومثل هذه وصفه سبحانه بأنّه الكبير المتعالي، فالكبير يوصف به الذات، وصفاتها القائمة بها» [الصواعق المرسلة: ٤/ ١٣٧٥].

### الإسم الخامس عشر والسادس عشر الخالق والخلاق

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الله سبحانه له الأسماء الحسنى، ولكل اسم من أسمائه أثر من الآثار في الخلق والأمر، لا بدَّ من ترتبه عليه، كترتب المرزوق والرزق على الرازق...، وظهور أثر هذه الأسماء ومتعلقاتها في الخليقة كظهور آثار سائر الأسماء الحسنى ومتعلقاتها، فكما أن اسمه الخالق يقتضي مخلوقاً، والباري يقتضي مبروءاً، والمصور مصوراً ولا بد» [مفتاح دار السعادة: ٢٦١/٢].

وقال في موضع آخر: «شهدت مصنوعات الله ومبتدعاته بأنه الخالق البارئ المصور الذي ليس كمثله شيء، أحسن كل شيء خلقه، وأتقن كل ما صنعه» [مفتاح دار السعادة: ٢/ ٢٢].

وأورد ابن القيم رحمه الله تعالى قوله سبحانه: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦] ثم قال: «والمعنى: والله خلقكم وخلق الذي تعملونه، وتنحتونه من الأصنام، فكيف تعبدونه وهو مخلوق لله» [بدائع التفسير: ٤/ ١٨].

وأورد رحمه الله قوله تعالى: ﴿ بَكَنَ وَهُوَا لَخَالَتُ الْعَلِيمُ ﴾ [يس: ٨١] ثم قال: «كونه خلاقاً عليهً يقتضي أن يخلق ما يشاء، ولا يعجزه ما أراده من الخلق» [بدائع التفسير: ٣/ ٤٨١].

وقال ابن القيم في [شفاء العليل: ١/ ٣٩٢]: «الخالق المصور، فإن استعملا مطلقين غير مقيدين لم يطلقا إلا على الرب سبحانه، كقوله: ﴿ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾

[الحشر: ٢٤] وإن استعملا مقيدين أطلقا على العبد». وقال ابن القيم في هذا الموضع من «شفاء العليل» في قوله تعالى: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤] أي أحسن المصورين والمقدرين، ونقل عن مجاهد قوله في الآية: «يصنعون ويصنع الله والله خير الصانعين» ونقل عن الليث قوله: «رجل خالق، أي: صانع» ». [شفاء العليل: ٢٩٢/١].

والخالق يطلق على الله باعتبار الفعل، قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «من أسماء الله ما يطلق على الله باعتبار الفعل نحو الخالق والرازق والمحيي المميت» [بدائع الفوائد: ١٤٨/١، طبعة دار الخير].

. «والخلاق من أسهاء الله الحسنى المقتضي لوجود الخلق» [الصواعق المرسلة: 8/١٥٦٤].

وأفاد ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن أهل الإسلام، بل وأهل الملل كلهم متفقون على أن الله سبحانه وحده الخالق، وكل ما سواه مخلوق موجود بعد عدمه، وليس معه غيره من المخلوقات يكون وجوده مساوياً لوجوده» [شفاء العليل:٢/٢٥٦].

# الإسم السابع عشر

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن: «البارئ لا يصح إطلاقه إلا على الله سبحانه، فإنه الذي برأ الخليقة وأوجدها بعد عدمها، والعبد لا تتعلق قدرته بذلك، إذ غاية مقدوره التصرف في بعض صفات ما أوجده الربُّ تعالى وبرأه، وتغييرها من حال إلى حال على وجه مخصوص لا تتعداه قدرته، وليس من هذا بريت القلم، لأنه معتل لا مهموز، ولا برأت من المرض، لأنه فعل لازم غير متعد» [شفاء العليل: ١/ ٣٩٣].

وأورد ابن القيم قوله تعالى: ﴿ وَاللّهَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه: ٢٧] ثم بين: «أن البقاء في الآية هو بقاء الرب، ودوام وجوده» ثم بين السبب في ذكر مؤمني السحرة له بقوله: «إنها ذكره مؤمنو السحرة في هذا المكان، لأن عدو الله فرعون توعدهم على الإيهان بإتلاف حياتهم، وإفناء ذواتهم، فقالوا له: وإن فعلت ذلك، فالذي آمنا به، وانتقلنا من عبوديتك إلى عبوديته، ومن طلب رضاك والمنزلة عندك إلى طلب رضاه والمنزلة عنده – خير منك وأدوم، وعذابك ونعيمك ينقطع ويفرغ، وعذابه هو ونعيمه وكرامته لا تنقطع ولا تبيد، فكيف نؤثر المنقطع الفاني الأدنى، على الباقي المستمر الأعلى» [مدارج السالكين: ٣/ ٤١٨].



المصور من أسماء الله الحسنى، وقد أورد ابن القيم النص الدال على هذا الاسم، وهو قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤] وبيّن بعد إيراده لهذا النص أن «البارئ المصور تفصيل لمعنى اسم الخالق» [شفاء العليل: ٢٦٦١].

وبيّن رحمه الله تعالى في كتابه [شفاء العليل: ٣٩٢/١] أيضاً أن اسميه: «الخالق المصور إن استعملا مطلقين غير مقيدين لم يطلق إلا على الرب سبحانه، كقوله: ﴿ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤] وإن استعملا مقيدين أطلقا على العبد».

وبيّن ابن القيم رحمه الله في [طريق الهجرتين: ٩٥] أن إطلاق اسم «الخالق البارئ المصور على الله أكمل من الصانع الفاعل، ولهذا لم تجئ هذه في أسمائه الحسنى».

وذكر ابن القيم: «أن اسم الله الخالق يقتضي مخلوقاً، والبارئ يقتضي مبروءاً، والمصور يقتضي مصوراً، ولا بد». [مفتاح دار السعادة: ٢٦١/٢].

# الإسم التاسع عشر والعشروة

#### ١ - معنى اسمى الله: «الغفور الودود»:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الله الغفور الودود، يغفر لمن تاب إليه، ويوده ويجه، فهو سبحانه الموصوف بشدة البطش، ومع ذلك هو الغفور الودود، المتودد إلى عباده بنعمه، الذي يود من تاب إليه، وأقبل عليه، وهو الودود أيضاً، أي: المحبوب، قال البخاري في صحيحه: الودود الحبيب، والتحقيق أن اللفظ يدل على الأمرين، على كونه واداً لأوليائه ومودوداً لهم، فأحدهما بالوضع، والآخر باللزوم، فهو الحبيب المحب لأوليائه يجبهم ويجبونه، وقال شعيب المناهد: ﴿إِنَّ رَبِّ رَجِيمُ وَدُودٌ ﴾ [هود: ٩٠].

وما ألطف اقتران اسم الودود بالرحيم وبالغفور، فإن الرجل قد يغفر لمن أساء إليه ولا يجبه، وكذلك قد يرحم من لا يحب، والرب تعالى يغفر لعبده إذا تاب إليه، ويرحمه ويحبه مع ذلك، فإنه يحب التوابين، وإذا تاب إليه عبده أحبه، ولو كان منه ما كان التيان: ٥٩- ٦٠].

#### ٢- الحكمة من تقديم الغفور على الرحيم:

قدّم الله في كتابه الغفور على الرحيم، إلا في موضع واحد، وهو في سبأ، فإنه قدّم الرحيم على الغفور، قال تعالى: ﴿ وَهُو الرَّحِيمُ اللَّغَفُورُ ﴾ [سبأ:٢] وقد بيّن السهيلي فيها نقله عنه ابن القيم الحكمة من وراء ذلك، فقال:

"وأما تقديم الغفور على الرحيم، فهو أولى بالطبع، لأن المغفرة سلامة، والرحمة غنيمة، والسلامة تُطلب قبل الغنيمة، وفي الحديث أن النبي على قال لعمرو ابن العاص: «أبعثك وجها يسلمك الله فيه ويغنمك، وأزعب لك زعبة من المال» [قال محقق الكتاب: رواه أحمد في مسنده ٢٩٨/٢٩ الحديث (١٧٧٦) و ٢٩٧ الحديث (١٧٨٠)، وصحيح ابن حبان ٨/٧ الحديث (٣٢١١)، والنهاية لابن الأثير مادة (زعب)، والحاكم وصححه ووافقه الذهبي]، فهذا من الترتيب البديع بدأ بالسلامة قبل الغنيمة، وبالغنيمة قبل الكسب.

وأما قوله: ﴿ وَهُو اَلرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبا: ٢] فالرحمة هناك متقدمة على المغفرة، فإما بالفضل والكيال، وإما بالطبع؛ لأنها منتظمة بذكر أصناف الخلق من المكلفين وغيرهم من الحيوان، فالرحمة تشملهم، والمغفرة تخصهم، والعموم بالطبع قبل الخصوص كقوله: ﴿ وَمَلَتَهِكَيّهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ كَقوله: ﴿ وَمَلَتَهِكَيّهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالً ﴾ [الرحن: ٦٨] وكقوله: ﴿ وَمَلَتَهِكَيّهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالً ﴾ [البقرة: ٩٨]، ومما قدم بالفضل قوله: ﴿ وَأَسْجُدِى وَأَرْكِعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣] لأن السجود أفضل وأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد». [بدائع الفوائد: ١/ ٢٠ طبعة دار الخير].

وعقب ابن القيم على ما نقله عن السهيلي قائلاً: «ما ذكره من تقديم الغفور على الرحيم فحسن جداً، وأما تقديم الرحيم على الغفور في موضع واحد وهو أول (سبأ) ففيه معنى غير ما ذكره، يظهر لمن تأمل سياق أوصافه العلى وأسمائه الحسنى في أول السورة إلى قوله: ﴿ وَهُو الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبا:٢]، فإنه ابتدأ سبحانه السورة بحمده الذي هو أعم المعارف وأوسع العلوم، وهو متضمن لجميع صفات كماله ونعوت جلاله، مستلزم لها، كما هو متضمّن، لحكمته في جميع أفعاله وأوامره، فهو المحمود على كل حال، وعلى كل ما خلقه وشرعه.

ثم عقب هذا الحمد بملكه الواسع المديد فقال: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبأ: ] ثم عقبه بأن هذا الحمد ثابت له في الآخرة غير

منقطع أبداً، فإنه حمد يستحقه لذاته وكمال أوصافه، وما يستحقه لذاته دائم بدوامه لا يزول أبداً». [بدائع الفوائد: ١/ ٧٣ طبعة دار الخير].

#### ٣- أثر اسمه الغضور والغضار في عباده:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن الله سبحانه وتعالى له الأسماء الحسنى، ولكل اسم من أسمائه أثر من الآثار في الخلق والأمر..

فلو لم يكن في عباده من يخطئ ويُذنب ليتوب عليه، ويغفر له، ويعفو عنه، لن يظهر أثر أسهائه الغفور والعفو والحليم والتواب وما جرى مجراها...، فأسهاؤه الغفار التواب تقتضى مغفوراً له، وما يغفره له، وكذلك يتوب عليه» [مفتاح دار السعادة:٢/ ٢٦١].

#### ٤- الودود بمعنى وادّ أو بمعنى مودود:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى معرفاً باسم الله الودود: «الودود من صفات الله سبحانه وتعالى أصله من المَودَّة، واختُلِف فيه عَلَى قولين: فقيل: هو وَدودٌ بمعنى وادًّ، كضَرُوبٍ بمعنى ضارب، وقَتُولٍ بمعنى قاتل، ونؤُومٍ بمعنى نائم، ويشهد لهذا القول أن فعولاً في صفات الله سبحانه وتعالى فاعلٌ كغفور بمعنى غافر، وشكورٍ بمعنى صابر.

وقيل: بل هو بمعنى مَوْدُود وهو الحبيب، وبذلك فسره البخاري في صحيحه، فقال: الوَدود: الحبيب، والأوّل أظهر، لاقترانه بالغفور في قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴾ فقال: الوَدود: الحبيب، والأوّل أظهر، لاقترانه بالغفور في قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴾ [هود: ٩٠] وفيه سرٌ لطيف وهو أنه يحب التوّابين، وأنه يحبّ عبده بعد المغفرة فيغفر له ويحبه كها قال: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلمُتَطَهِّرِينَ وَيُحِبُّ ٱلمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فالتائب حبيب الله، فالود أصفى الحب وألطفه». [روضة المحبين: ٢٤].

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في موضع آخر: وأما الودود، ففيه قولان: أحدهما: أنه بمعنى فاعل، وهو الذي يُحب أنبياءه ورسلَه وأولياءه وعبادَه المؤمنين.

والثاني: أنه بمعنى مودود، وهو المحبوبُ الذي يستحق أن يُحب الحب كله، وأن يكون أحب إلى العبد من سمعه وبصره وجميع محبوباته». [جلاء الأفهام:٣١٥].

#### ٥- ١٤ كان الحب يتعلق بالذات والصفات كان من أسمائه الودود:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: "إن الخوف يتعلق بالأفعال، وأما الحب فإنه يتعلق بالأفعال، وأما الحب فإنه يتعلق بالذات والصفات، ولهذا يزول الخوف في الجنّة، وأما الحبّ فيزداد، ولما كان الحب يتعلق بالذات كان من أسهائه سبحانه الودود، قال البخاري في صحيحه: "الحبيب" " [طريق الهجرتين: ٥١٤].

#### ٦- من ظهر له اسم الله الودود وكشفت له معانيه:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «من ظَهر له اسمُ «الودود» - مثلاً - وكشف له عن معاني هذا الاسمِ، ولفظهِ، وتعلقه بظاهر العبدِ وباطنِهِ: كَان الحالُ الحاصل لَهُ من حضرةِ هذا الاسمِ مُناسِباً لَهُ، فَكَانَ حالُ اشتغال حبِّ وشوقٍ، ولذة مناجاةٍ، لا أحلى منها ولا أطيب، بحسب استغراقه في شهودِ معنى هذا الاسم، وحظه من أثره.

فإن «الودود» - وإن كان بمعنى المودود، كما قال البخاريُّ في صحيحهِ «الودودُ» الحبيبُ - واستغرقَ العبدُ في مطالعة صفات الكمال، التي تدعو العبدَ إلى حب الموصوف بها، أثمرَ له صفاءَ علمه بِها، وصفاءَ حاله في تَعبدهِ بمقتضاها: ما ذكرهُ الشيخُ من هذهِ الأمورِ الثلاثَةِ وغيرِها.

وكذلك إن كان اسم فاعلٍ بمعنى «الواد» وهو المُحبُّ: أَثْمَرَتْ لَهُ مُطالَعَةُ ذلِكَ حالاً تناسِبُه. فإنه إذا شاهدَ بقلبه غنياً كريهاً جواداً، عزيزاً قادراً، كُل أحدٍ محتاج إليهِ بالذات، وهو غنيٌّ بالذات عن كل ما سواه، وهو – مع ذلك – يَودُّ عبادَه ويحبهم، ويتوددُ إليهم بإحسانه إليهم، وتفضله عليهم، كان له من هذا الشُهودِ حالةٌ صافيةٌ خالصةٌ من الشوائِب.

وكذلك سائرُ الأسهاءِ والصفات، فصفاءُ الحال بحسبِ صفاءِ المعرفةِ بها، وخلوصِها من دم التعطيلِ، وفَرْث التمثيل، فتخرجُ المعرفةُ من بينْ ذلِكَ فِطْرةً خالصةً سائغةً للعارفينَ، كما يخرجُ اللبنُ من بين فرثٍ ودمٍ لبناً خالصاً سائغاً للشاربين». [مدارج السالكين:٣/ ١٦٥-١٦٦].

#### الإسم الحاجي والعشرون والثاني والعشرون القهار والقاهر

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى «القهار والقاهر» في أسهاء الله تبارك وتعالى، فمن ذلك قوله: «الجبار اسم من أسهاء التعظيم كالمتكبر والملك والعظيم والقهار» [شفاء العليل: ١/ ٣٦٦]. وقوله: «ويقال: الرحمن الرحيم العزيز الغفار القهار من أسهاء الله» [طريق الهجرتين: ٨٨] وقال: «الله الخالق المصور القهار، فهذه أسهاء دالة على معانٍ هي صفاته» [جلاء الأفهام].

وقال أيضاً: «لا يكون القهار إلا واحداً، إذ لو كان معه كفء له، فإن لم يقهره لم يكن قاهراً على الإطلاق، وإن قهره لم يكن كفؤاً، وكان القهار واحداً». [الصواعق المرسلة: ١٠١٨]. وقوله: «يمنع تسمية الإنسان بأسهاء الرب تبارك وتعالى» وذكر من أسهاء الرب التي يمنع من التسمية بها: الأحد، الصمد، القاهر، الظاهر. [تحفة المودود: ١١٧].

وقال في موضع آخر: «فيشهد العبد بقلبه ربّاً عظيماً قاهراً قادراً أكبر من كل شيء في ذاته وفي صفاته وفي أفعاله» [شفاء العليل: ١/ ٣٣٠].

وقال: «الله قاهر فوق عباده، يدبر الأمر من السماء إلى الأرض، ثم يعرج إليه» [طريق الهجرتين:٤٨].

وقال: «الله المتصرف في المالك كلّها وحده، تصرف ملك قادر قاهر عادل رحيم» [طريق الهجرتين:٢٢٩].

وقرر ابن القيم أنه «لا يجوز تسمية الملوك بالقاهر والظاهر كما لا يجوز تسميتهم بالجبار والمتكبر». [تحفة المودود: ١٠٨].

#### الاسم الثالث والعشروة والرابع والعشروة الوهاب الفتاح

ذكر ابن القيم هذين الاسمين من أسهاء ربنا تبارك وتعالى، ولم أجده تناولهما بالشرح فيها اطلعت عليه، ومما ذكرهما فيه قوله في تعلق التوكل بأسهاء الله الحسنى: «فإن للتوكل تعلقاً خاصاً بعامة أسهاء الأفعال وأسهاء الصفات، فله تعلق باسم «الغفار والتواب والعفو والرؤوف والرحيم»، وتعلق باسم: «الفتاح والوهاب والرزاق والمعطي»». [مدارج السالكين:٢/١٤١].

وذكر اسمه الوهاب بقوله: «الرب سبحانه كامل في أوصافه وأفعاله، فلا بد من ظهور آثارها في العالم، فإنه منان وهاب، وقابض باسط» [شفاء العليل باختصار: ٢/ ٥٩٨].

#### الاسم الخامس والعشروة والسادس والعشروة الرزاق والرازق

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في أسهاء الله الحسنى الرزاق، فقال: «من أسهائه الرزاق المقتضي لوجود الرزق والمرزوق» [الصواعق المرسلة: ٤/ ١٥٦٤].

وذكر رحمه الله تعالى في آثار أسهاء الله الحسنى جملة من الأسهاء، منها: «الرزاق والغفار» ثم قال: «تأمل من ظهور هذين الاسمين – اسم الرزاق واسم الغفار في الخليقة، ترى ما يعجب العقول، وتأمل آثارهما حق التأمل في أعظم مجامع الخليقة، وانظر كيف وسعهم رزقه ومغفرته، ولولا ذلك لما كان له من قيام أصلاً، فلكل منهم نصيب من الرزق والمغفرة، فإمّا متصلاً بنشأته الثانية، وإما مختصاً بهذه النشأة» [مفتاح دار السعادة: ٢٦٢ / ٢٦٢].

وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن اسم الله الرزاق راجع إلى أفعاله [بدائع الفوائد: ١٤٤/ ١٤٤/، طبعة دار الخبر].

وأورد ابن القيم رحمه الله تعالى اسم الله الرازق في أسمائه الحسنى، فقال: «أسماء الله كلها حسنى، ليس فيها اسم غير ذلك أصلاً، كالخالق والرازق والمحيي والمميت» [بدائع الفوائد: ١٤٨/١، طبعة دار الخير].

ولذا صرح بأنه لا يجوز التسمي بها، وقال في ذلك: «لا يجوز التسمية بالأحد الصمد، ولا بالخالق الرازق» [تحفة المودود:١١٧].

وبيّن أنه لا بدَّ من ظهور آثار أسهائه في العالم، ومن ذلك كونه رازقاً، فقال: «ورازق فلا بدَّ من وجود من يرزقه» [شفاء العليل: ٥٩٨].

#### الإسم السابع والعشروة والتامن والعشروة الحليم والحالِم

#### ۱ - معنى اسمه تعالى «العليم والعالم»:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن الله هو «العالم بكل شيء؛ الذي لكهال علمه يعلمُ ما بين أيدي الخلائق وما خلفهم، فلا تسقطُ ورقةٌ إلاَّ بعلمه، ولا تتحرُّك ذرَّةٌ إلاَّ بإذنه، يعلمُ دبيبَ الخواطر في القلوب حيث لا يطَّلعُ عليها الملك، ويعلمُ ما سيكون منها حيث لا يطلع عليه القلب» [طريق الهجرتين: ٢٣٤].

#### ٢- الله يعلم ما في الضمائر:

أورد ابن القيم الحديث الصحيح الذي فيه أن الرسول ﷺ سئل عما يكتمه الناس في ضمائرهم، هل يعلمه الله؟ فقال: «نعم» ذكره مسلم. [أعلام الموقعين:٦/٢١١].

#### ٣- يريد الله من عباده أن يعلموا أنه أحاط بكل شيء علماً:

يقول ابن القيم رحمه الله: «أخبر الله سبحانه أنه خلق الخلق، ووضع بيته الحرام، والشهر الحرام، والهدي والقلائد، ليعلم عباده أنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، فقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْنَزُلُ ٱلأَمْنُ بَلْ شَيء قدير، فقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيءٍ عِلْماً ﴾ [الطلاق:١٢]. فدل بينه أن يلم العباد بربهم وصفاته وعبادته وحده هو الغاية المطلوبة من الخلق والأمر » [مفتاح دار السعادة:٢١/٢].

#### ٤- الله عليم يحب كل عليم:

قال ابن القيم في هذا: «الله - سبحانه - عليم، يحب كل عليم، وإنها يضع علمه عند من يحبه» [مفتاح دار السعادة:٤٣٥].

#### ٥- علَّم الله الإنسان ما لم يعلم:

ذكر ابن القيم: «أن الله منَّ على الإنسان بتعليمه ما لم يعلم، فذكر فيها - يعني سورة العلق - فضله بتعليمه، وتفضيله الإنسان بها علّمه إياه، وذلك يدل على شرف التعليم والعلم، فقال تعالى: ﴿ أَقُراْ بِالسِّر رَبِّكَ الّذِي خَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقِ اللّهِ الْوَالْمَقْوَدُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ والمقصود أنه سبحانه تعرف إلى عباده بها علمهم إياه بحكمته من الخط واللفظ والمعنى، فكان العلم أحد الأدلة الدالة عليه، بل من أعظمها وأشر فها ». [مفتاح دار السعادة: ٢٤٢، المعتمار].

# الاسم التاسع والعشروة والثلاثوة

#### ١- التعريف باسمي الله «السميع البصير» :

قال ابن القيم مثنياً على ربّه في فاتحة كتابه [إغاثة اللهفان: ٣/١]: «السميع الذي يسمع ضجيج الأصوات باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات، فلا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحّين في سؤاله.

البصير الذي يرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء حيث كانت من سهله، أو جباله».

وقال في موضع آخر مثنياً على ربّه: «لا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين على الدوام، يسمع ضجيج الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات، ويرى دبيب النملة السوداء، تحت الصخرة الصهاء، في الليلة المدلهمة الشديدة الظلام». [شفاء العليل: ١/١٤].

وقال في موضع ثالث: «البصير الذي لكمال بصره يرى تفاصيلَ خَلْقِ الذَّرَة الصغيرة وأعضائها ولحمها ومُخَّها وعُرُوقها، ويرى دبيبها على الصَّخرة الصَّماءِ في الليلة الظَّلماءِ، ويرى ما تحت الأرضين السبع كما يرى ما فوق السماوات السبع.

والسَّميعُ الذي قد استوى في سمعه سِرُّ القول وجهره، وسع سمعه الأصوات، فلا تختلف عليه أصواتُ الخلق ولا تشتبه عليه، ولا يشغله منها سمع عن سمع، ولا تغلطه المسائل، ولا يبرمه كثرة السائلين.

قالت عائشة: الحمد لله الذي وسع سمعُه الأصوات، لقد جاءَت المجادلةُ تشكو إلى رسول الله عَلَيْ ، وإني ليخفى عليَّ بعضُ كلامها، فأنزل الله عز وجل: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ اللَّهِ يَكُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَحَاوُرَكُما اللهَ اللَّهَ سَمَعُ مَا اللَّهُ عَالَا الله عَلَيْ اللَّهِ وَاللَّهُ يَسَمَعُ مَا وُرَكُما إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَالَهُ يُسَمّعُ مَا وَرَكُما إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسَمّعُ مَا وَرَكُما إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسَمّعُ مَا وَرَكُما إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسَمّعُ مَا وَرَكُما إِلَى اللهِ وَاللّهُ يَسَمّعُ مَا وَرَكُما إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ اللّهُ وَاللّهُ يَسَمّعُ اللّهُ وَاللّهُ يَسْمَعُ اللّهُ وَاللّهُ يَسْمَعُ اللّهُ وَاللّهُ يَسْمَعُ اللّهُ وَاللّهُ يَسْمَعُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللل

#### ٢- إثبات سمع الله بالنصوص القرآنية والحديثية:

أورد ابن القيم رحمه الله تعالى النصوص المصرحة بإثبات السمع لله تبارك و تعالى، فقال: «قوله: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تَجُدِلُك فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي ٓ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ مَا يَكُونُ فِي إثباتِ صَفَةِ يَسْمَعُ مَا يُكُونُ فِي إثباتِ صَفَةِ السّمع: ذَكَرَ الماضي والمُضارعَ واسمَ الفاعل: ﴿ سَمِعَ ﴾ و ﴿ يَسَمَعُ ﴾، وهو ﴿ سَمِيعُ ﴾، وله السّمعُ؛ كما قالت عائشةُ رضي الله عنها: الحمدُ لله الذي وَسِعَ سَمعُهُ الأصوات، لقد جاءت المجادِلَة تشكو إلى رسول الله عنها: الحمدُ لله الذي وَسِعَ سَمعُهُ الأصوات، لقد جاءت المجادِلَة تشكو إلى رسول الله عنها في جانبِ البَيتِ، وإنّهُ ليَخفى علي بعضُ كلامِها، فأنزَلَ اللهُ: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تَجُدِلُك فِي زَوْجِهَا ﴾ [المجادلة:١]». [عزاه عقق الكتاب إلى البخاري فقد رواه تعليقاً عزوماً به وعزاه أيضاً إلى أحمد والنسائي وابن ماجه، وإسناده صحيح]، [مفتاح دار السعادة: ٢٩٥].

#### ٣- تقديم السمع على البصر:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «أما تقديم السمع على البصر، فهو متقدم عليه حيث وقع القرآن مصدراً أو فعلاً أو اسهاً.

فالأول: كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَكُلُّ أُوْلَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

والثاني: كقوله تعالى: ﴿ إِنَّنِي مَعَكُمَا آسَمَعُ وَأَرَكَ ﴾ [طه:٤٦].

والثالث: كقوله تعالى: ﴿ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾، ﴿ إِنَّهُ، هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [عافر: ٥٦]، ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٤] فاحتجَّ بهذا من يقول: إن السمعَ أشرفُ من البصر، وهذا قول الأكثرين، وهو الذي ذكره أصحاب الشافعي، وحكوا هم وغيرهم عن أصحاب أبي حنيفة أنهم قالوا: البصر أفضل، ونصبوا معهم الخلاف، وذكروا الجِجاج من الطرفين، ولا أدري ما يترتَّب على هذه المسألة من الأحكام حتى تُذكر في كتب الفقه!! وكذلك القولان للمتكلمين والمفسرين.

وحكى أبو المعالي عن ابن قتيبة تفضيل البصر، وردَّ عليه، واحتج مفضِّلو السمع بأن الله تعالى يقدِّمه في القرآن حيثُ وقع، وبأن بالسَّمع تُنال سعادة الدنيا والآخرة، فإن السعادة بأجمعها في طاعة الرسل والإيهان بها جاؤوا به، وهذا إنها يُدْرَك بالسمع، ولهذا في الحديث الذي رواه أحمد وغيره من حديث الأسود بن سريع: "أَرْبَعَةٌ كُلُّهُمْ يُدْلِي عَلَى الله بحُجَّتِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ»، فذكر منهم رجلاً أصم يقول: "يَا رَبِّ لَقَدْ جَاءَ الإسْلاَمُ وَأَنَا لاَ أَسْمَعُ شَيْئاً» [الحديث كها ذكر محقق الكتاب صححه ابن حبان والبيهقي والهيثمي والألباني في سلسلته الصحيحة]». [بدائع الفوائد: ١٢٣/١، ١٢٤].

#### ٤- تحديد معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴾:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وأما قول إبراهيم الخليل: ﴿ إِنَّ رَبِي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٣٩] فالمراد بالسمع هنا السمع الخاص، وهو سمع الإجابة والقبول لا السمع العام، لأنه سميع لكل مسموع، وإذا كان كذلك فالدعاء هنا يتناول دعاء الثناء ودعاء الطلب، وسمع الرب تبارك وتعالى له إثابته على الثناء، وإجابته للطلب، فهو سميع لهذا وهذا، وأما قول زكريا: ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَامِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ [مريم: ٤] فقد قيل: إنه دعاء المسألة.

والمعنى: إنك عودتني إجابتك وإسعافك، ولم تشقني بالرد والحرمان، فهو توسل إليه تعالى بها سلف من إجابته وإحسانه كها حكي أن رجلاً سأل رجلاً وقال: أنا الذي أحسنتَ إليَّ وقت كذا وكذا، فقال: مرحباً بمن توسل إلينا بنا، وقضى حاجته، وهذا ظاهر ههنا، ويدل عليه أنه قدّم ذلك أمام طلبه الولد وجعله وسيلة إلى ربه، فطلب منه أن يجاريه على عادته التي عوده من قضاء حوائجه إلى ما سأله الدائع الفوائد: ٣/ ٥-٢، طبعة دار الخير].

#### ه- كيف يدل «السميع» على ذات الرب وسمعه:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «اسم «السميع» يدل على ذات الرب وسمعه بالمطابقة، وعلى الذات وحدها، وعلى السمع وحده بالتضمن. ويدل على اسم الحي وصفة الحياة بالالتزام، وكذلك سائر أسمائه وصفاته، ولكن يتفاوت الناس في معرفة اللزوم وعدمه، ومن ههنا يقع اختلافهم في كثير من الأسماء والصفات والأحكام، فإن من علم أن الفعل الاختياري لازم للحياة، وأن السمع والبصر لازم للحياة الكاملة، وأن سائر الكمال من لوازم الحياة الكاملة – أثبت من أسماء الرب وصفاته وأفعاله ما ينكره من لم يعرف لزوم ذلك، ولا عرف حقيقة الحياة ولوازمها، وكذلك سائر صفاته، فإن اسم «العظيم» له لوازم ينكرها من لم يعرف عظمة الله ولوازمها. وكذلك اسم «العلي» واسم «الحكيم» وسائر أسمائه. فإن من لوازم اسم «العلي» العلو المطلق من جميع يعرف علو القدر، وعلو القهر، وعلو الذات. فمن جحد علو الذات فقد جحد لوازم اسمه «العلي»». [مدارج السائكين: ١/٥٥].



ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في أسماء الله الحسنى اسم الحكم، ومن ذلك قوله: «لله من معنى الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى كالعزيز الجبار الحكم العدل» [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢، طبعة دار الخير].

وقوله في أسمائه تبارك وتعالى: «وكذلك الرحمن الرحيم، وكذلك الحكم العدل إلى سائر الأسماء» [الصواعق المرسلة: ٤/ ١٥٦٤].

وقال: «من أسماء الله: الخافض الرافع، المعز المذل، الحكم العدل» [شفاء العليل: ٢/ ٢٥].

وأورد ابن القيم الحديث الذي فيه: «إنَّ الله هو الحكم، وإليه الحكم» [تحفة المودود:١١٧][والحديث عزاه محقق التحفة إلى أبي داود والنسائي وإسناده حسن].

وأورد قوله تعالى: ﴿ أَفَعَنَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِى أَنزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِئنَبَ مُفَصَّلًا ﴾ [الأنعام: ١١٤] وعقب على ذلك قائلاً: وهذا يبين أن الحكم بين الناس هو الله عز وجل وحده، بها أنزله من الكتاب المفصل، كها قال في الآية الأخرى: ﴿ وَمَا اخْلَلُهُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى اللّهَ ﴾ [الشورى: ١٠]. وقال تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ اللّهُ النَّبِيَّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِئنَبَ بِالْحَقِقَ لِيَحَكُمُ

بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَقُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٣]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَالسَاء: ١٠٥]. وقال: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُم ثُمَّ لَا يَحِدُواْ فِي ٓ الفَصِيم مَرَجًا مِّمَا قَضَيْت عَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُم ثُمُ مَ لَا يَحِدُواْ فِي ٓ الفَصِيم مَرَجًا مِّمَا قَضَيْت وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٥]. فقوله: ﴿ أَفَعَيْرَ اللهِ أَبْتَغِي حَكُمًا ﴾ [الأنعام: ١١٤] استفهام إنكار، يقول: كيف أطلب حكماً غير الله، وقد أنزل كتاباً مفصلاً، فإن قوله: ﴿ وَهُو ٱلذِي ٓ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلكُونَابُ مُفَصَّلاً ﴾ جملة في موضع الحال، وقوله: ﴿ مُفَصَّلاً ﴾ جملة في موضع الحال، وقوله: الرجال وآراءهم تعارض بعض نصوصه، وأن نصوصه خيلت وأفهمت خلاف الرجال وآراءهم تعارض بعض نصوصه، وأن نصوصه خيلت وأفهمت خلاف الحق لصلحة المخاطب، وأن لها معاني لا تُفهم ولا يُعلم المراد منها، أو أن لها تأويلات باطنه خلاف ما دلت عليه ظواهرها فهؤلاء كلهم ليس الكتاب عندهم مفصلاً، بل مجمل ما دلّ، أو لا يعلم: المراد منه خلاف ظاهره، أو إفهام خلاف الحق. [الصواعق المرسلة: ٢/١٠٤٢-١٠٤٤].

## الإسم الثاني والثلاثوق العدل

#### ١ - معنى اسم الله العدل:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن «من أسهائه الحسنى العدل، الذي كل أفعاله وأحكامه سداد وصواب وحق، وهو سبحانه قد أوضح السبل، وأرسل الرسل، وأنزل الكتب، وأزاح العلل، ومكّن من أسباب الهداية والطاعة بالأسهاع والأبصار والعقول، وهذا عدله، ووفق من شاء بمزيد عناية وأراد من نفسه أن يعينه ويوفقه، فهذا فضله، وخذل من ليس بأهل لتوفيقه وفضله وخلى بينه وبين نفسه، ولم يرد سبحانه من نفسه أن يوفقه فقطع عنه فضله ولم يحرمه عدله [الفوائد:٣٣].

#### ٢- العدل وضع الشيء موضعه:

قال ابن القيم في هذا: «العدل يتضمن وضعه الأشياء موضعها، وتنزيله منازلها، وأنه لم يخص شيئاً منها إلا بمخصص اقتضى ذلك، وأنه لا يستحق من لا يستحق العقوبة، ولا يمنع من يستحق العطاء، وإن كان هو الذي جعله مستحقاً». [بدائع التفسير: ١/ ٤٦٢].

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «والعدل الذي هو اسمه وصفته لم تعرفه إلا الرسل وأتباعهم» [شفاء العليل: ١/ ٢٨١].

# اللطيف الثالث والثلاثون

أورد ابن القيم قول يوسف النفي : ﴿ إِنَّ رَبِّ لَطِيفُ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ مُو الْعَلِيمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمُ الْمَايِمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقال في موضع آخر: «اللطيف الذي لطف صنعه وحكمته ودق، حتى عجزت عنه الأفهام» [الصواعق المرسلة: ٢/ ٤٩٢].

وقال ابن القيم في «نونيته» في اسم الله: «اللطيف»:

وهـ و اللطيف بعبده ولعبده واللطف في أوصافه نوعان إدراك أسرار الأمـ وربخبرة واللطف عند مواقع الإحسان فيريك عزته ويبدي لطفه والعبد في الغفلات عن ذا الشان

## الاسم الرابع والثلاثوة الخبير

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في اسم الله «الخبير»: «الخبير الذي انتهى علمه إلى الإحاطة ببواطن الأشياء، وخفاياها كما أحاط بظواهرها، فكيف يخفى على اللطيف الخبير ما تحويه الضمائر، وتخفيه الصدور» [الصواعق المرسلة: ٢/ ٤٩٢].

وأفاد ابن القيم رحمه الله تعالى أن: «الله له من صفات الإدراكات العليم الخبير دون العاقل الفقيه». [بدائع الفوائد: ١/ ١٥٢].

وأورد ابن القيم النص القرآني المخبر بأن الله خبير، وهو قوله: ﴿إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَهِنْ لَخَبِيرٌ ﴾ [العاديات: ١١] ثم قال: «قيد – سبحانه – كونه خبيراً بهم ذلك اليوم - وهو خبير بهم في كل وقت - إيذاناً بالجزاء، وأنه يجازيهم في ذلك اليوم بها يعلمه منهم، فذكر العلم، والمراد لازمه، والله سبحانه وتعالى أعلم». [التيان في أقسام القرآن].

## الإسم الخامس والثلاثوق الحليم

#### ١ - الحليم من أسماء الله الحسنى:

ذكر ابن القيم اسم الله «الحليم» في مواضع كثيرة من كتبه، فمن ذلك قوله: «أسهاء الله الحسنى تقتضي آثارها اقتضاء الأسباب التامة لمسبباتها، فاسم «السميع البصير» يقتضي مسموعاً ومبصراً، واسم «الرزاق» يقتضي مرزوقاً، واسم الرحيم يقتضي مرحوماً، وكذلك أسهاء: «الغفور والعفو والتواب والحليم» يقتضي من يغفر له، ويتوب عليه، ويعفو عنه، ويحلم». [مدارج السالكين: ٢٣٩].

#### ٧- مثال يظهر به معنى حلم الله تعالى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «شهود حلم الله – سبحانه وتعالى – في إمهال راكب الخطيئة، ولو شاء لعاجله بالعقوبة، ولكنه الحليم الذي لا يعجل، فيحدث له معرفة باسمه: «الحليم» ومشاهدة صفة الحلم، والتعبد بها» [مدارج السالكين:٢٣٧].

#### ٣- لولا حلم الله عز وجل لزالت السموات والأرض:

تحدث ابن القيم عن سعة حلم الله تعالى، فقال: «عرف الله سبحانه عبده سعة حلمه وكرمه في ستره عليه، وأنه لو شاء لعاجلة على الذَّنْ وَلَمْتكه بينَ عباده، فلم يَطِبْ له معهم عَيشٌ أبداً، ولكنْ جَلَّله بستره، وغشّاه بجلمه، وقيَّضَ له من يحفظه، وهو في حالته تلك، بل كانَ شاهداً وهو يُبارِزهُ بالمعاصي والآثام، وهو مع ذلك يحرسه بعينه التي لا تنام.

وقَد جاءَ في بَعضِ الآثارِ: «يقولُ اللهُ تعالى: أنا الجوادُ الكريمُ، مَن أعظَمُ منّي جُوداً وكَرَماً، عبادي يُبارِزونَني بالعظائمِ وأنا أكلؤهُم في منازلهم »؛ فأيُّ حِلْمٍ أعظمُ من هذا الحلم؟!.

فلولا حِلْمُهُ وكرمُهُ ومغفرتُهُ لَمَا استقرَّتِ السَّمواتُ والأرضُ في أماكنها، وتأمَّلْ قولَه تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولِا وَلَا يَا النَّالَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تَقتضي الحِلمَ والمغفرَة، فلولا أَحَدِ مِن المَّعَفرتُه لَا الله الله ومغفرتُه لزالتا عن أماكنها، ومن هذا قولُه تعالى: ﴿ تَكَ ادُالسَّمَوَتُ يَنفَطَّ رَنَ حِلمُه ومغفرتُه لزالتا عن أماكنها، ومن هذا قولُه تعالى: ﴿ تَكَ ادُالسَّمَوَتُ يَنفَطَّ رَنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَتَحِيرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْ اللرَّمْنِ وَلَدًا ﴾ [مريم: ١٠- ١٩]. [مفتاح دار السعادة: ٢/ ٢٧١].

وأورد ابن القيم رحمه الله تعالى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ الْنَازُولا وَلَمِن زَالْتَا إِنَّ أَمْسَكُهُ مَامِنَ أَحَدِمِن بَعْدِهِ عَإِنَّهُ وَكَانَ حَلِيمًا عَفُورًا ﴾ [فاطر: 13]. ثم قال: «فتأمل ختم هذه الآية باسمين من أسمائه، وهما: «الحليم الغفور» وكيف تجد تحت ذلك أنه لولا حلمه عن الجناة، ومغفرته للعصاة، لما استقرت السموات والأرض، وأخبر سبحانه عن كفر بعض عباده، أنه ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَطَّ رَنَ مِنْهُ وَتَشَقُّ وَأَخْر سبحانه عن كفر بعض عباده، أنه ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَطَّ رَنَ مِنْهُ وَتَشَقُّ الْأَرْضُ وَيَخِرُ ٱلجِبَالُ هَدًا ﴾ [مريم: ٩٠]» [الجواب الكافي: ١٦٥].

# العظيم

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن اسم الله العظيم وكذلك المجيد والصمد تدل على عدة صفات، وكل واحد من هذه الأسماء يتناول جميع تلك الصفات، وفي ذلك يقول: «من أسمائه الحسنى ما يكون دالاً على عدة صفات، ويكون ذلك الاسم متناولاً لجميعها تناول الاسم الدال على الصفة الواحدة لها، كاسمه العظيم والمجيد والصمد» [بدائع الفوائد: ٢/ ١٥٢ طبعة دار الخير].

وذكر أن الملك له من الأسماء الحسنى: «العزيز الجبار المتكبر، الحكم العدل، الخافض الرافع، المعز المذل، العظيم الجليل» [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢، طبعة دار الخير].

وقال أيضاً: «الجبار اسم من أسماء التعظيم، كالمتكبر والملك والعظيم والقهار» [شفاء العليل: ٢٦٦/١].

وذكر حال المصلي في ركوعه وتسبيحه باسمه العظيم فقال: «ثم يركع حانياً ظهره خضوعاً لعظمته، تذللاً لعزته، واستكانة لجبروته، مسبحاً له بذكر اسمه العظيم» [شفاء العليل: ٢/ ٦٣٠].

#### الاسم السابع والثلاثون والثلاثون الشكور والشاكر

#### ١- الشكور والشاكر من أسماء الله الحسني:

«الله سبحانه شكور يحب الشاكرين» [عدة الصابرين:٥٦، وشفاء العليل: ٢٠/٢ وطريق الهجرتين: ٢٣٦] كما يقول ابن القيم، ونص على أن الشكور من أسمائه في قوله: «الرؤوف الغفور الشكور الصبور الودود» [بدائع الفوائد: ٣/١٨، طبعة دار الخير].

وقال أيضاً: «فأما تسميته سبحانه بالشكور فهو في حديث أبي هريرة، وفي القرآن تسميته شاكراً، قال الله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء:١٤٧] وقال وتسميته أيضاً شكوراً، قال الله تعالى: ﴿ وَاللّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [التنابن:١٧] وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ شَكُورٌ خَلِيمٌ ﴾ [الإنسان:٢٢] والله تعالى يشكر تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءٌ وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴾ [الإنسان:٢٢] والله تعالى يشكر عبده إذا أحسن طاعته، ويغفر له إذا تاب عليه، فيجمع للعبد بين شكره لإحسانه، ومغفرته لإساءته، إنه غفور شكور » [عدة الصابرين: ٣١].

#### ٢- الله شكور يحب الشاكرين ،

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «ولما كان سبحانه هو الشكور على الحقيقة كان أحب خلقه إليه من اتصف بصفة الشكر، كما أن أبغض خلقه إليه من اتصف عَطَّلها واتصف بضدها، وهذا شأن أسمائه الحسنى، أحب خلقه إليه من اتصف بموجبها، وأبغضهم إليه من اتصف بأضدادها، ولهذا يبغض الكفور والظالم

والجاهل والقاسي القلب والبخيل والجبان والمهين واللئيم، وهو سبحانه جميل يحب الجمال، عليم يحب العلماء، رحيم يحب الراحمين، محسن يحب المحسنين، شكور يحب الشاكرين، صبور يحب الصابرين، جواد يحب أهل الجود، ستّار يحب أهل الستر، قادر يلوم على العجز، والمؤمن القوي أحبُّ إليه من المؤمن الضعيف، عفوٌّ يحبُّ العفو، وتر يحب الوتر، وكلُّ ما يحبُّه فهو من آثار أسمائه وصفاته وموجبها، وكل ما يبغضه فهو مما يضادُها وينافيها» [عدة الصابرين:٣١٢].

#### الإسر التاسع والثلاثوة والأربعوة الحلي الأعلى

#### ١- معنى اسم الله: «العلي» :

تحدث ابن القيم رحمه الله تعالى عن اسم الله العلي، فقال: «اسمه «العلي» الذي علا عن كل عيب وسوء ونقص، ومن كمال علوه أن لا يكون فوقه شيء، بل يكون فوق كل شيء» [شفاء العليل: ٢/ ٥١٢].

وأورد اسم العلي في جملة صفاته في مواضع منها قوله: «ومن صفات الإحسان: البر الرحيم، والودود دون الرفيق والشفيق، وكذلك العلي العظيم» [بدائع الفوائد: ١٥٢/١. طبعة دار الخير].

#### ٢- علو الله فوق خلقه،

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن قوله تعالى: ﴿ نَهْزِيلٌ مِن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٣] دل على: «علو الله سبحانه فوق خلقه، فإن النزول والتنزيل الذي تعقله العقول، وتعرفه الفطر، هو وصول الشيء من أعلا إلى الأسفل، والرب تعالى إنها يخاطب عباده بها تعرفه فطرهم، وتشهد به عقولهم» [التيان: ١٤٤].

وقال: «من لوازم اسمه العلي: العلو المطلق بكل اعتبار، فله العلو المطلق من جميع الوجوه، علو القدر، وعلو القهر، وعلو الذات، فمن جحد علو الذات، فقد جحد لوازم اسمه العلي» [مدارج السالكين: ١/ ٥٥].

وتحدث ابن القيم عن تسبيح العبد حال سجوده باسم ربه الأعلى، فقال: «ثم أمر أن يسبح ربه العلى، فيذكر علوه - سبحانه - في حال سفوله هو، وينزهه عن مثل هذه الحال، وأن من هو فوق كل شيء، وعال على كل شيء، ينزه عن السفول بكل معنى، بل هو الأعلى بكل معنى من معاني العلو» [شفاء العليل: ٢/ ٦٣١].

## الإسم الحادي والأربعوة الحفيظ

ذكر ابن القيم اسم الله الحفيظ في مواضع من مؤلفاته، فمن ذلك قوله: «المراقبة هي التعبد باسمه: الرقيب، الحفيظ، السميع، العليم، البصير» [مدارج السالكين: ٢/٤٧].

وقال مثنياً على ربه باسمه الحفيظ: «هو أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، وأعظم رقيب، وأرأف رحيم» [شفاء العليل: ٢/١].

وقال ابن القيم في اسم الله: «الحفيظ» في نونيته:

وهـ و الحفيظ عليهم وهـ و الكفيـ لل بحفظهم في كـل أمـ ر عـان

# الإسم الثاني والأربعوة

ذكر ابن القيم هذا الاسم في مواضع من مدوناته، منها قوله: "ولله من معنى الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى، كالعزيز الجبار المتكبر، الحكم العدل، الخافض الرافع، المعزل المذل، العظيم الجليل، الكبير، الحسيب، المجيد، الوالي، [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢، وراجع: ٣/٨١، طبعة دار الخير].

# الاسم الثالث والأربعوة والرابع والأربعوة الجلال ذو الجلال

ذكر ابن القيم اسم الله «الجليل» في مواضع من كتبه، قال ابن القيم في [بدائع الفوائد: ٢١٢/١]: «وله من معنى الملك ما يستحقه من الأسهاء الحسنى: كالعزيز والجبار المتكبر الحكم العدل الخافض الرافع، المعز المذل العظيم الجليل، الكبير الحسيب الوالي».

وأورد ابن القيم قوله سبحانه: ﴿ نَبْرُكَ ٱسَّمُ رَبِّكَ ذِى ٱلْجَكَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ١٧٨] ثم قال: «وأصح القولين في ذلك: أن الجلال هو التعظيم، والإكرام هو الحب، وهو سِرُّ قول العبد: لا إله إلا الله، والله أكبر». [بدائع التفسير: ٢٤٣/٤].

وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى اسمه ذا الجلال والإكرام في قوله: «والمقصودُ أنه سبحانه لكمال أسمائه وصفاته موصوفٌ بكُلِّ صفة كمال، مُنزّه عن كُلِّ نقص، له كُلُّ ثناء حسن، ولا يصدرُ عنه إلاّ كلّ فعلٍ جميل، ولا يُسمّى إلاّ بأحسن الأسماء، ولا يُثنى عليه إلا بأكمل الثناء، وهو المحمودُ المحبوبُ المعظّم، ذو الجلال والإكرام على كُلِّ ما قدّره وخلقه، وعلى كُلِّ ما أمَرَ به وشَرَعَهُ الطريق الهجرتين: ٢٣٨].

وأورد ابن القيم الحديث الذي رواه الترمذي الذي فيه التوسل ببعض أسائه الحسنى، ومنها: «ذو الجلال والإكرام»، ونصه: «اللهم إني أسألك بأنّ لك الحمد، لا إله إلا أنت، بديع السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام».

#### الاسم الخامس والأربعوق والسادس والأربعوق الكريم والأكرم

قال ابن القيم رحمه الله تعالى معرفاً اسمه الكريم: «الكريم: البهي، الكثير الخير، العظيم النفع، وهو من كل شيء أحسنه وأفضله، والله سبحانه وصف نفسه بالكرم، ووصف به كلامه، ووصف به عرشه» [التيان:١٤٠].

وقد أورد ابن القيم اسم الله الكريم في مواضع من كتبه، كقوله: "وكيف يكون كريهً حليهً جواداً ماجداً، وخالقه ليس كذلك» [الصواعق المرسلة: ٣/١٠١٨].

وأورد ابن القيم قوله تعالى: ﴿ أَقُرَأُ وَرَبُكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ [العلق: ٣] ثم قال: «أعاد الله الأمر بالقراءة مخبراً عن نفسه بأنّه الأكرم، وهو الأفعل من الكرم، وهو كثرة الخير، ولا أحد أولى بذلك منه سبحانه، فإن الخير كله بيديه، والخير كله منه، والنعم كلها هو مولاها، والكمال كله والمجد كله له، فهو الأكرم حقاً» [مفتاح دار السعادة: ١/٢٤٢].

وقال أيضاً: «وذكر من صفاته هاهنا أسم «الأكرم» الذي فيه كل خير وكل كمال، فله كل كمال وصفاً، ومنه كل خير فعلاً، فهو الأكرم في ذاته وأوصافه وأفعاله، وهذا الخلق والتعليم إنها نشأ من كرمه وبره وإحسانه، لا من حاجة دعته إلى ذلك، وهو الغني الحميد». [مفتاح دار السعادة: ٢/ ٢٤١].

## الإسم السابع والأربعوق الرقيب

ذكر ابن القيم اسم الله الرقيب في ثنائه على ربّه بأسمائه، فقال: «الله أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، وأرأف رحيم» [شفاء العليل: ١/ ٤٢].

وأورد النصوص الدالة على أن الله عالم بالعباد، رقيب عليهم، فقال: «قال الله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي آنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] وقال تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦] وقال تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد: ٤] وقال تعالى: ﴿ فَإِنّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الحديد: ٤] وقال تعالى: ﴿ فَإِنّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨] وقال تعالى: ﴿ فَإِنّك بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨] وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَابِنَةً ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تَخْفِى الصّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩] إلى غير ذلك من الآيات.

وفي حديثِ جبريلَ النَّيِيِّ : أنه «سَأَلَ النَّبِيَّ ﷺ عن الإحسانِ؟ فقال له: أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَراهُ، فإنْ لم تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ».

ثم قال: «المراقبةُ» دوامُ علم العبدِ، وتَيَقُّنِه باطِّلاعِ الحقِّ سبحانه وتعالى على ظاهِرِهِ وباطنِه، فاستدامتُه لهذا العلمِ واليَقينِ: هي «المُراقبةُ» وهي ثمرةُ علمِهِ بأن الله سبحانَه رقيبٌ عليه، ناظرٌ إليه، سامعٌ لقولهِ، وهو مطلعٌ على عمَلِه كلَّ وقتٍ وكلَّ لحظةٍ، وكلَّ نفس، وكل طرفة عين.

و «المراقبةُ» هي التَّعبُّدُ باسمِه «الرقيبِ، الحفيظِ، العليمِ، السميعِ، البصيرِ» فمن عَقَلَ هذِه الأسهاء، وتعبَّد بمقتضَاها: حصَلتْ له المراقبةُ. والله أعلَم المدارج السالكين: ٢/ ٧٤].

## الإسم الثامن والأربعوة الواسع

قال ابن القيم رحمه الله تعالى واصفاً ربّه تبارك وتعالى بأنه الواسع: «لعظمة الله وإحاطته بها سواه، وأنه أكبر من كل شيء، وأنه واسع، فيرى ولكن لا يحاط به» [الصواعق المرسلة: ٣/ ١٠٢٢].

وذكر ابن القيم - رحمه الله تعالى - أن الله ختم قوله: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّأَتَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [البقرة:٢٦١] باسمين من أسائه فقال: ﴿وَاللّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ ﴾ [البقرة:٢٦١] وذكر «أن هذين الاسمين مطابقان لسياقها، وهما الواسع العليم، فلا يستبعد العبد هذه المضاعفة، ولا يضيق عنها عطاؤه، فإن المضاعِف واسع العطاء، واسع الغنى، واسع الفضل». [بدائع التفسير: ١/٨١٤].

وقال ابن القيم في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦١] «تأمل كيف ختم هذه الآية بهذين الاسمين: واسع عليم، فإنه واسع العطاء، عليم بمن يستحق فضله، فيعطي هذا بفضله، ويمنع هذا بعدله». [بدائع النفسير: ١/ ٤٣١].

# الإسم التاسع والأربعوق

#### ١ - التعريف باسم الله «الحكيم» :

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في تعريف اسمه الحكيم: «الحكيم» الذي إذا أمر بأمر كان المأمور به حسناً في نفسه، وإذا نهى عن شيء كان المنهي عنه قبيحاً في نفسه، وإذا أخبر بخبر كان صدقاً، وإذا فعل فعلاً كان صواباً، وإذا أراد شيئاً كان أولى بالإرادة من غيره.

وهذا الوصف على الكمال: لا يكون إلا لله وحده البدائع التفسير: ١ / ٤٦٣].

وقال: «من أسمائه سبحانه العدل الحكيم الذي لا يضع الشيء إلا في موضعه، فهو المحسن الجواد الحكيم العدل في كل ما خلقه، وفي كل ما وضعه في محله وهيأه له» [شفاء العليل: ٢/ ٥١٢].

وقال: «من أسائه الحكيم، والحكمة من صفاته سبحانه، وحكمته تستلزم وضع كل شيء موضعه، الذي لا يليق به سواه، فاقتضت خلق المتضادات، وتخصيص كل واحد منها بها لا يليق به غيره من الأحكام والصفات والخصائص، وهل تتم الحكمة إلا بذلك، فوجود هذا النوع من تمام الحكمة، كما أنه من كمال القدرة». [شفاء العليل: ٢/٣٥٢].

وقال أيضاً: «الحكيم الباهر الحكمة هو الذي يحصل أحب الأمرين إليه باحتمال المكروه الذي يبغضه ويسخطه، إذا كان طريقاً إلى ذلك المحبوب، ووجود

الملزوم بدون وجود لازمه محال، فإن يكن حصل بعدو الله إبليس من الشرور والمعاصي ما حصل، فكم حصل بسبب وجوده ووجود جنوده من طاعة، هي أحب إلى الله وأرضى له من جهاد في سبيله، ومخالفة هوى النفس وشهوتها له، وتحمل المشاق والمكاره في محبته ومرضاته» [شفاء العليل: ٢٥٦/٢].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وهو الحكيم الذي له الحكم ﴿ فَٱلْحَكُمُ لِلَّهِ الْمَعَلَى اللَّهِ اللَّهَ الْمُعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

#### ٢- وجه اقتران اسم الله الحكيم بالعليم أو العزيز:

بيّن ابن القيم رحمه الله تعالى وجه قرن الله سبحانه بين اسمه الحكيم واسمه العزيز أو العليم فقال: «يقرن سبحانه في كتابه بين اسمه الحكيم واسمه العليم تارة، وبين اسمه العزيز تارة كقوله: ﴿ وَأَلَّهُ عَلِيتُمْ حَكِيتُ ﴾ [النساء:٢٦] ﴿ وَأَلَّهُ عَزِينُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٠]، وقوله: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:١٥٨]، ﴿ وَكَانَ أَللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤]، ﴿ وَإِنَّكَ لَنْلَقَى ٱلْقُرْءَاتَ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]، فإن العزة تتضمن القوة، ولله القوة جميعاً، يقال: عزَّ يَعَزُّ – بفتح العين – إذا اشتدَّ وقوي، ومنه الأرض العزاز: الصلبة الشديدة، وعزّ يعِزُّ – بكسر العين – إذا امتنع ممن يرومه، وعز يعُزُّ – بضم العين – إذا غلب وقهر، فأعطوا أقوى الحركات – وهي الضمة - لأقوى المعاني وهو الغلبة والقهر للغير، وأضعفها - وهي الفتحة -لأضعف هذه المعاني وهو كون الشيء في نفسه صلباً، ولا يلزم من ذلك أن يمتنع عمن يرومه، والحركة المتوسطة - وهي الكسرة - للمعنى المتوسط وهو القوي الممتنع عن غيره، ولا يلزم منه أن يقهرَ غيره ويغلبه، فأعطوا الأقوى للأقوى، والأضعف للأضعف، والمتوسط للمتوسط.

ولا ريب أن قهر المربوب عما يريده من أقوى أوصاف القادر، فإن قهره عن إرادته وجعله مريداً كان أقوى أنواع القهر، والعزُّ ضدّ الذل، والذَّلُ أصله الضعف والعجز، فالعز يقتضي كمال القدرة، ولهذا يوصف به المؤمن ولا يكون ذماً له بخلاف الكبر.

قال رجلٌ للحسن البصري: إنك متكبر، فقال: لست متكبّراً، ولكني عزيز.

وقال تعالى: ﴿ وَيِللّهِ ٱلْعِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨] وقال ابن مسعود: ما زلنا أعزة منذ أسلم عمر. [عزاه محقق الكتاب إلى البخاري في صحيحه]. وقال النبي عَلَيْ : «اللهم أعز الإسلام بأحب هذين الرَّجُلَيْنِ: عُمَرَ بْنِ الْخُطَّاب، أو أبي جَهْل بْنِ هِشَام» [عزاه محققه إلى الترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح].

وفي بعض الآثار: إن الناس يطلبون العزة في أبواب الملوك، ولا يجدونها إلا في طاعة الله عزّ وجلّ.

وفي الحديث: «اللَّهُمَّ أَعِزَّنا بِطَاعَتِكَ وَلاَ تُذِلَّنَا بِمعْصِيتكَ» [قال محققه: ليس بحديث، ولكنه كلام بعض السلف].

وقال بعضهم: مَن أرادَ عزّاً بلا سلطان، وكثرةً بلا عشيرة، وغنى بلا مال، فلينتقل من ذلّ المعصية إلى عزّ الطاعة.

فالعزَّةُ من جنس القدرة والقوة، وقد ثبت في الصحيح عن النَّبي ﷺ أنه قال: «المُؤْمِنُ الْقَويّ خَيْر وَأَحَبُّ إلى الله مِنَ المُؤْمِنِ الضعيف، وفي كلِّ خير».

فالقدرة إن لم يكن معها حكمة، بل كان القادرُ يفعل ما يريده بلا نظر في العاقبة، ولا حكمة محمودة يطلبها بإرادته ويقصدها بفعله، كان فعله فساداً كصاحب شهوات الغيّ والظلم؛ الذي يذهب بقوته ما يريده من شهوات الغي في

بطنه وفرجه ومن ظلم الناس، فإن هذا وإن كان له قوة وعزة لكن لمَّا لم يقترن بها حكمة كان ذلك معونة على شرّه وفساده.

وكذلك العلم كماله أن تقترن به الحكمة، وإلا فالعالم الذي لا يريد ما تقتضيه الحكمة وتوجبه، بل يريد ما يهواه، سفيه غاو، وعلمه عون له على الشر والفساد، وهذا وإن كان عالماً قادراً مريداً له إرادة من غير حكمة، وإن قدّر أنه لا إرادة له بحال، فهذا أوّلاً ممتنع من الحي، فإن وجود الشعور بدون حب ولا بغض ولا إرادة ممتنع كوجود إرادة بدون الشعور.

وأما القدرة والقوة إذا قدر وجودها بدون إرادة فهي كقوة الجهاد، فإنَّ القوة الطبيعية التي هي مبدأ الفعل والحركة لا إرادة لها، وقد قال بعضُ الناس: إنَّ للجهاد شعوراً يليقُ به، واحتج بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْمَا أَوْ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٤٧]، وبقوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ ﴾ [الكهف: ٧٧]. وهذه المسألة كبيرة تحتاج إلى كلام يليقُ بهذا الموضع.

والمقصود أنَّ العلم والقدرة المجرّدين عن الحكمة لا يحصل بها الكمال والصلاح، وإنها يحصل ذلك بالحكمة معها، واسمه سبحانه «الحكيم» يتضمَّن حكمته في خلقه، وأمره في إرادته الدينية الكونية، وهو حكيم في كل ما خلقه وأمر به» [طريق المجرتين:٢٠٣-٢٠٦].

#### ٣- الحكمة والعلم مصدر الخلق والأمر:

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «وقول الله سبحانه: ﴿ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْحَكِيمُ الْعَلَيمُ ﴾ [الذاريات: ٣٠] متضمن لإثبات صفة الحكمة والعلم اللذين هما مصدر

الخلق والأمر، فجميع ما خلقه سبحانه صادر عن علمه وحكمته، وكذلك أمره وشرعه مصدره عن علمه وحكمته.

والعلم والحكمة متضمنان لجميع صفات الكهال، فالعلم يتضمن الحياة ولوازم كهالها من القيّوميّة والقدرة والبقاء والسمع والبصر، وسائر الصفات التي يسلتزمها العلم التام.

والحكمة تتضمن كمال الإرادة والعدل والرحمة والإحسان والجود والبر، ووضع الأشياء في مواضعها على أحسن وجوهها، ويتضمن إرسال وإثبات الثواب والعقاب.

كل هذا العلم من اسمه الحكيم كما هي طريقة القرآن في الاستدلال على هذه المطالب العظيمة بصفة الحكمة: والإنكار على من يزعم أنه خلق الخلق عبثاً وسدى وباطلاً، فحينئذ صفة حكمته تتضمن الشرع والقدر والثواب والعقاب، ولهذا كان أصح القولين: أن المعاد يعلم بالعقل، وأن السمع ورد بتفصيل ما يدل العقل على إثباته». [بدائم النفسير: ٤/ ٢٤٤].

#### ٤- حكم الله الديني وحكمه الكوني القدري:

قال ابن القيم مفرقاً بينهما: «حكمه سبحانه يتناول حكمه الديني الشرعي، وحكمه الكوني القدري، والنوعان نافذان في العبد ماضيان فيه، وهو مقهور تحت الحكمين قد مضيا فيه، ونفذا فيه شاء أم أبى، لكن الحكم الكوني لا يمكنه مخالفته، وأما الديني الشرعي فقد يخالفه» [الفوائد:٣٢].

وقال أيضاً: «الحكم ما يحكم به – سبحانه – وقد يشاء تنفيذه، وقد لا ينفذه، فإن كان حكماً دينياً فهو ماض في العبد، وإن كان حكماً كونياً، فإن نفذه سبحانه مضى فيه، وإن لم ينفذه اندفع عنه، فهو سبحانه يقضى ما يقضى به الفواند٣٢].

#### ٥- حكم الله أحسن الأحكام:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «حكم الله أحسن الأحكام، وتقديره أحسن التقادير، ولولا مطابقته للحكمة والمصلحة المقصودة المرادة لما كان كذلك، إذ لو كان حسنه لكونه مقدوراً معلوماً كما يقوله النفاة، لكان هو وضده سواء، فإنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، فكان كل معلوم مقدور أحسن الأحكام وأحسن التقادير، وهذا ممتنع، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكّماً لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ وأحسن التقادير، وهذا ممتنع، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكّماً لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [النساء: ١٢٥] وقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ فِي اللّهِ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥] فجعل هذا هو أحسن الأديان، ولهذا اختاره لنفسه وارتضاه لعباده، ويمتنع عليه أن يغتار لهم ديناً سواه، أو يرتضي ديناً غيره، كما يمتنع عليه الحيف والظلم، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَولًا مِمَن دَعَا إلى اللهِ وَعَمِل صَلِحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [الموجه الذي الفوجه الذي المؤمنون: ١٤] وقال: ﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ اللهِ وَعَمِل مَن تقديره وخلقه لوقوعه على الوجه الذي اقتضته حكمته ورحمته وعلمه.

وقال تعالى: ﴿ مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْنِ مِن تَفَوُتُ ﴾ [الملك: ٣] ولو لا مجيئه على أكمل الوجوه وأحسنها، ومطابقته للغايات المحمودة، والحكم المطلوبة، لكان كله متفاوتاً أو كان عدم تفاوته أمراً اتفاقياً لا يحمد فاعله، لأنه لم يرده ولم يقصده، وإنها اتفق أن جاء كذلك». [شفاء العليل: ٢/ ٥٦٢-٥٦٣].

#### ٦- الحكم العظيمة الباهرة المترتبة على ما خلقه الله وأوجده:

أكثر ابن القيم رحمه الله تعالى من ذكر حكم الله في مخلوقاته، وخاصة في كتابه مفتاح دار السعادة، وسأورد بعض ما أشار إليه من حكم. أ- حكم الله في خلق من يشرك به ويعاديه: قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «قد يترتب على خلق من يكفر به ويشرك به ويعاديه من الحكم الباهرة والآيات الظاهرة ما لم يكن يحصل بدون ذلك؛ فلولا كفر قوم نوح، لما ظهرت آية الطوفان، وبقيت آية يتحدث بها الناس على مرِّ الزمان، ولولا كفر عاد لما ظهرت آية الريح العقيم، التي دمرت ما مَرَّت عليه، ولولا كفر قوم صالح لما ظهرت آية إهلاكهم بالصيحة، ولولا كفر فرعون لما ظهرت تلك الآيات والعجائب التي تتحدث بها الأمم أمة بعد أمة، واهتدى بها من شاء الله، فهلك بها من هلك عن بينة، وحيّ بها من حَيّ عن بينة، وظهر بها فضل الله وعدله وحكمته وآيات رسله وصدقهم.

فمعارضة الرسل وكسر حججهم ودحضها، والجواب عنها، وإهلاك الله لهم من أعظم أدلة صدقهم وبراهينه.

ولولا مجيء المشركين بالحد والحديد والعُدد والشوكة يوم بدر، لما حصلت تلك الآية العظيمة، التي ترتب عليها من الإيهان والهدى والخير ما لم يكن حاصلاً مع عدمها، وقد بيّنا أن الموقوف على الشيء لا يوجد بدونه، ووجود الملزوم بدون لازمه ممتنع». [شفاء العليل: ٢/١٧/١].

وقال ابن القيم في موضع آخر: «ولولا معارضة السحرة لموسى بإلقاء العصي والحبال حتى أخذوا أعين الناس واسترهبوهم، لما ظهرت آية عصا موسى حتى ابتلعت عصيهم وحبالهم، ولهذا أمرهم موسى الطبيخ أن يلقوا أولاً، ثم يلقي هو بعدهم.

ومن تمام ظهور آيات الربّ تعالى وكهال اقتداره وحكمته، أن يخلق مثل جبريل صلوات الله وسلامه عليه الذي هو أطيب الأرواح العلوية وأزكاها وأطهرها وأشرفها، وهو السفير في كل خير وهدى وإيهان وصلاح، ويخلق مقابله مثل روح اللعين إبليس، الذي هو أخبث الأرواح وأنجسها وشرها، وهو الداعي

إلى كل شر وأصله ومادته، وكذلك من تمام قدرته وحكمته أن خلق الضياء والظلام، والأرض والسهاء، والجنة والنار، وسدرة المنتهى وشجرة الزقوم، وليلة القدر وليلة الوباء، والملائكة والشياطين، والمؤمنين والكفار، والأبرار والفجار، والحر والبرد، والداء والدواء، والآلام واللذات، والأحزان والمسرات، واستخرج سبحانه من بين ذلك ما هو من أحب الأشياء إليه، من أنواع العبوديات، والتعرف إلى خلقه بأنواع الدلالات.

ولولا خلق الشياطين والهوى والنفس الأمارة، لما حصلت عبودية الصبر ومجاهدة النفس والشياطين ومخالفتها، وترك ما يهواه العبد ويحبه لله، فإن لهذه العبودية شأناً ليس لغيرها، ولولا وجود الكفار لما حصلت عبودية الجهاد، ولما نال أهله درجة الشهادة، ولما ظهر من يُقَدِّمُ محبة فاطره وخالقه على نفسه وأهله وولده، ومن يقدم أدنى حظ من الحظوظ عليه». [شفاء العليل: ٦٢١، ٦٢١].

ب- الحكمة من خلق الله إبليس والكفر والشرك: قال ابن القيم في ذلك: "في خلق إبليس من الحكم والمصالح والخيرات التي ترتبت على وجوده ما لا يعلمه إلا الله، فالله سبحانه لم يخلقه عبثاً، ولا قصد بخلقه إضرار عباده وهلاكهم، فكم لله في خلقه من حكمة باهرة، وحجة قاهرة، وآية ظاهرة، ونعمة سابغة، وهو وإن كان للأديان والإيمان كالسموم للأبدان، ففي إيجاد السموم من المصالح والحكم ما هو خير من تفويتها» [شفاء العليل: ٥٢٧].

ج- الحكمة من إهباط آدم من الجنة: وتحدث ابن القيم رحمه الله تعالى عن الحكمة من إهباط آدم إلى الأرض، فقال: «أهبط آدم أبا البَشرِ من الجنَّة، لما له في ذلك مِن الجِكمِ التي تَعجزُ العُقولُ عن مَعرِفَتها، والألسُنُ عن صفَتها، فكانَ إهباطُهُ منها عَينَ كمالِه، ليَعودَ إليه على أحسَنِ أحوالِه، فأرادَ سبحانَهُ أن يُذيقَهُ وَوَلَدَهُ مِن

نَصَبِ الدُّنيا، وغُمومِها وهمومِها وأوصابِها، ما يُعظِّمُ به عندَهُم مقدارَ دخولِهم إليها في الدَّارِ الآخِرَةِ؛ فإنَّ الضدَّ يُظهِرُ حُسْنَهُ الضدُّ، ولو تَرَبُّوا في دارِ النَّعيم لم يَعرِفوا قَدْرَها.

وأرادَ سبحانه أمرَهُم، ونَهيَهُم، وابتلاءَهُم، واختبارَهُم، - وليسَت الجنَّةُ دارَ تكليفٍ - فأهبَطَهُم إلى الأرضِ، وعَوَّضَهُم بذلك أفضَلَ الثَّوابِ الذي لم يَكُن لِيُنالَ بدونِ الأمرِ والنَّهي.

أراد سبحانه أن يَتَّخِذَ منهم أنبياءَ، ورُسلاً، وأولياءَ، وشُهَداءَ، يُحبُّهُم ويُحبُّونَهُ، فَخلَّ بينهُم وبينَ أعدائهِ، وامتَحنَهُم بهم، فلمّا آثروه وبَذلوا نُفوسَهُم وأموالهُم في مَرضاته ومحابِّه، نالوا مِن محبَّته ورضوانِه والقُربِ منه ما لم يكن لِيُنالَ بدونِ ذلك أصلاً؛ فَدَرجةُ الرِّسالةِ والنبوَّةِ والشهادَةِ والحُبِّ فيه والبُغضِ فيه وَموالاةِ أوليائه ومُعاداةِ أعدائه عنده مِن أفضَلِ الدَّرَجات، ولم يَكُن يُنالُ هذا إلاّ على الوَّجه الذي قَدْرَهُ وقضاه مِن إهباطِهِ إلى الأرضِ، وَجَعْلِ مَعيشتِه ومَعيشةِ أولادهِ فيها.

والله سبحانَهُ له الأسهاءُ الحُسنى؛ فَمِن أسهائهِ: الغَفورُ، الرَّحيمُ، العَفُوُّ، الحَليمُ، الخَافِضُ، الرَّافعُ، اللَّعِزُّ، اللَّذِلُّ، المُحيى، المُميتُ، الوارِثُ، الصَّبورُ؛ ولا بُدَّ مِن ظهورِ آثارِ هذه الأسهاءِ.. فاقتَضَت حكمتُهُ سبحانَهُ أن يُنزِلَ آدَمَ وذُرِّيَّتَهُ داراً يُظهرُ عليهم فيها أثرَ أسهائِه الحُسنى، فَيَغفرُ فيها لَمِنْ يشاءُ، وَيَرَحَمُ مَن يشاءُ، ويَخفضُ مَن يشاءُ، ويَنتقِم مَن يشاءُ. ويَعفي وَيَمنَعُ، ويَقبضُ وَيَبْسُطُ، إلى غيرِ ذلكَ مِن ظهورِ أثرِ أسهائه وصفاتِه.

والله سبحانَهُ المَلِكُ الحَقُّ المُبينُ، والمَلكُ هو الذي يأمُرُ ويَنهى، ويُثيبُ ويُعاقِبُ، ويُهينُ ويُعاقِبُ، ويُكرِمُ، ويُعِزُّ ويُذِلُّ، فاقتَضى مُلكُهُ سبحانَهُ أن يُنزِلَ آدَمَ وذُرِّيَّتَهُ داراً تَجري عليهم فيها ذلك.

والله - سبحانَهُ - أنزَهُم إلى دارٍ يكونُ إيهائهُم فيها بالغَيبِ هو الإيهانَ النَّافِعَ، وأمَّا الإيهانُ بالشهادَةِ فكلُّ أحدٍ يؤمِنُ يومَ القيامَةِ، يومَ لا يَنفعُ نفساً إلاّ إيهائها في الدُّنيا، فلو خُلقوا في دارِ النَّعيمِ لَم ينالوا درجةَ الإيهانِ بالغَيبِ، واللذَّةُ والكرامةُ الحاصلةُ بذلك لا تَحصُلُ بدونِه، بل كان الحاصلُ هُمْ في دارِ النَّعيم لذَّةً وكرامةً غَيرَ هذه». [مفتاح دار السعادة: ١٠٧،١٠٦/١].

د- الحكمة من إكثار الله سبحانه السمك ليكون أكثر الحيوان نسلاً: قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «فتأمَّلِ الحِكمَةَ البالغَةَ في كونِ السَّمَكِ أكثَرَ الحيوانِ نسلاً، ولهذا تَرى في جوفِ السَّمكَةِ الواحدَةِ منَ البَيضِ ما لا يُحصى كثرةً.

وَحِكَمَةُ ذلكَ أَن يَتَسعَ لِمَا يَغتَذي به من أصنافِ الحيوانِ؛ فإنَّ أكثرَها يأكلُ السَّمَكَ حتى السِّباعَ، لأنَّها في حافّاتِ الآجامِ جاثمَةٌ تعكفُ على الماءِ الصَّافي، فإذا تعذَّرَ عليها صَيدُ البَرِّ رَصَدَتِ السَّمكَ فاختَطفتهُ.

فلمَّا كانَت السِّباعُ تأكلُ السَّمَكَ، والطَّيرُ تأكلُهُ، والنَّاسُ تأكلهُ، والسَّمَكُ الكبارُ تأكلهُ، ودوابُّ البَرِّ تأكلهُ، وقَد جعلهُ اللهُ سبحانهُ غذاءً لهذه الأصنافِ اقتَضَتَ حكمتُهُ أن يكونَ بهذه الكثرَةِ.

ولو رأى العبدُ ما في البَحرِ من ضُروبِ الحيواناتِ والجواهرِ. والأصنافِ التي لا يُحصيها إلاّ اللهُ، ولا يَعرفُ النَّاسُ منها إلاّ الشيءَ القليلَ الذي لا نِسْبَةَ لهُ أصلاً إلى ما غابَ عنهم – لرأى العَجَب، ولعَلِمَ سَعَةَ مُلْكِ الله وكثرةَ جنودهِ التي لا يعلمُها إلاّ هوَ». [مفتاح دار السعادة: ٢/ ١٧٤].

هـ- الحكمة من خلق الجراد على هذا النحو: قال ابن القيم: «وهذا الجرادُ نَثرَةُ الحوتِ من حيتانِ البَحرِ ينثرهُ من مِنْخَرَيْه (١)، وهو جندٌ من جنودِ الله، ضَعيفُ

<sup>(</sup>۱) ورد ذلك في حديث رواه الترمذي (۱۸۲۳)، وابن ماجه (۳۲۲۱)، ورواه ابن الجوزي في «الموضوعات» (۳/ ۱۱)، ثم قال: «لا يصح، وموسى بن محمد متروك».

الخِلْقَةِ، عجيبُ التركيب، فيه خَلقُ سبع حيواناتٍ؛ فإذا رأيتَ عساكرَهُ قَد أقبَلَت أَبْصَرَتَ جُنْداً لا مردَّ له ولا يُحصى منهُ عَددٌ، ولا عُدَّةٌ، فلو جَمَعَ المَلِكُ خَيلَهُ ورَجِلَهُ ودوابَّهُ وسلاحَهُ ليصدَّهُ عن بلدهِ لَمَا أَمْكَنهُ ذلكَ، فانظُر كيف ينسابُ على الأرضِ كالسَّيلِ، فيَغشى السَّهلَ والجبَلَ والبَدْوَ والحضرَ حتى يَسترَ نورَ الشمسِ بكثرتهِ، ويبلغَ منَ الجوِّ إلى حيثُ لا يبلغُ طائرٌ أكبرُ جناحين منه.

فَسَل المُعطَّل: مَن الَّذي بَعَثَ هذا الجُندَ الضَّعيفَ الذي لا يَستطيعُ أن يَرُدَّ عن نفسهِ حيواناً رامَ أَخْذَهُ؟ بَعَثَهُ على العسكرِ أهلِ القوَّةِ والكثرَةِ والعَددِ والحيلَةِ فلا يَقدرونَ بأجمعهم على دفعهِ، بل ينظرونَ إليه يستبدُّ بأقواتهم دونَهُم، ويُمزِّقها كلَّ يُقدرونَ بأجمعهم على دفعهِ، بل ينظرونَ إليه يستبدُّ بأقواتهم دونَهُم، ويُمزِّقها كلَّ عُزَّقٍ، ويَذَرُ الأرضَ قَفراً منها، وهم لا يَستطيعونَ أن يَردُّوهُ، ولا يحولُوا بينهُ وبينها.

وهذا من حِكمتهِ سبحانهُ أن يُسلِّطَ الضَّعيفَ من خلقهِ الذي لا مُؤنَةَ لهُ على القويِّ فينتقمَ به منهُ، ويُنزلَ به ما كانَ يَخْذَرهُ منهُ حتى لا يَستطيعَ لذلكَ مَرَدًا ولا صَرفاً، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْفِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَلُورِثِينَ ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلْأَرْضِ وَنُرِى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُما أَيْ مِنْ مُعَلَّا لَهُمُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ مَا أَلُورِثِينَ ﴿ وَالقصص:٥-٦].

فواحَسْرَتاهُ على استقامَةٍ معَ الله وإيثارٍ لمرضاتهِ في كلِّ حالٍ يُمكَّنُ به الضَّعيفُ المُستَضعَفُ حتى يَرى مَن استَضعفهُ أنَّهُ أَوْلى بالله ورسولهِ منهُ، ولكنِ اقتضَتْ حِكمَةُ الله العَزيزِ الحكيمِ أن يأكلَ الظَّالمُ الباغي ويتمتَّعَ في خَفارَةِ ذنوبِ المظلومِ المبغيِّ عليهِ، فذنوبُهُ من أعظمِ أسبابِ الرَّحَةِ في حقِّ ظالمِه، كها أنَّ المسؤولَ إذا ردَّ السَّائلَ فهو في خَفارَةِ كذبهِ، ولو صَدَقَ السَّائلُ لمَا أَفلَحَ مَنْ ردَّهُ، وكذلكَ السَّارقُ وقاطعُ الطَّريقِ في خَفارَةِ منعِ أصحابِ الأموالِ حُقوقَ الله فيها ولو أدَّوْا ما لله عليهم فيها كَفِظَها اللهُ عليهم». [مفتاح دار السعادة: ١٧٤-١٧٦].

و- الحكمة من حبس الغيث إذا منعوا الزكاة: وفي هذا يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «وتأمَّل الحِكْمَةَ في حبسِ الله الغَيثَ عن عبادهِ وابتلائهم بالقَحطِ إذ منعوا الزَّكاة، وحَرموا المساكينَ كيفَ جُوزوا على منعِ ما للمساكينِ قِبَلَهم من القوتِ بمنع الله مادَّةَ القوتِ والرِّزقِ وحَبْسِها عنهم، فقال له بلسانِ الحالِ: مَنَعْتُم الحقَّ فَمُنِعْتُم الغَيثَ، فهلا استزلتُموهُ ببَذْلِ ما لله قِبَلكُم.

وتأمَّلُ حكمَةَ الله تعالى في صَرفِه الهُدى والإيهانَ عن قلوبِ الذينَ يَصرفونَ النَّاسَ عنهُ، فصدَّهُم عنهُ كما صَدُّوا عبادَهُ صدّاً بصدًّ ومنعاً بمنعٍ.

وتأمَّلْ حِكمتَهُ تعالى في مَحْقِ أموالِ المُرابينَ وتَسليطِ المُتْلِفاتِ عليهم، كما فعَلوا بأموالِ النَّاسِ ومَحَقُّوها عليهم وأتلفوها عليهم بالرِّبا؛ جُوزوا إِتْلافاً بإِتْلافٍ، فقلَّ أَنْ تَرى مُرابياً إلاّ وآخِرَتُهُ إلى مَحْقٍ وقِلَّةٍ وحاجَةٍ». [مفتاح دار السعادة: ٢/١٧٧].

ز- الحكمة من تسليط العدو إذا جار قويمًم على ضعيفهم: وتأمَّل حِكمتَهُ تعالى في تَسليطِ العدُوِّ على العبادِ إذا جارَ قويمُّم على ضَعيفهم، ولم يُؤخَذ للمظلومِ حقُّهُ من ظالِه، كيفَ يُسلِّطُ عليهم مَن يفعلُ بهم كفعلهم برعاياهم وضُعفائهم سواءً، وهذه سنَّةُ الله تعالى منذ قامَت الدُّنيا إلى أن تُطوى الأرضُ ويُعيدها كما بدأها. [مفتاح دار السعادة: ٢/١٧٧].

يَستَحقُّونهُ في مُعاملتهم أخَذَت منهم الملوكُ ما لا يَستحقُّونَهُ وضَربَت عليهم المُكوسَ والوظائف، وكُلُّ ما يَستخرجونهُ منَ الضَعيفِ يستخرجهُ الملوكُ منهم بالقوَّةِ، فعيَّالهُم ظَهَرَتْ في صُورِ أعهالهم.

وليسَ في الحكمَةِ الإلهيَّةِ أن يُولَّى على الأشرارِ الفُجَّارِ إلاَّ مَن يكونُ مِن جنسِهم.

ولمَّا كانَ الصَّدرُ الأوَّلُ خيارَ القرونِ وأبرَّها كانت ولاتُهم كذلكَ، فلمَّا شابوا شِيبَتْ لهم الولاةُ، فحِكمَةُ الله تأبى أن يُولِّي علينا في مثلِ هذه الأزمانِ مثلَ مُعاوَيَةَ وعمرَ بن عبدالعَزيزِ، فَضلاً عن مثلِ أبي بكرٍ وعمرَ، بل وُلاتُنا على قَدْرِنا، وولاةُ مَن قبلنا على قَدْرِهم، وكلِّ من الأمرين مُوجِبُ الحكمةِ ومُقتضاها.

ومَن له فِطنَةٌ إذا سافَر بفكرهِ في هذا البابِ رأى الحكمة الإلهيَّة سائرةً في القضاءِ والقَدرِ، ظاهرةً وباطنَةً فيه كها في الحَلْقِ والأمرِ سواءً، فإيَّاكَ أَنْ تَظنَّ بظنَّكَ الفاسدِ أَنَّ شيئاً من أقضيتِهِ وأقدارهِ عارٍ عن الحكمةِ البالغَةِ، بل جميعُ أقضيتهِ تعالى وأقدارهِ واقعةٌ على أتمِّ وجوهِ الحكمةِ والصَّوابِ، ولكنَّ العُقولَ الضَّعيفَة محجوبةٌ بضعفها عن ضوءِ الشمسِ، بضَعفها عن إدْراكِها، كها أنَّ الأبصارَ الخُفَّاشيَّة محجوبةٌ بضعفها عن ضوءِ الشمسِ، وهذه العقولُ الصِّغارُ إذا صادَفها الباطلُ جالَت فيهِ وصالَت، ونَطَقَت وقالت، كها أنَّ الليل طارَ وسارَ:

خف افيشُ أعْ شاها النَّه ارُ بضوئِه وَلازَمَها قِطْعٌ منَ الليلِ مُظلمُ المُعتاح دار السعادة: ٢/ ١٧٧- ١٧٩].

 وَزَيَنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ اللَّ وَقَدَرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَمْنَ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ اللَّ وَقَدَرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَمْنَ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُّوسَى بِالْبِيِّنَةِ فَاسْتَحْبَرُواْ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَبِقِينَ اللَّ فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخْدَتُهُ الصَّيْعِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَمِنْهُم مِّنْ أَغْرَقْنَا وَمِنْهُم مِّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانُوا اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُم مِّنَ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانُوا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّه

وتأمَّلْ حِكمتَهُ تعالى في مَسْخِ مَن مَسَخَ منَ الأُمَمِ في صُورٍ مختلفَةٍ مناسبَةٍ لتلكَ الجرائم؛ فإنَّما لمّا مُسِخَت قلوبُهم، وصارَت على قلوبِ تلكَ الحيواناتِ وطباعِها، اقتضَتِ الحكمةُ البالغَةُ أنْ جُعِلَت صُورُهم على صُورِها لِتَتمَّ المُناسَبَةُ ويكمُلَ الشَّبَهُ، وهذا غايةُ الحكمةِ.

واعْتَبِرْ هذا بمَن مُسِخوا قِرَدَةً وخنازيرَ، كيفَ غَلَبَت عليهم صفاتُ هذه الحيواناتِ وأخلاقُها وأعمالهًا! .

ثمَّ إن كنتَ منَ المُتوسِّمينَ فاقرأ هذه النُّسْخَةَ من وجوهِ أشباهِهم ونُظَرائهم، كيفَ تراها باديَةً عليها؟ وإنْ كانَت مَستورَةً بصورَةِ الإنسانيَّةِ فاقْرأْ نُسْخَةَ القِردَةِ من صُورِ أهلِ المَكرِ والخَديعَةِ والفِسْقِ الذينَ لا عُقولَ لهم، بل هم أخفُّ النَّاسِ عُقولاً وأعظمُهم مكراً وخداعاً وفسقاً!.

فإنْ لم تَقرأ نُسخَة القِرَدةِ من وجوهِهم فلستَ من المُتوسِّمينَ، واقرأ نُسخَة الحنازيرِ من صورِ أشباههم وَلا سيَّما أعداءُ خيارِ خَلْقِ الله بعدَ الرُّسُلِ وهم أصحابُ رسولِ الله عَيْلَة ؛ فإنَّ هذه النُّسخَة ظاهرَةٌ على وجوهِ الرَّافضَةِ يقرأها كلَّ مؤمنِ كاتب وغير كاتب! وهي تظهرُ وتَخفى بحسبِ خِنزيريَّةِ القلبِ وخُبثِه؛ فإنَّ الجِنزيرَ أخبثُ الحيواناتِ وأردؤها طباعاً، ومِن خاصيَّةِ أنَّهُ يَدَعُ الطيِّباتِ فلا يأكلُها ويقومُ الإنسانُ عن رجيعهِ فيبادرُ إليهِ.

فتأمَّلْ مُطابَقَةَ هذا الوَصفِ لأعداءِ الصَّحابَةِ كيفَ تجدُهُ مُنطبقاً عليهم؟ فإنَّهُم عَمَدوا إلى أطيَبِ خَلقِ الله وأطهرهم فعادوهم وتبرَّؤوا منهم، ثمَّ والَوْا كُلَّ عدوً لهم منَ النَّصارى واليَهودِ والمُشركينَ، فاستَعانوا في كلِّ زمانٍ على حَربِ المؤمنينَ المُوالينَ من النَّصارى واليَهودِ والمُشركينَ والكفَّارِ وصرَّحوا بأنَّهُم خيرٌ منهم.

فأيُّ شبَهٍ ومُناسَبةٍ أوْلى بهذا الضَّرْبِ منَ الخنازيرِ؟! فإنْ لم تقرأ هذه النُّسخَةَ من وجوههم فلستَ من المُتوسِّمين! .

وأمَّا الأخبارُ التي تكادُ تبلغُ حدَّ التَّواترِ بمَسخِ مَن مُسخَ منهم عندَ الموتِ خِنزيراً فأكثرُ مِن أن تذكرَ هاهُنا، وقَد أفرَدَ لها الحافظُ محمّد بن عبدِالواحدِ المَقدسيّ كتاباً.

وتأمَّلْ حِكمتَهُ تعالى في عذابِه الأُمَمَ السَّالفَةَ بعذابِ الاستئصالِ لمَّا كانوا أطوَلَ أعاراً، وأعظَمَ قُوىً، وأعتى على الله وعلى رُسُلِه، فلمَّا تَقاصَرَت الأعارُ وضَعُفَت القُوى رَفَعَ عذابَ الاستئصالِ وَجَعَلَ عذابَهم بأيدي المُؤمنين، فكانَت الحكمَةُ في كلِّ واحدٍ من الأمرينِ ما اقتَضَتْهُ في وَقتهِ». [مفتاح دار السعادة: ١٧٩-١٨٠].

ي- الحكمة في كثرة بكاء الأطفال: قال ابن القيم رحمه الله في هذا: «تأمَّلُ حِكمَةَ الله تعالى على كَثرَةِ بُكاءِ الأطفالِ وما لهُم فيهِ منَ المنفعَةِ؛ فإنَّ الأطبَّاءَ والطَّبائعيِّين شهدوا منفعة ذلكَ وحِكمَته، وقالوا: في أدمغةِ الأطفالِ رُطوبَةٌ لو بقيت في أدمغتِهم لأحْدَثَت أحداثاً عظيمَةً، فالبُّكاءُ يُسيلُ ذلكَ ويُحْدِرُهُ من أدمغتِهم فتقوى أدمغتُهم وتصحُّ.

وأيضاً؛ فإنَّ البُكاءُ والعِيَاطَ يُوسِّعُ عليهِ مجاريَ النَّهَس، ويفتحُ العُروقَ ويُصَلِّبُها، ويُقوِّي الأعصابَ.

وكم للطِّفلِ من منفعَةٍ ومصلحَةٍ فيها تَسمعهُ من بكائِه وصراخِه! فإذا كانَت هذه الحكمَةُ في البكاءِ الذي سببُهُ ورودُ الألمِ والمُؤْذي، وأنتَ لا تَعرفُها ولا تكادُ

تخطرُ ببالكَ، فهكذا إيلامُ الأطفالِ فيه وفي أسبابهِ وعواقبهِ الحميدَةِ منَ الحِكَمِ ما قَد خفي على أكثرِ النَّاسِ، واضطربَ عليهم الكلامُ في حكمَتِه اضطرابِ الأرْشِيَةِ». [مفتاح دار السعادة: ٢/٨٢٨].

2- الحكمة في الحفظ والنسيان لبني الإنسان: قال ابن القيم في ذلك: «تأمّلْ حِكمَةَ الله عزَّ وجَلَّ في الجفظ والنسيان الذي خَصَّ به نوع الإنسان وما لَهُ فيها منَ الحِكمِ، وما للعَبدِ فيها منَ المصالحِ؛ فإنَّهُ لولا القوَّةُ الحافظةُ التي خُصَّ بها لَدَخَلَ عليهِ الحَلَلُ في أُمورهِ كلِّها ولم يَعرف ما لَهُ وما عليه، ولا ما أخذَ ولا ما أعطى، ولا ما سمع ورأى، ولا ما قال ولا ما قيلَ لهُ، ولا ذَكرَ مَن أحسَنَ إليهِ ولا مَن أساءَ إليهِ، ولا مَن عاملَهُ ولا مَن نَفَعهُ فيقرُبُ منهُ، ولا مَن ضرَّهُ فينأى عنهُ، ثمَّ كانَ لا يَهتدي إلى الطَّريقِ الذي سَلَكَهُ أوَّل مرَّةٍ ولو سلكَهُ مراراً، ولا يَعرفُ علماً ولو دَرسَهُ عُمُرَهُ، ولا ينتفعُ بتجربَةٍ، ولا يَستطيعُ أن يعتبرَ شيئاً على ما مَضى، بل كانَ خليقاً أنْ ينسلخ منَ الإنسانيَّةِ أصلاً.

فتأمَّلُ عظيمَ المنفعَةِ عليكَ في هذه الخِلالِ، وموقعَ الواحدَةِ منها فَضلاً عن جميعهنَّ.

ومِنْ أَعجَبِ النِّعَمِ عليهِ نِعْمَةُ النِّسيانِ؛ فإنَّهُ لولا النِّسيانُ لمَا سلا شيئًا، ولا انقَضَت لهُ حَسرَةٌ، ولا تعزَّى عن مُصيبَةٍ، ولا ماتَ لهُ حُزْنٌ، ولا بَطَلَ لهُ حقدٌ، ولا استمتَعَ بشيءٍ من متاعِ الدُّنيا مع تذكُّرِ الآفاتِ، ولا رجا غَفلَةً مِن عَدوٍّ ولا نِعْمَةً من حاسدٍ...

فتأمَّلْ نِعمَةَ الله في الحفظِ والنِّسيانِ مع اختلافهما وتضادِّهما، وجَعْلَهُ في كلِّ واحدٍ منهما ضَرباً منَ المصلَحَةِ». [مفتاح دار السعادة: ٢٣٦/٢].

# الإسم المتمم للخمسين

أورد ابن القيم رحمه الله تعالى النص الدال على هذا الاسم، وهو قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَمِيدٌ ﴾ [نصلت:٥٦] ثم قال: «من أسمائه الشهيد الذي لا يغيب عنه شيء، ولا يعزب عنه ذرة في الأرض ولا في السماء، بل هو مطَّلع على كل شيء مشاهد له، عليم بتفاصيله، وهذا استدلال بأسمائه وصفاته». [مدارج السالكين: ٣/ ٥٠٦].

وقال: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ [العاديات: ٧] ونقل عن ابن عباس أنه قال: «يريد أن ربه على ذلك لشهيد». ثم قال: «ويؤيد قول ابن عباس رضي الله عنها أنه أتى بـ «على» فقال: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ [العاديات: ٧] أي: مطلع عالم به، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اللَّهُ شَهِيدٌ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦] ». [بدائع التفسير: ٥/ ٣٠٠].

وقال أيضاً: «ومن كماله المقدس اطلاعه على كل شيء، وشهادته عليه، بحيث لا يعزب عنه وجه من وجوه تفاصيله، ولا ذرة من ذراته، باطناً وظاهراً». [مدارج السالكين: ٣/ ٥٠٧].

وقال: «فشهادة الرب تعالى تتضمن أن الذي شهد به قد بيّنه وأوضحه وأظهره، حتى جعله في أعلى مراتب الظهور والبيان» [مدارج السالكين: ٣/٣٠٥].

وقال أيضاً: «ومن كهاله المقدس: اطلاعه على كل شيء، وشهادته عليه، بحيث لا يغيب عنه وجه من وجوه تفاصيله، ولا ذرة من ذراته باطناً وظاهراً، ومَنْ هذا شانه، كيف يليق بالعباد أن يشركوا به غيره، وأن يعبدوا معه غيره، ويجعلوا معه إلها آخر؟ وكيف يليق بكهاله أن يُقِرَّ من يكذب عليه أعظم الكذب، ويخبر عنه بخلاف ما الأمر عليه، ثم ينصره على ذلك، ويؤيده ويعلي كلمته، ويرفع شأنه، ويجيب دعوته، ويهلك عدوه، ويظهر على يديه من الآيات والبراهين ما يعجز عن مثله قوى البشر؟ وهو مع ذلك كاذب عليه مفتر، ساع في الأرض بالفساد.

ومعلوم أن شهادته سبحانه على كل شيء، وقدرته على كل شيء، وحكمته وعزته وكماله المقدس: يأبى ذلك كل الإباء. ومن ظن ذلك به وجوَّزه عليه فهو من أبعد الخلق عن معرفته، وإن عرف منه بعض صفاته كصفة القدرة، وصفة المشيئة».

والقرآن مملوء من هذه الطريق، وهي طريق الخاصّة، بل خاصّة الخاصّة، هم الذين يستدلون بالله على أفعاله، وما يليق به أن يفعله، وما لا يفعله». [بدائع التفسير //٤٧٠].

# الإسم الحادي والخمسون

#### ١ التعريف باسم الله «الحق» :

أورد ابن القيم رحمه الله الحديث الذي يدل على أنَّ الحق اسم من أسهاء الله تعالى فقال: «ألا ترى إلى قوله ﷺ: «أنت الحق، ووعدك الحق، وقولك الحق» ثم قال: «ولقاؤك حق، والجنة حق، والنار حق».

وقد أورد ابن القيم الحديث مستشهداً به على أن: «الألف واللام إذا دخلت على اسم موصوف اقتضت أنه أحق بتلك الصفة من غيره، ألا ترى أن قولك: جالس فقيهاً أو عالماً، ليس كقولك: «جالس الفقيه أو العالم»».

وقد قال بعد إيراده الحديث: «لم يدخل الألف واللام على الأسماء المحدثة، وأدخلها على اسم الرب تعالى ووعده وكلامه». [بدائع الفوائد: ٢/ ٤١١].

#### ٧- التعريف بالحق الذي خلق السموات والأرض من أجله:

بين ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن الله خلق السموات والأرض وما بينها بالحق، ولم يخلق ذلك باطلاً، بل خلقه خلقاً صادراً عن الحق، آيلاً إلى الحق، مشتملاً على الحق، فالحق سابق لخلقها مقارن له غاية له، فالحق السابق صدور ذلك عن علمه وحكمته، فمصدر خلقه تعالى وأمره عن كمال علمه وحكمته، وبكمال هاتين الصفتين يكون المفعول الصادر عن الموصوف بهما حكمة كله ومصلحة وحقاً». [بدائم الفوائد: ١٣٦/٤ طبعة دار الخر].

#### ٣- خلق الله عباده ليعرفوه ويعبدوه:

وقال ابن القيم بعد ذلك: «وأما الحق الذي هو غاية خلقها، فهو غاية من العباد، وغاية تراد بهم، فالتي تراد منهم أن يعرفوا الله تعالى وصفات كماله عز وجل وأن يعبدوه، ولا يشركوا به شيئاً، فيكون هو وحده إلههم ومعبودهم، ومطاعهم ومحبوبهم، قال تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوْتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ يَنَنَزُلُ ٱلأَمْنُ الْعَبْمُ لَا يَعْمُونُ لِللّهُ عَدْ أَحَاطَ بِكُلّ شَيْءٍ عِلْما ﴾ [الطلاق:١٢] فأخبر أنه خلق العالم ليعرف عباده كمال قدرته وإحاطة علمه، وذلك يستلزم معرفته ومعرفة أسمائه وصفاته وتوحيده». [بدائع الفوائد: ١٣٨/٤، طبعة دار الخير].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٠]، فهذه المعاية هي المرادة من العباد، وهي أن يعرفوا ربهم ويعبدوه وحده، وأما الغاية المرادة بهم فهي الجزاء بالعدل والفضل والثواب والعقاب، قال تعالى: ﴿ وَيِلّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ بهم فهي الجزاء بالعدل والفضل والثواب والعقاب، قال تعالى: ﴿ وَيِلّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ لِيجْزِي ٱلّذِينَ ٱحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴾ [النجم: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَالِيهَ أَكَادُ ٱخْفِيهَا لِيتُجْزِي كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَى ﴾ [طه: ١٥]، وقال تعالى: ﴿ لِيمُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي يَعْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيعَلَمُ ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَامِ ثُمَّ وَاللّهُ الذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَامِ ثُمَّ اللّهُ رَبُّ مَا مِن شَفِيعِ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهُ وَلَاثَمُ مُ اللّهُ رَبُّ مَا مِن شَفِيعِ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهُ وَلَا لَكُمُ ٱلللّهُ رَبُّ مَا مِن شَفِيعٍ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهُ وَلَا لَنَهُ مَا اللّهُ رَبُّ مَا مَا مِن شَفِيعِ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهُ وَالْمَاسُ مَا اللّهُ رَبُّ مُ اللّهُ رَبُّ مَا مَن مُنْ مِعْدِ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهُ وَعَلَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مَلْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَعَدُاللّهُ وَلَا لَهُمْ شَرَابُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَالّذِينَ حَمْوَلُوا المَالِحَتِ بِالْقِسْطِ وَالّذِينَ حَالُولُ اللّهُ مُمْ وَلِيكُمْ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَالّذِينَ حَمْوَلُوا المَالْوَا مِنْ مَعْ مِنْ مَنْ عَلَا وَالْمَالُولُونَ فَى اللّهُ مَنْ مَلْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ مُولِي اللّهُ مِنْ مَنْ مَلْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مَلْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ الللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ مَلِي الللّهُ مَنْ مَنْ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الله

فتأمل الآن كيف اشتمل خلق السموات والأرض وما بينها على الحق أولاً وآخراً ووسطاً، وأنها خلقت بالحق، وللحق، وشاهدة بالحق، وقد أنكر تعالى على من زعم خلاف ذلك، فقال: ﴿ أَفَحَسِبْتُكُمْ أَنَّمَا خُلَقْنَكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون:١١٥] ثم نزه نفسه عن هذا الحسبان المضاد لحكمته وعلمه وحمده، فقال: ﴿ فَتَعَلَى اللهُ الْمَاكُ الْحَقِّ لَا إِلَهُ إِلَا هُو رَبُّ الْمَرْشِ الْحَكِيمِ ﴾ [المؤمنون:١١٦].

وتأمّل ما في هذين الاسمين، وهما الملك الحق، من إبطال هذا الحسبان الذي ظهر أعداؤه، إذ هو منافٍ لكمال ملكه، ولكونه الحق، إذ الملك الحق هو الذي يكون له الأمر والنهي، فيتصرف في خلقه بقوله وأمره.

وهذا هو الفرق بين الملك والمالك، إذ المالك هو المتصرف بفعله، والملك هو المتصرف بفعله وأمره، والرب تعالى مالك الملك، فهو المتصرف بفعله وأمره، والرب تعالى مالك الملك، فهو المتصرف بفعله وأمره، حق قدره، ظن أنه خلق خلقه عبثاً، لم يأمرهم ولم ينههم فقد طعن في ملكه ولم يقدره حق قدره، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَى قَدَرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا آنَزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْعً ﴾ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّه وأمره ونهيه، وجعل الحلق بمنزلة الأنعام المهملة، والانعام: ٩١]، فمن جحد شرع الله وأمره ونهيه، وجعل الحلق بمنزلة الأنعام المهملة، كمال الله وصفاته، وأسمائه ووقوع أفعاله على أكمل الوجوه وأتمها، فكما أن ذاته الحق، فوعده الحق، وأمره الحق، وأفعاله كلها حق، وجزاؤه المستلزم المرعه ودينه ولليوم الآخر حق، فمن أنكر شيئاً من ذلك فما وصف الله بأنه الحق المطلق من كل وجه وبكل اعتبار، فكونه حقاً يستلزم شرعه ودينه وثوابه وعقابه، فكيف يظن بالملك الحق أن يخلق خلقه عبثاً، وأن يتركهم سدى لا يأمرهم ولا ينهاهم، ولا ينهاهم، ولا ينهاهم، ولا ينهام، والله الشافعي رحمه الله: مهملاً لا يؤمر ولا ينهى؟ [بدائع الفوائد: ١٤/ ١٣٨-١٣٩].

#### ٤- أثر علم العبد أنه على الحق:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى مقرراً هذا المعنى: «والمقصود أن القلب متى كان على الحق كان أعظم لطمأنينته ووثوقه بأن الله ولية وناصره وسكونه إليه، فها له ألا يتوكّل على ربه؟ وإذا كان على الباطل علماً وعملاً أو أحدهما لم يكن مطمئناً واثقاً بربه فإنه لا ضهان له عليه، ولا عهد له عنده، فإن الله لا يتولى الباطل ولا ينصره، ولا ينسب إليه بوجه، فهو منقطع النسب إليه بالكلية، فإنه سبحانه هو الموفق، وقوله الحق، ودينه الحق، ووعده حق، ولقاؤه حق، وفعله حق، ليس في أفعاله شيء باطل، بل أفعاله سبحانه بريئة من الباطل كها أقواله، كذلك فلما كان الباطل لا يتعلق به، بل هو مقطوع ألبتة كان صاحبه كذلك، ومن لم يكن له تعلق بالله العظيم، وكان منقطعاً عن ربه لم يكن الله ولية ولا ناصره ولا وكيله». [طريق الهجرتين:٤٦٤].



من أسهاء الله الحسنى التي أوردها ابن القيم في مدوناته اسم «القوي» و في ذلك يقول: «الله قوي، ويحب المؤمن القوي». [شفاء العليل: ١/٩٦]. وقال في موضع آخر: «الله قوي يحب أهل القوة من المؤمنين» [شفاء العليل: ١/٣٢٣].

وقال أيضاً: «الله قوي، وله القوة، وليس كمثله شيء في قوته». [الصواعق المرسلة: ٣/ ١٠٢٠].

وأورد ابن القيم قوله تعالى الدال على أن اسم القوي من أسمائه الحسنى: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات:٥٨] ثم قال: «فعلم أن القوي من أسمائه، ومعناه الموصوف بالقوة، وكذلك قوله: ﴿فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ [فاطر:١٠] فالعزيز من له العزة، فلولا ثبوت القوة والعزة له لم يسمَّ قوياً عزيزاً». [مدارج السالكين: ١/٥٢].

وقال في نونيته:

وهو القوي بقوة في وصفه وعليك يقدريا أخا السلطان



أورد ابن القيم رحمه الله تعالى قوله عزَّ وجلَّ: ﴿قُلُ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [الانعام:١٤] وفسر الولي بقوله: «يعني معبوداً وناصراً ومعيناً وملجاً، وهو من الموالاة التي تتضمن الحب والطاعة». [بدائع التفسير: ١٨٦/٢].

وذكر ابن القيم أن «الولاية أصلها الحب، فلا موالاة إلا بحب كها أن العداوة أصلها البغض، والله ولي الذين آمنوا وهم أولياؤه، فهم يوالونه بمحبتهم له، وهو يواليهم بمحبته لهم، فالله يوالي عبده المؤمن بحسب محبته له، ولهذا أنكر سبحانه على من اتخذ من دونه أولياء، بخلاف من والى أولياءه، فإنه لم يتخذهم أولياء من دونه، بل موالاته لهم من تمام موالاته تعالى.

وقد أنكر على من سوَّى بينه وبين غيره في المحبة، وأخبر أن من فعل ذلك فقد اتخذ من دونه أنداداً يجبهم كحب الله، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ٦٥] وأخبر عمن سوى بينه وبين الأنداد في المحبة أنهم يقولون في النار لمعبوديهم: ﴿ تَٱللَّهِ إِن كُنَا لَفِي ضَلَالِ مُبِينٍ ۞ إِذْ نُسُوِيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٧-٩٨].

وبهذا التوحيد في المحبة أرسل الله سبحانه جميع رسله وأنزل جميع كتبه، وأطبقت عليه دعوة جميع الرسل عليهم الصلاة والسلام من أولهم إلى آخرهم، ولأجله خلقت السموات والأرض والجنة والنار، فجعل الجنة لأهل هذا التوحيد والنار للمشركين به وفيه.

وقد أقسم النبي ﷺ أنه: «لا يؤمن عبد حتى يكون الرسول أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» فكيف بمحبة الرب جل جلاله؟ .

وقال لعمر بن الخطاب الله : «لا، حتى أكون أحب إليك من نفسك» أي: لا تؤمن حتى تصل محبتك إلى هذه الغاية». [الجواب الكافي:٣٣٢].

وقال ابن القيم في موضع آخر مبيناً معنى الولى: «اشتقاق وليَّ الله من المُوالاةِ؛ فإنَّمَا المحبَّةُ والقُرْبُ، فكما يقالُ: عبدُالله وحبيبهُ، يُقال: وليَّهُ، واللهُ تعالى يُوالي عبدَهُ إحساناً إليه وجبراً له ورحمَةً، بخلافِ المخلوقِ فإنَّهُ يوالي المخلوق لتعزُّزه به وتكثُّره بموالاته؛ لِذُلِّ العَبدِ وحاجتهِ، وأمَّا العَزيزُ الغنيُّ – سبحانه – فلا يُوالي أحداً من ذُلِّ، ولا حاجَةٍ، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ، شَرِيكُ فَلَا وَلَا اللهُ تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ، شَرِيكُ فَي المُلكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ، وَلِيُّ مِنَ الذُّلِّ وَكَبِرهُ تَكْمِيلُ ﴾ [الإسراء:١١١] فلم يَنفِ الوليَّ نفياً عامًا مُطلَقاً، بل نفى أن يكون له وليٌّ من الذُّلِّ، وأثبَتَ في موضع آخرَ أنَّ لهُ أولياءَ عقله بقولِه: ﴿ أَلاَ إِنَ الْوَلِياءَ اللهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [يونس:٢٦]، بقولِه: ﴿ أَلاَ إِنَ الْمَنْ اللهُ كَا مَنُوا ﴾ [البقرة:٢٥٧]، فهذه مُوالاةُ رحمَةٍ وإحسانٍ وجبرٍ، والموالاةُ المنفيَّةُ مُوالاةُ حاجَةٍ وذُلُّ». [مفتاح دار السعادة: ١/ ٤٩٤].

## الإسم الرابع والخمسوة

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى اسم الله الوالي في أسماء الله الحسنى، فقال: «له من معاني الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى، كالعزيز والجبار، الحكم العدل، الخافض الرافع، المعز المذل، العظيم الجليل، الكبير الحسيب المجيد، الوالي المتعالي» [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢].

## الإسم الخامس والخمسوى والساجس والخمسوى

#### ١ التعريف باسم الله «الحميد» :

ذكر ابن القيم أن من أسهاء الله الحسنى «الحميد، وهو الذي له الحمد كله، فكمال حمده يوجب أن لا ينسب إليه شرٌّ ولا سوء ولا نقص، لا في أسمائه، ولا في أفعاله، ولا في صفاته». [شفاء العليل: ٢/ ٥١١].

«والحميد: فعيل من الحمد، وهو بمعنى محمود، وأكثر ما يأتي فعيلاً في أسمائه بمعنى فاعل، كسميع وبصير وعليم، وقدير وعلي وحكيم، وحليم، وهو كثير، وكذلك فعول، كغفور، وشكور، وصبور.

ولم يأت حميد إلا بمعنى المحمود، وهو أبلغ من المحمود، فإنَّ فعيلاً إذا عدل به عن مفعول، دلَّ على أن تلك الصفة قد صارت مثل السجية والغريرة والخلق اللازم.

إذا قلت: فلان ظريف وشريف وكريم، ولهذا يكون هذا البناء غالباً من فَعُلَ بوزن شَرُف، وهذا البناء من أبنية الغرائز والسجايا اللازمة كَكَبُر، وصَغُر، وحَسُن ولَطُف، ونحو ذلك». [جلاء الأفهام: ١/ ٣١٥-٣١٦].

#### ٢- «الحميد» هو الذي له من الصفات وأسباب الحمد ما يقضي أن يكون محموداً:

قال ابن القيم: «الحميد هو الذي له من الصفات وأسباب الحمد ما يقتضي أن يكون محموداً وإن لم يحمده غيره، فهو حميد في نفسه، والمحمود من تعلق به حمد الحامدين، وهكذا المجيدُ والمحبَّد، والكبير والمكبَّر، والعظيم والمعظَّم. والحمد والمجد إليها يرجِعُ الكمالُ كله، فإن الحمد يستلزمُ الثناء والمحبة للمحمود، فمن أحببته ولم تُثن عليه، لم تكن حامداً له، وكذا من أثنيتَ عليه لغرض ما، ولم تُحبه لم تكن حامداً له حتى تكون مثنياً عليه محباً له، وهذا الثناءُ والحب تبع للأسباب المقتضية له، وهو ما عليه المحمودُ مِن صفات الكمال، ونعوتِ الجلال والإحسان إلى الغير، فإن هذه هي أسبابُ المحبة، وكلما كانت هذه الصفاتُ أجمع وأكمل، كان الحمدُ والحبُّ أتم وأعظم، والله سبحانه له الكمالُ المطلق الذي لا نقص فيه بوجهٍ ما، والإحسان كله له ومنه، فهو أحقُ بكل حمد، وبكل حُبَّ من كل جهة، فهو أهل أن يُحب لذاته ولصفاته ولأفعاله ولأسمائه ولإحسانه، ولكل ما صدر منه سبحانه وتعالى». [جلاء الأفهام: ٣١٦].

#### ٣- الحمد أوسع الصفات وأعم المدائح:

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «الحمد أوسعُ الصِّفات، وأعمّ المدائح، والطرق إلى العلم به في غاية الكثرة، والسبيلُ إلى اعتباره في ذرّات العالم وجزئياته وتفاصيل الأمر والنهي واسعةٌ جداً، لأنَّ جميعَ أسهائه تبارك وتعالى حَمْدٌ، وصفاته حمد، وأفعاله حمد، وأحكامه حمد، وعدله حمد، وانتقامه من أعدائه حمد، وفضله في إحسانه إلى أوليائه حمد، والخلق والأمر إنها قام بحمده، ووجد بحمده، وظهر بحمده، وكأن الغاية هي حمده، فحمده روح كلّ شيء، وقيام كلّ شيء بحمده، وسريانُ حمده في الموجودات، وظهور آثاره فيه أمرٌ مشهود بالأبصار والبصائر.

ومن الطرق الدّالّة على شمول معنى الحمد وانبساطه على جميع المعلومات معرفة أسهائه وصفاته، وإقرار العبد بأن للعالم إلها حياً جامعاً لكلّ صفة كهال واسم حسن وثناء جميل وفعل كريم، وأنّه سبحانه له القدرةُ التّامّة، والمشيئةُ النّافذة، والعلمُ المحيط، والسمعُ الذي وسع الأصوات، والبصر الذي أحاط بجميع المبصرات، والرحمة التي وسعت جميع المخلوقات، والملك الأعلى الذي لا يخرجُ عنه ذرّة من

الذّرات، والغنى التّامّ المطلق من جميع الجهات، والحكمةُ البالغة المشهودة آثارها في الكائنات، والعزّة الغالبة بجميع الوجوه والاعتبارات». [طريق الهجرتين: ٢٣١].

#### ٤- التعريف باسم الله «المجيد»:

بيّن ابن القيم رحمه الله تعالى أن اسم الله المجيد «يدل على جملة من أوصاف عديدة، لا تختص بصفة معينة، بل هو دال على معانٍ، لا معنى مفرد، ومثله العظيم، الصمد».

وذكر أن اسم المجيد موضوع للسعة والكثرة والزيادة، ومنه: «رب العرش المجيد، صفة للعرش لسعته وعِظمه وشرفه» [بدائع الفوائد: ١/ ٢٨١ بشيء من التصرف والاختصار].

وقال في موضع آخر: «وصف نفسه بالمجيد، وهو المتضمن لكثرة صفات كهاله وسعتها، وعدم إحصاء الخلق لها، وسعة أفعاله، وكثرة خيره ودوامه، وأما من ليس له صفات كهال، ولا أفعال حميدة، فليس له من المجد شيء، والمخلوق إنها يصير مجيداً بأوصافه وأفعاله، فكيف يكون الرب تبارك وتعالى مجيداً، وهو معطل عن الأوصاف والأفعال، تعالى الله عمّا يقول المعطلون علواً كبيراً، بل هو المجيد الفعال لما يريد.

والمجد في لغة العرب كثرة أوصاف الكمال، وكثرة أفعال الخير " [التبيان: ٦٠].

#### ٥- الجد مستلزم العظمة والسعة والجلال:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: "وأما المجد، فهو مستلزم للعظمة والسعة والجلال، والحمدُ يدل على صفات الإكرام، والله سبحانه وتعالى ذو الجلال والإكرام، وهذا معنى قولِ العبد: "لا إله إلا الله والله أكبرُ" ف "لا إله إلا الله" دال على ألوهيته وتفرده فيها، فألوهيته تستلزم محبته التامة، و"الله أكبرُ" دال على مجده وعظمته، وذلك يستلزم تعظيمه وتمجيده وتكبيره، ولهذا يقرن سبحانه بين هذين

النوعين في القرآن كثيراً، كقوله: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنْكُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ [هود:٧٣].

وقوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَكُمْ لَكُ مَن ٱلذُّلِّ وَكَبِره، وقال تعالى: يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِره، وقال تعالى: ﴿ وَيَبْغَى وَجَهُ رَبِكَ ذُو لَا بَرَكَ ٱسْمُ رَبِكَ ذِى ٱلْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحن:٧٨]، وقال تعالى: ﴿ وَيَبْغَى وَجَهُ رَبِكَ ذُو الْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحن:٢٧].

وفي «المسند» و «صحيح أبي حاتم» وغيره من حديث أنس عن النبي عَيَّا أنه قال: «أَلِظُّوا بَيَاذَا الجَلاَلِ والإِكْرَامِ» [عزاه محقق الكتاب إلى الترمذي، وأحمد في المسند والحاكم وصححه ووافقه الذهبي] يعني الزموها وتعلَّقوا بها، فالجلال والإكرام: هو الحمد والمجد». [جلاء الأفهام:٣١٧].

#### ٦- وجه اقتران اسم المجيد بالحميد:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن أحسن ما قرن اسم المجيد إلى الحميد، كما قالت الملائكة لأهل بيت الخليل الله : ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَنُهُ عَلَيْكُو الْهَلَ الله الله قالت الملائكة لأهل بيت الخليل الله : ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَنُهُ عَلَيْكُو الْهَلَ الله قال النه ولك إنّه ومرد: ٣٧] وشرع في آخر الركعة عند الاعتدال أن نقول: «ربنا ولك الحمد، أهل الثناء والمجد». فالحمد والمجد على الإطلاق لله الحميد المجيد، فالحميد الحميد المعني ذو الحبيب المستحق لجميع صفات الكمال، والمجيد العظيم الواسع القادر الغني ذو الإجلال والإكرام». [التيان: ٢٠].

#### ٧- وجه ذكر اسمي الحميد والمجيد في آخر التشهد:

بيّن ابن القيم رحمه الله تعالى وجه «ذكر هذين الاسمين «الحميد والمجيد» عقيب الصلاة على النبي ﷺ وعلى آله مطابق لقوله تعالى: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ وَ مَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ اللّهِ وَبَرَكَنُهُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُ وَعَلَيْهُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهِ وَبَرَكَنُهُ وَعَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَاللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ لَكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَالِهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَل

ولما كانت الصلاة على النبي على وهي ثناء الله تعالى عليه وتكريمه، والتنويه به، ورفع ذكره، وزيادة حبه، وتقريبه، كانت مشتملة على الحمد والمجد، فكأن المصلي طلب من الله تعالى أن يزيد في حمده ومجده، فإن الصلاة عليه هي نوع من حمد له وتمجيد، هذه حقيقتها، فذكر في هذا المطلوب الاسمين المناسبين له، وهما أسهاء الحميد والمجيد، وهذا يدل على أن الداعي يشرع له أن يختم دعاءًه باسم من الأسهاء الحسنى مناسب لمطلوبه، أن يفتتح دعاءًه به». [جلاء الأفهام: ٣١٨].

وقال بعد ذلك: «لما كان المطلوب للرسول ﷺ حمداً ومجداً بصلاة الله عليه، ختم هذا باسمي: «الحميد والمجيد».

وأيضاً فإنه لما كان المطلوب للرسول على حمداً ومجداً، وكان ذلك حاصلاً له، ختم ذلك بالإخبار عن ثبوت ذينك الوصفين للرب بطريق الأولى، إذ كل كمال في العبد غير مستلزم للنقص فإنه أولى به.

وأيضاً فإنه لما طلب للرسول على حمداً ومجداً بالصلاة عليه، وذلك يستلزم الثناء عليه، ختم هذا المطلوب بالثناء على مرسله بالحمد والمجد، فيكون هذا الدعاء متضمناً لطلب الحمد والمجد للرسول على والإخبار عن ثبوته للرب سبحانه وتعالى». [جلاء الأفهام: ٣٢٠].

### الاسم السابع والخمسوة والثامن والخمسوة الحي القيوم

#### ١- معنى اسمى الرب «الحي القيوم»:

قال ابن القيم في هذين الاسمين العظيمين: «إذا اعتبرت اسمه الحي وجدته مقتضياً لصفات كماله من علمه، وسمعه وبصره، وإرادته ورحمته، وفعله ما يشاء.

واسمه القيوم مقتض لتدبير العالم العلوي والسفلي، وقيامه بمصالحه، وحفظه له، فمن أنكر صفات كماله لم يؤمن بأنَّه الحي القيوم». [التبيان:١٠٢].

#### ٢- دعاء الله باسميه الحي القيوم:

وأورد ابن القيم رحمه الله تعالى قول الرسول ﷺ في دعائه: «يا حيُّ يا قيوم برحمتك أستغيث» [عزاه محقق كتاب بدائع الفوائد: ٢/ ٦٧٨ إلى الترمذي والحاكم، وقال الترمذي فيه: «هذا حديث غريب» وصححه الحاكم].

وذكر ابن القيم أن هذا الحديث من أدعية الكرب لما تضمنه من التوحيد والاستغاثة برحمة أرحم الراحمين، متوسلاً باسمين من أسمائه الحسني.

#### ٣- مدار أسماء الله الحسنى على الحي القيوم:

وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن مدار أسهاء الله الحسنى على هذين الاسمين: «الحي القيوم» وإليهما مرجع معانيها جميعاً.

وبيّن رحمه الله تعالى «أن الحياة مستلزمة لجميع صفات الكمال، ولا يتخلف عنها صفة منها إلا لضعف الحياة، فإذا كانت حياته تعالى أكمل حياة وأتمها، استلزم

إثباتها إثبات كل كمال يضاد نفي كمال الحياة، وبهذا الطريق العقلي أثبت متكلِّمو أهل الإثبات له تعالى صفة السمع والبصر والعلم والإرادة والقدرة والكلام وسائر صفات الكمال.

وأما القيوم؛ فهو متضمن كمال غناه وكمال قدرته، فإنه القائم بنفسه لا يحتاج إلى من يُقيمه بوجه من الوجوه، وهذا من كمال غناه بنفسه عما سواه، وهو المقيم لغيره، فلا قيام لغيره إلا بإقامته، وهذا من كمال قدرته وعزته، فانتظم هذان الاسمان صفاتِ الكمال والغنى التام والقدرة التامة. فكأن المستغيث بهما مستغيث بكل اسم من أسماء الرب تعالى وبكل صفة من صفاته، فما أولى الاستغاثة بهذين الاسمين أن تكون في مظنة تفريج الكربات وإغاثة اللهفات وإنالة الطلبات.

والمقصود: أن الرحمة المستغاث بها هي صفة الرَّب تعالى لا شيء من مخلوقاته، كما أن المستعيد بعزته في قوله: «أَعُوذُ بِعِزَّتك» مستعيذٌ بعزته التي هي صفته، لا بعزته التي خلقها يُعِز بها عبادَه المؤمنين». [بدائع الفوائد: ٢/ ٦٧٩].

#### ٤- القيوم هو القائم بنفسه والقيام بالنفس صفة كمال:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «القيام بالنفس صفة كهال، فالقائم بنفسه أكمل ممن لا يقوم بنفسه، ومن كان غناه من لوازم ذاته، فقيامه بنفسه من لوازم ذاته، وهذه حقيقة قيوميته سبحانه، وهو الحي القيوم، فالقيوم: القائم بنفسه المقيم لغيره، فمن أنكر قيامه بنفسه بالمعنى المعقول، فقد أنكر قيوميته». [الصواعق المرسلة: ١٣٢٨/٤-١٣٢٩].

#### ٥- لكمال حياة الله وقيوميته لا تأخذه سِنَة ولا نوم:

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «الله الحيُّ القيوم الذي لكهال حياته وقيوميته لا تأخذه سِنَةٌ ولا نوم، مالك السموات والأرض الذي لكهال ملكه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه». [طريق الهجرتين:٢٣٤].

#### ٦- عجيبة تحصل لن تفقه قلبه بمعانى القرآن،

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وهاهنا عجيبة: يحصل لمن تفقه قلبه في معاني القرآن عجائب الأسماء والصفات، وخالط بشاشة الإيمان بها قلبه، يرى لكل اسم وصفة موضعاً من صلاته، ومحلاً منها، فإنه إذا انتصب قائماً بين يدي الرب تبارك وتعالى، شاهد بقلبه قيوميته، وإذا قال: الله أكبر، شاهد كبرياءَه» [الصلاة: ١٧١].

#### ٧- اسما الحي القيوم متضمنان الاسم الأعظم:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن اسم الله الأعظم في آية الكرسي وفاتحة آل عمران، لاشتهالها على صفة الحياة، المصححة لجميع الصفات، وصفة القيومية المتضمنة لجميع الأفعال؛ ولهذا كانت سيدة آي القرآن وأفضلها، ولهذا كانت سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن [صحيح البخاري عن أبي سعيد الخدري]؛ لأنها أخلصت للخبر عن الرب تعالى، وصفاته دون خلقه، وأحكامه، وثوابه، وعقابه.

وسمع النبي على رجلاً يدعو: «اللهم إني أسألك بأنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت المنّان بديع السهاوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حي يا قيوم» [عزاه محقق الكتاب إلى الترمذي وأبي داود والنسائي، وصححه الحاكم]، وسمع آخر يدعو: «اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد، ولم يكن له كفواً أحد»، فقال لأحدهما: «لقد سألت الله باسمه الأعظم الذي إذا دعي به أجاب وإذا سئل به أعطى»، وقال للآخر: «سل تعطه» [عزاه محقق الكتاب إلى الترمذي وقال فيه: حسن غريب، وأبي داود]، وذلك لما تضمنه هذا الدعاء من أسهاء الرب وصفاته، وأحب ما دعاه الداعى به أسهاؤه وصفاته.

وفي الحديث الصحيح عنه على أنه قال: «ما أصاب عبداً قط هم ولا حزن فقال: «اللهم إني عبدك وابن عبدك وابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك،

عدلٌ في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي وغمي، إلا أذهب الله همه وغمه وأبدله مكانه فرحاً»، قالوا: أفلا نتعلمهن يا رسول الله، قال: «بلي ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن».

### الإسم التاسع والخمسوق الواجــ

بيّن ابن القيم رحمه الله تعالى أن من أساء الله «الواجد» فقال: «دخل في أسائه سبحانه «الواجد» دون «الموجد»، فإن «الموجد» صفة فعل، وهو معطي الوجود، كالمحيي معطي الحياة، وهذا الفعل لم يجئ إطلاقه في أفعال الله في الكتاب ولا في السنّة، فلا يعرف إطلاق: أوجد الله كذا وكذا، وإنها الذي جاء «خلقه وبراًه، وصَوَّره وأعطاه خلقه» ونحو ذلك، فلها لم يكن يستعمل فعله لم يجئ اسم الفاعل منه في أسهائه الحسني، فإن الفعل أوسع من الاسم، ولهذا أطلق الله على نفسه أفعالاً لم يتسم منها بأسهاء الفاعل، كأراد، وشاء، وأحدث، ولم يسم «بالمريد» و «الشائي» و «المحدث»، كها لم يسم نفسه بـ «الصانع» و «الفاعل» و «المتقن» وغير ذلك من الأسهاء التي أطلق أفعالها على نفسه، فباب الأفعال أوسع من باب الأسهاء.

وقد أخطأ – أقبح خطأ – من اشتق له من كل فعل اسماً وبلغ بأسمائه زيادة على الألف، فسماه «الماكر، والمخادع، والفاتن، والكائد» ونحو ذلك. وكذلك باب الإخبار عنه بالاسم أوسع من تسميته به. فإنه يخبر عنه بأنه «شيء، وموجود، ومذكور، ومعلوم، ومراد» ولا يسمى بذلك.

فأما «الواجد» فلم تجئ تسميته به إلا في حديث تعداد الأسماء الحسنى. والصحيح: أنه ليس من كلام النبي ﷺ، ومعناه صحيح. فإنه ذو الوُجد والغنى، فهو أولى بأن يسمى به من «الموجود» ومن «الموجد» أما «الموجود» فإنه منقسم إلى

كامل وناقص، وخير وشر، وما كان مسهاه منقسهاً لم يدخل اسمه في الأسهاء الحسنى، كالشيء والمعلوم، ولذلك لم يسم بالمريد، ولا بالمتكلم. وإن كان له الإرادة والكلام، لانقسام مسمى «المريد» و «المتكلم»؛ وأما «الموجد» فقد سمى نفسه بأكمل أنواعه. وهو «الخالق، البارئ، المصور» فالموجد كالمحدث والفاعل والصانع.

وهذا من دقيق فقه الأسماء الحسنى، فتأمله، وبالله التوفيق». [مدارج السالكين: ٣/ ٤٥٢].

وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن لفظ الموجد لم يقع في أسمائه سبحانه، وإن كان هو الموجد على الحقيقة، ووقع في أسمائه الواجد، وهو بمعنى الغني الذي له الوجد» [شفاء العليل: ١/٣٩٣].

### الاسم المتمر للستين والحادي والستين الجواد الماجد

#### ١- تعريف اسمي الله: الجواد الماجد:

أورد ابن القيم رحمه الله تعالى حديث أبي ذر وفيه: «يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته» وفي آخره: «ذلك بأني جواد ماجد، أفعل ما أشاء، عطائي كلام، فإذا أردت شيئاً، فإنها أقول له: كن، فيكون» [شفاء العليل: ١/١٨١].

وقال أيضاً: «الله الجواد الماجد، الذي له الجود كله، وجود جميع الخلائق في جنب جوده أقل من ذرة في جبال الدنيا ورمالها» [إغاثة اللهفان: ٢/ ١٧٥].

وقال أيضاً: «الله أجود الأجودين، وأكرم الأكرمين، وأرحم الراحمين، وأنه سبقت رحمتُه غضبَه، وحلمُه عقوبتَه، وعفوه مؤاخذتَه، وأنه قد أفاضَ على خلقه النعمة، وكتبَ على نفسه الرحمة، وأنه يحبُّ الإحسانَ والجود والعطاءَ والبرَّ، وأنَّ الفضلَ كلَّه بيده، والخيرَ كلَّه منه، والجودَ كلَّه له، وأحبُّ ما إليه: أن يجودَ على عباده ويُوسِعَهم فَضْلاً، ويغمرَهم إحساناً وجوداً، ويتم عليهم نعمتَه، ويضاعفَ لديهم منتَه، ويتعرف إليهم بأوصافه وأسمائه. ويتحببَ إليهم بنعمه وآلائه». [مدارج السالكين: ٢٤٢-٢٤٣].

#### ٢- عظم جود الله وفرح الله بجوده:

«وَجُودُ كل جواد خلقه الله، ويخلقه أبداً: أقلُّ مِن ذرةٍ بالقياس إلى جوده، فليس الجوادُ على الإطلاق إلا هو، وجودُ كل جواد فمن جوده، ومحبته للجود

والإعطاء والإحسان، والبر والإنعام والإفضال: فوقَ ما يخطرُ ببال الخلق، أو يدورُ في أوهامهم، وفرحُه بعطائه وجوده وإفضاله أشدُّ من فرح الآخذ بها يُعطاه ويأخذه، أحوج ما هو إليه أعظم ما كان قدراً. فإذا اجتمعَ شدةُ الحاجة وعظمُ قدر العطية والنفع بها، فها الظنُّ بفرح المُعطَى؟ ففرحُ المعطي سبحانه بعطائه أشدُّ وأعظمُ من فرح هذا بها يأخذه. ولله المثلُ الأعلى.

إذْ هذا شأنُ الجواد من الخلق، فإنه يحصُلُ له من الفرح والسرور، والابتهاج واللذة بعطائه وجوده، فوق ما يحصلُ لمن يعطيه، ولكنَّ الآخذَ غائبٌ بلذة أخذه، عن لذة المعطي، وابتهاجه وسروره، هذا مع كمال حاجته إلى ما يُعطيه وفقره إليه، وعدم وثوقه باستخلاف مثله، وخوف الحاجة إليه عند ذهابه، والتعرض لذل الاستعانة بنظيره ومن هو دونَه. ونفسُه قد طُبِعت على الحرص والشُّح.

فها الظنُّ بمن تقدَّسَ وتنزَّهَ عن ذلك كله؟ ولو أنَّ أهلَ سهاواته وأرضه، وأولَ خلقه وآخرهم، وإنسهم وجنهم، ورَطْبهم ويابسهم، قاموا في صعيد واحد فسألوه، فأعطى كلَّ واحد ما سأله، ما نقصَ ذلك مما عنده مثقالَ ذرة». [مدارج السالكين: ١/٣٤٣-٣٤٤].

#### ٣- الله جواد لذاته،

"وهو الجوادُ لذاته، كما أنه الحيُّ لذاته، العليمُ لذاته، السميعُ البصير لذاته، فجودُه العالي من لوازم ذاته، والعلوُ أحبُّ إليه من الانتقام، والرحمةُ أحبُّ إليه من العقوبة، والفضلُ أحسَنُ إليه من العدل، والعطاءُ أحبُّ إليه من المنع». [مدارج السالكين: ١/٢٤٤].

#### كيف يستدعي العبد من الجواد الكريم خلاف ما هو موصوف به:

«فإذا تعرَّضَ عبده ومحبوبُه الذي خلقه لنفسه، وأعدَّ له أنواعَ كرامته، وفضَّلَه على غيره، وجعلهُ محلَّ معرفته، وأنزلَ إليه كتابَه، وأرسلَ إليه رسولَه، واعتنى بأمره ولم يهمله، ولم يتركه شُدىً فتعرض لغضبه، وارتكبَ مساخِطَه وما يكرهه وأبقَ منه،

ووالى عدوَّه وظاهرَه عليه، وتحيَّزَ إليه، وقطعَ طريقَ نِعَمِه وإحسانه إليه التي هي أحبُّ شيء إليه، وفتحَ طريقَ العقوبة والغضب والانتقام: فقد استدعى من الجواد الكريم خلاف ما هو موصوف به من الجودِ والإحسان والبر، وتعرضَ لإغضابه وإسخاطه وانتقامه، وأن يصيرَ غضبُه وسخطُه في موضع رضاه. وانتقامُه وعقوبتُه في موضع كرمه وبره وعطائه. فاستدعى بمعصيته من أفعاله ما سواه أحبُّ إليه منه، وخلاف ما هو من لوازم ذاته من الجودِ والإحسان». [مدارج السالكين: ١/ ٢٤٤].



قال ابن القيم مثنياً على ربه تبارك وتعالى: «هو الأحد الصمد، الذي تفرد بإلاهيته، وتوحَّد بربوبيته، وتعالى عن مشابهة خليقته، وأنى يشبه العبد المخلوق الملك القدوس السلام». [شفاء العليل: ١/ ٤٢].

وذكر في [بدائع الفوائد: ١٤٦/٢] أن قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص:٤] «متضمن لتفرُّده بكماله، وأنه لا نظير له».

وقال ابن القيم في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴿ اللّهُ الصَّمَدُ ﴾ الله الصَّمَدُ ﴾ الله وتوحيد من الله لنفسه، وأمر للمخاطب بتوحيده، فإذا قال العبد: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ كان قد وحد الله بها وحد به نفسه، وأتى بلفظة ﴿ قُلْ ﴾ تحقيقاً لهذا المعنى، وأنه مبلغ محض، قائل لما أمر بقوله ».

وقال: «قوله: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَكَدُ ﴾ خبر عن توحيده، وهو سبحانه يخبر عن نفسه بأنه الواحد الأحد». [بدائع التفسير: ٥/٣٦٧].

وقال أيضاً: «سورة ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَكَدُ ﴾ متضمنة لتوحيد الاعتقاد والمعرفة، وما يجب للربّ تعالى من الأحدية المنافية لمطلق المشاركة بوجه من الوجوه». [بدائع التفسير: ٥/ ٣٦٨].

وذكر في [تحفة المودود: ١١٧] أنه لا يجوز التسمية بالأحد والصمد، ولا بالخالق ولا الرازق.

وأورد ابن القيم حديث عبدالله بن بريدة عن أبيه، قال: سمع النبي على رجلاً يدعو ويقول: «اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد». فقال: «والذي نفسي بيده، لقد سأل الله باسمه الأعظم، الذي إذا دُعي به أجاب، وإذا سُئل به أعطى» قال الترمذي: حديث صحيح. [مدارج السالكين: ١/ ٤٦].



#### تعريف اسم الله الصمد تبارك وتعالى:

قال ابن القيم في تعريف اسم الصمد: «الصمد السيد الذي كَمُلَ في سؤدده، ولهذا كانت العرب تسمي أشرافها بهذا الاسم، لكثرة الصفات المحمودة في المسمى به، قال شاعرهم:

ألا بكر الناعي بخير بني أسد بعمرو بن مسعود وبالسيد الصمد

فإن الصمد من تصمد نحوه القلوب بالرغبة والرهبة، وذلك لكثرة خصال الخير فيه، وكثرة الأوصاف الحميدة له، ولهذا قال جمهور السلف منهم عبدالله بن عباس: «الصمد السيد الذي كَمُل سؤدده، فهو العالم الذي كَمُل علمه، القادر الذي كَمُلت قدرته، الحكيم الذي كَمُل حكمه، الرحيم الذي كَمُلت رحمته، الجواد الذي كَمُل جوده »، ومن قال: «إنه الذي لا جوف له» فقوله لا يناقض هذا التفسير، فإن اللفظ من الاجتماع، فهو الذي اجتمعت فيه صفات الكمال، ولا جوف له، فإنها لم يكن أحد كفوا له لما كان صمداً كاملاً في صمديته، فلو لم تكن صفات كمال، ولا ونعوت جلال، ولم يكن له علم، ولا قدرة، ولا حياة، ولا إرادة، ولا كلام، ولا وجه، ولا يد، ولا سمع، ولا بصر، ولا فعل يقوم به، ولا يفعل شيئاً ألبتة، ولا هو داخل العالم، ولا خارجه، ولا فوق عرشه، ولا يرضى، ولا يغضب، ولا يحب، ولا

يبغض، ولا هو فعال لما يريد، ولا يرى، ولا يمكن أن يرى، ولا يشار إليه، ولا يمكن أن يرى، ولا يشار إليه، ولا يمكن أن يشار إليه، لكان العدم المحض كفواً فإن هذه الصفات منطبقة على المعدوم، فلو كان ما يقوله المعطلون هو الحق لم يكن صمداً، وكان العدم كفواً له [الصواعق المرسلة: ٣/١٠٢٤-١٠٢٧].

وقال ابن القيم رحمه الله معرفاً باسم الله الصمد، ناقلاً: «عن ابن عباس فيا رواه عنه ابن أبي حاتم في تفسيره الصمد: السيد الذي قد كَمُل في سؤدده، والشريف الذي قد كَمُل في شرفه، والعظيم الذي قد كَمُل في عظمته، والحليم الذي قد كَمُل في علمه، والحكيم الذي قد كَمُل في حمته، والحكيم الذي قد كَمُل في علمه، والحكيم الذي قد كَمُل في حكمته، وهو الله سبحانه.

هذه صفته لا تنبغي إلا له، ليس له كفواً أحد، وليس كمثله شيء، سبحان الله الواحد القهار هذا لفظه». [بدائع الفوائد: ١/ ١٥٢ طبعة دار الخير].

وإذا أمعنت النظر في هذا التعريف وجدت هذا الاسم - كما يقول ابن القيم - دالاً على عدة صفات، وهو متناول لجميعها تناول الاسم الدال على صفة واحدة، وهذا موجود في اسمه الصمد والعظيم والمجيد، وقال ابن القيم في تعريف الصمد أيضاً: «قال ابن عباس: هو السيد الذي كَمُلَ في سؤدده، وقال ابن وائل: هو السيد الذي انتهى سؤدده.

وقال عكرمة: الذي ليس فوقه أحد، وكذلك قال الزجاج: الذي ينتهي إليه السؤدد، فقد صمد له كل شيء، وقال ابن الأنباري: لا خلاف بين أهل اللغة أن الصمد السيد الذي ليس فوقه أحد، الذي يصمد إليه الناس في حوائجهم وأمورهم.

واشتقاقه يدل على هذا، فإنه من الجمع والقصد الذي اجتمع القصد نحوه، واجتمعت فيه صفات السؤدد، وهذا أصله في اللغة، كما قال: ألا بكّر الناعي بخير بني أسد بعمروبن يربوع وبالسيد الصمد

والعرب تسمي أشرافها بالصمد لاجتماع قصد القاصدين إليه، واجتماع صفات السيادة فيه. [بدائع الفوائد ١/ ١٤٥ طبعة دار الخير].

وأورد ابن القيم حديث عبدالله بن بُريدة عن أبيه، قال: سمعَ النبيُّ عَلَيْهُ رجلاً يدعو، ويقول: اللَّهُمَّ أَسْأَلُكَ بأَنِي أَشْهَدُ أَنَّكَ الله الَّذي لا إلهَ إلاّ أَنْتَ، الأحدُ الصَّمَدُ، الذي لَمْ يَلِدُ ولَمْ يُولَدْ، ولَمْ يَكُنْ لهُ كُفواً أحد، فقال: «والَّذي نَفْسي بيَدِه، لَقَدْ سألَ اللهَ باسمِهِ الأعْظَم، الَّذي إذا دُعِيَ بهِ أَجَابَ، وإذا سُئِلَ بهِ أَعْطى». قال الترمذي: حديث صحيح.

ثم قال: «فهذا توسل إلى الله بتوحيده، وشهادة الداعي له بالوحدانية، وثبوت صفاته المدلول عليها باسم «الصمد» وهو كها قال ابن عباس: «العالمُ الذي كَمُلَ علمه علمه القادر الذي كَمُلت قدرته»، وفي رواية عنه: «هو السيدُ الذي قد كَمُلَ فيه جميع أنواع السؤدد» وقال أبو وائل: «هو السيد الذي انتهى سؤدده»، وقال سعيد ابن جبير: «هو الكاملُ في جميع صِفاته وأفعاله وأقواله»، وبنفي التشبيه والتمثيل عنه بقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مُ صَفَّقُوا أَحَدُ ﴾ وهذه ترجمة عقيدة أهل السنة، والتوسل بالإيهان بذلك، والشهادة به هو الاسم الأعظم». [مدارج السالكين: ١/٤٦].



## ١- المعنى المراد من اسم الله القدير:

أورد ابن القيم اسم الله القدير في ثنائه على ربّه وتمجيده له بقوله: «القدير الذي ليس كمثله شيء في حياته وقيوميته» [الصواعق المرسلة: ١٣٣٨/٤].

## ٢- آثار كمال قدرة الله تبارك وتعالى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «القدير الذي لكمال قدرته يهدي من يشاءُ ويُضِلُّ مَن يشاءُ، ويجعلُ المؤمنَ مؤمناً، والكافر كافراً، والبِرَّ بِراً، والفاجرَ فاجراً، وهو الذي جعلَ إبراهيمَ وآله أئمة يدعُون إليه ويهدون بأمره، وجعل فرعونَ وقومَه أئمة يدعون إلى النار. ولكمال قدرته لا يحيطُ أحدٌ بشيءٍ مِن علمه إلاَّ بها شاءَ سبحانه أن يعلمه إياه، ولكمال قدرته خَلَقَ السماوات والأرض وما بينهما في سِتَّة أيام وما مَسَّه من لُغُوب، ولا يعجزه أَحدٌ مِن خلقه، ولا يفوته، بل هو في قبضته أين كان، فإن فرَّ منه فإنها يطوي المراحلَ في يديه، كها قيل:

وَكَيْفَ يَفُرُّ الْمُسِرُّ الْمُسِرُّ عَنْكَ بِذَنبِهِ إِذَا كَانَ يَطْوِي فِي يَدَيكَ المُراجِلا»
[طبق الهجرتين: ٢٣٥].

# الاسم الخامس والستوئ إلى الثامن والستوئ الأول والآخر والظاهر والباطن

# ١ - معاني أسماء الله الأول والآخر والظاهر والباطن:

قال ابن القيم مثنياً على ربه تبارك وتعالى: «هو الأول الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، والظاهر الذي ليس فوقه شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء». [شفاء العليل: ١/ ٤٢].

ونقل ابن القيم عن البيهقي في «الأسماء والصفات» عن بكير بن معروف عن مقاتل: أنه بلغه في قوله عزَّ وجل: ﴿ هُو اَلْأَوَلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد:٣] «الأول قبل كل شيء، والآخر بعد كل شيء، والظاهر فوق كل شيء، والباطن أقرب من كل شيء.وإنها يعني القرب بعلمه وقدرته، وهو فوق عرشه، وهو بكل شيء عليم، وبهذا الإسناد عنه في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا هُو مَعَهُم ﴾ [المجادلة:٧] يقول بعمله وذلك قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيم ﴾ [المجادلة:٧] فيعلم نجواهم، ويسمع كلامهم ثم ينبئهم يوم القيامة بكل شيء وهو فوق عرشه وعلمه معهم». [اجتاع الجيوش الإسلامية: ١/١٣٠].

# ٢- مقتضى عبادة الله بأسمائه؛ الأول والآخر والظاهر والباطن؛

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «وكان سبحانه هو الأول في ذلك كلّه، كما أنه الأول في كلّ شيء، وكان هو الآخر في ذلك كما هو الآخر في كلّ شيء، فمن

عبده باسمه الأول والآخر حصلت له حقيقة هذا الفقر، فإن انضاف إلى ذلك عبوديَّتُه باسمه الظاهر والباطن، فهذا هو العارفُ الجامعُ لمتفرّقات التَعبُّد ظاهراً وباطناً.

فعبوديته باسمه الأول تقتضي التجرُّد من مطالعة الأسباب، والوقوف عنها أو الالتفات إليها، وتجريد النظر إلى مجرد سبق فضله ورحمته، وأنه هو المبتدئ بالإحسان من غير وسيلةٍ من العبد، إذ لا وسيلة له في العدم قبل وجوده، وأيَّ وسيلة كانت، وإنها هو عدم محض، وقد أتى عليه حِينٌ من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً، فمنه سبحانه الإعداد، ومنه الإمداد، وفضلُه سابقٌ على الوسائل، والوسائل من مجرد فضله وجوده لم تكن بوسائل أخرى، فمن نزَّل اسمه الأول على هذا المعنى أوجب له فقراً خاصاً وعبودية خاصة.

وعبوديته باسمه الآخر تقتضي أيضاً عدم ركونه ووثوقه بالأسباب والوقوف معها، فإنها تعدم لا محالة بالآخرية، ويبقى الدائم الباقي بعدها، فالتعلق بها تعلق بعدم وينقضي، والتعلق بالآخر عزّ وجلّ تعلق بالحي الذي لا يموت ولا يزول، فالمتعلّق به حقيق ألا يزول ولا ينقطع، بخلاف التعلّق بغيره مما له آخر يفنى به، فكذا نظر العارف إليه بسبق الأولية حيث كان قبل الأسباب كلها، وكذلك نظره إليه ببقاء الآخرية حيث يبقى بعد الأسباب كلّها، فكان الله ولم يكن شيء غيره، وكل شيء هالك إلا وجهه.

فتأمل عبودية هذين الاسمين وما يوجبانه من صحّة الاضطرار إلى الله وحده، ودوام الفقر دون كل شيء سواه، وأن الأمر ابتدأ منه وإليه يرجع، فهو المبتدئ بالفضل حيث لا سبب ولا وسيلة، وإليه ينتهي الأمرُ بسبب غير الأسباب والسوائل، فهو أوَّلُ كُلِّ شيء وآخره، وكها أنه ربّ كلِّ شيء وفاعله وخالقه وبارئه، فهو إلهه وغايته التي لا صلاح له ولا فلاح ولا كهال إلاَّ بأن يكونَ وحده، هو غايته ونهايته ومقصوده.

فهو الأوّل الذي ابتدأت منه المخلوقات، والآخر الذي انتهت إليه عبوديتها وإرادتها ومحبّتها، فليس وراء الله شيء يُقصدُ ويُعبد ويتألّه، كما أنه ليس قبله شيء يخلق ويبرأ، كما كان واحداً في إيجادك فاجعله واحداً في تألمّك له لتصحّ عبوديتك، وكما ابتدأ وجودك وخلقك منه فاجعله نهاية حُبِّك وإرادتك وتألهك إليه لتصحّ لك عبوديته باسمه الأول والآخر، وأكثر الخلق تعبّدوا له باسمه الأول، وإنها الشأنُ في التعبيد له باسمه الآخر، فهذه عبودية الرسل وأتباعهم، فهو ربُّ العالمين وإله المرسلين سبحانه وبحمده.

وأمَّا عبوديَّتهُ باسمه الظاهر فكما فسَّره النبيُّ ﷺ بقوله: ﴿وأَنتَ الظَّاهرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الْباطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ [رواه مسلم والترمذي].

فإذا تحقق للعبد علوه المطلق على كُلّ شيء بذاته، وأنه ليس شيء فوقه ألبتة، وأنه قاهر فوق عباده ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [السجدة:٥] ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكَامُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِلِحُ يَرْفَعُهُ ﴿ [فاطر:١٠] صار لقلبه إماماً يقصده، وربّاً يعبده، وإلها يتوجّه إليه، بخلاف من لا يدري أين ربّه، فإنه ضائع مُشتّت القلب، ليس لقلبه قبلة يتوجّه نحوها، ولا معبودٌ يتوجّه إليه قصده.

وصاحبُ هذه الحال إذا سلك وتألّه وتعبّد طلب قلبه إلها يسكن إليه ويتوجّه إليه، وقد اعتقد أنه ليس فوق العرش شيء إلا العدم، وأنه ليس فوق العالم إله يعبد ويُصلى له ويسجد، وأنه ليس على العرش من يصعد إليه الكلم الطيب، ولا يرفع إليه العمل الصالح، جال قلبه في الوجود جميعه فوقع في الاتحاد ولا بُدَّ، وتعلّق قلبه بالوجود المطلق الساري في المعينات، فاتّخذ إلهه من دون الإله الحق، وظنَّ أنه قد وصل إلى عن الحققة!

وإنها تَأَلَه وتعبّد لمخلوقٍ مثله، لخيالٍ نحته بفكره واتَّخَذه إلهاً من دون الله، وإلهُ الرسلِ وراء ذلك كله: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ آلَ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعَدَاللّهِ حَقًا إِنَّهُ بَبْدَوُا المُنْلَقَ فَعُدُهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ آلِهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ مَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقال: ﴿ اللّهُ الّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٌ أَفَلَا نُتَذَكَّرُونَ ۞ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِن السَّمَاءِ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٌ أَفَلَا نُتَذَكَّرُونَ ۞ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِن السَّمَاءِ إِلَى الْلَارْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَالْفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ ۞ ذَلِكَ عَلِمُ الْفَيْدِ وَالشَّهَدَةِ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ۞ الَّذِي آخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَنِ الْفَيْدِ وَالشَّهَدَةِ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ۞ الَّذِي آخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَنِ مِن طِينِ ۞ ثُمَّ سَوَّدُهُ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَنِ مِن طَينٍ ۞ ثُمَّ سَوِّدَهُ وَنَفَحَ فِيهِ مِن رَّوَحِهِ قَلَيلًا مَا نَشْكُرُونَ ﴾ [السجدة: ٤-٩]. وَمِعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَقْذِدَةً قَلِيلًا مَا نَشْكُرُونَ ﴾ [السجدة: ٤-٩].

فقد تعرَّفَ سبحانه إلى عباده بكلامه معرفةً لا يجحدها إلاَّ مَن أنكره سبحانه، وإن زعم أنه مقرّ به.

والمقصودُ أنَّ التعبُّدَ باسمه الظاهر يجمع القلب على المعبود، ويجعل له ربّاً يقصده، وصَمَداً يصمدُ إليه في حوائجه، وملجأً يلجأً إليه؛ فإذا استقر ذلك في قلبه وعرف ربَّه باسمه الظاهر استقامت له عبوديَّتُه، وصار له معقل وموئل يلجأً إليه، ويهربُ إليه، ويفرُّ كُلَّ وقت إليه.

وأما تعبُّده باسمه الباطن فأمر يضيقُ نطاق العبير عن حقيقته، ويكلُّ اللسانُ عن وصفه، وتصطلم الإشارةُ إليه، وتجفو العبارة عنه، فإنه يستلزمُ معرفةً بريئةً من شوائب التَّعطيل، مخلصة من فَرْث التشبيه، منزَّهة عن رجس الحلول والاتحاد، وعبارة مؤدِّية للمعنى كاشفة عنه، وذوقاً صحيحاً سليهاً من أذواق أهل الانحراف. فمن رُزق هذا فَهِمَ معنى اسمه الباطن وصح له التعبُّد به». [طريق الهجرتين: ٤٩-٥٠].

#### ٣- من لوازم اسمه الظاهر أن لا يكون فوقه شيء:

"من لوازم اسمه "الظاهر": أن لا يكون فوقه شيء، كما في الصحيح عن النبي الظاهر" وأنْتَ الظّاهر، فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيءٌ [رواه مسلم] بل هو سبحانه فوق كل شيء فمن جحد فَوْقيته سبحانه فقد جحد لوازم اسمه "الظاهر" ولا يصح أن يكون "الظاهر" هو من له فوقية القدر فقط، كما يقال: الذهبُ فوق الفضة، والجوهرُ فوق الزجاج، لأنّ هذه الفوقية تتعلق بالظهور، بل قد يكون المفوّق أظهر من الفائق فيها، ولا يصح أن يكون ظهور القهر والغلبة فقط، وإن كان سبحانه ظاهراً بالقهر والغلبة، لمقابلة الاسم بنا "الباطن" وهو الذي ليس دونه شيء، كما قابل "الأول" الذي ليس قبله شيء، كما قابل "الأول"

# ٤- مدار أسماء الله: الأول والآخر والظاهر والباطن على الإحاطة:

أطال ابن القيم رحمه الله تعالى في شرح أسياء الله الأربعة، وهي الأول والآخر والظاهر والباطن في كتابه [طريق الهجرتين: ص٤٥] ونقلها عنه الشيخ حافظ حكمي [معارج القبول: ١/ ١٣٥]، فقال: «قال ابن القيم رحمه الله تعالى في أثناء كلامه على هذه الأسياء الأربعة وهي: «الأول والآخر والظاهر والباطن»: هي من أركان العلم والمعرفة، فحقيق بالعبد أن يبلغ في معرفتها إلى حيث ينتهي به قواه وفهمه، واعلم أن لك أنت أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً، بل كل شيء فله أول وآخر وظاهر وباطن، حتى الخطرة واللحظة والنفس وأدنى من ذلك وأكثر، فأولية الله عز وجل سابقة على أولية كل ما سواه، فأوليته سبقه لكل على أولية كل ما سواه، فأوليته سبقه لكل شيء، وآخريته بعد كل شيء، وظاهريته سبحانه فوقيته وعلوه على كل شيء.

ومعنى الظهور يقتضي العلو، وظاهر الشيء هو ما علا منه وأحاط بباطنه، وبطونه سبحانه إحاطته بكل شيء بحيث يكون أقرب إليه من نفسه، وهذا قرب غير قرب المحب من حبيبه، هذا لون وهذا لون.

فمدار هذه الأساء الأربعة على الإحاطة، وهي إحاطتان زمانية ومكانية، فإحاطة أوليته وآخريته بالقبل والبعد، فكل سابق انتهى إلى أوليته وكل آخر انتهى إلى آخريته، فأحاطت أوليته وآخريته بالأوائل والأواخر، وأحاطت ظاهريته وباطنيته بكل ظاهر وباطن، فها من ظاهر إلا والله فوقه، وما من باطن إلا والله دونه، وما من أول إلا والله قبله، وما من آخر إلا والله بعده، فالأول قدمه والآخر دوامه وبقاؤه، والظاهر علوه وعظمته والباطن قربه ودنوه، فسبق كل شيء بأوليته وبقي بعد كل شيء بآخريته، وعلا على كل شيء بظهوره ودنا من كل شيء ببطونه، فلا تواري منه ساء ساء ولا أرض أرضاً، ولا يحجب عنه ظاهر باطناً بل الباطن له ظاهر والغيب عنده شهادة، والبعيد منه قريب والسر عنده علانية، فهذه الأسهاء الأربعة تشتمل على أركان التوحيد، فهو الأول في آخريته، والآخر في أوليته والظاهر في طونه والباطن في ظهوره لم يزل أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً». [معارج القبول: ١/ ١٣٥].

### ه - علاج من وجد في نفسه وسوسة:

ذكر ابن القيم رحمه الله أن ابن عباس نصح رجلاً إذا وجد في نفسه وسوسة لها تعلق بالغ عليه أن يقرأ قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّنْهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۗ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد:٣].

ثم قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «فأرشدهم بهذه الآية إلى بطلان التسلسل الباطل ببديهة العقل وأن سلسلة المخلوقات في ابتدائها تنتهي إلى أول ليس قبله شيء، كما تنتهي في آخرها إلى آخر ليس بعده شيء، كما أن ظهوره هو العلو الذي

ليس فوقه شيء، وبطونه هو الإحاطة التي لا يكون دونه فيها شيء، ولو كان قبله شيء يكون مؤثراً فيه لكان ذلك هو الرب الخلاق، ولا بد أن ينتهي الأمر إلى خالق غير مخلوق، وغني عن غيره، وكل شيء فقير إليه، قائم بنفسه، وكل شيء قائم به موجود بذاته، وكل شيء موجود به، قديم لا أول له، وكل ما سواه فوجوده بعد عدمه، باقي لذاته، وبقاء كل شيء به، فهو الأول الذي ليس قبله شيء والآخر الذي ليس بعده شيء، الظاهر الذي ليس فوقه شيء، الباطن الذي ليس دونه شيء». [بدائع التفسير: ٣٨٤].



«الله - تبارك وتعالى كما يقول ابن القيم - البرُّ، ويحب أهل البر، فيقرب قلوبهم منه، قلوبهم منه، فليحسب ما قاموا به من البرّ، ويبغض الفجور وأهله، فيبعد قلوبهم منه، بحسب ما اتصفوا به من الفجور». [الفوائد: ١٤٥].

ومن برّه سبحانه بعبده ستره عليه ما ارتكبه من المعاصي، وفي ذلك يقول ابن القيم: «ومنها أن يعرف برّه سبحانه في ستره عليه حال ارتكاب المعصية، مع كمال رؤيته له، ولو شاء لفضحه بين خلقه فحذروه، وهذا من كمال برّه، ومن أسمائه البَرُّ، وهذا البر من سيده كان عن كمال غناه عنه وكمال فقر العبد إليه». [مدارج السالكين: 17٣٧].

وقال مثنياً على ربّه: «تبارك الله رب العالمين، وأجود الأجودين، وأكرم الأكرمين، البر اللطيف». [مدارج السالكين].



ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى اسم الله «التواب» في أسماء الله الحسنى، فمن ذلك قوله: «من دعا الله تعالى بأسمائه الحسنى أن يسأل في كل مطلوب، ويتوسل إليه بالاسم المقتضي لذلك المطلوب المناسب لحصوله، حتى كأن الداعي مستشفع إليه متوسل إليه به، فإذا قال: «رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الغفور»، فقد سأله أمرين، وتوسل إليه باسمين من أسمائه مقتضيين لحصول مطلوبه» [بدائع الفوائد: ٢/٣٢].

وفي كتابه [شفاء العليل: ٢/ ٦٦٢] ذكر أن «من الحكمة في إخراج آدم من الجنة اقتضاء أسهاء الله الحسني لمسمياتها ومتعلقاتها، كالغفور الرحيم التواب».

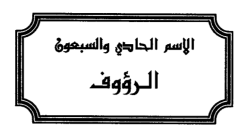
وقال في [مفتاح دار السعادة: ٢/ ٥٥٧]: «الله الغفار التواب العفو الرحيم».

وقال ابن القيم في «نونيته» في اسم الله «التواب»:

وكذلك التواب من أوصافه والتوب في أوصافه نوعان إذن بتوبة عبده وقبولها بعد المتاب بمنَّة المنان

وقال ابن القيم مبيناً مراده من اسمه التواب:

«ومنها تعريفه عبادَهُ كَرَمَهُ سبحانهُ في قَبُولِ توبتهِ ومغفرتِه لهُ على ظُلمهِ وإساءتهِ، فهو الذي جادَ عليهِ بأنْ وفَقهُ للتَّوبَةِ، وأهْمَهُ إيَّاها، ثمَّ قَبِلَها منهُ فتابَ عليهِ أوَّلاً وآخراً، فتوبَةُ العَبدِ محفوفَةٌ بتوبَةٍ قَبلَها عليهِ منَ الله إذْناً وتوفيقاً، وتوبَةٍ ثانيَةٍ منهُ عليهِ قَبولاً ورِضاً، فلهُ الفَضلُ في التَّوبَةِ والكرمِ أوَّلاً وآخراً لا إلهَ إلا هو». [مفتاح دار السعادة: ٢٧٣/٢].



أورد ابن القيم رحمه الله اسم «الرؤوف» في كثير من المواضع في مدوناته، ولم أره فسر هذا الاسم، أو تعرض له بالشرح والبيان.

ففي [تحفة المودود:١١٩] بين أن من أسائه ما «يجوز أن يخبر عن معانيها عن المخلوق، ولا يجوز أن يتسمى بها على الإطلاق، وقد قال في ذلك، ذاكراً فيها اسمه الرؤوف «أسهاء الله التي تطلق على الله وعلى غيره، كالسميع والبصير، والرؤوف والرحيم»، فيجوز أن يخبر عن معانيها عن المخلوق، ولا يجوز أن يتسمى بها على الإطلاق، بحيث يطلق عليه كها يطلق على الرب تعالى».

وذكر في [طريق الهجرتين: ٥٩٥] أن ما أطلقه على نفسه سبحانه من الأسهاء كالرحيم والرؤوف أكمل من الشفيق والمشفق.

وبيّن في كتابه [مدارج السالكين: ١٤١/٢] أن التوكل على الله تعالى له علاقة بأسمائه: «الغفار التواب العفو الرؤوف الرحيم وتعلق باسمه الفتاح والوهاب والرزاق والمعطى والمحسن».

# المقسر الثاني والسبعوة

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى «المقسط» في أسمائه الحسنى، وفي ذلك يقول: «الله له من معنى الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى، كالعزيز الجبار، الحكم العدل الخافض الرافع المعز المذل، العظيم الجليل الكبير الحسيب المجيد الوالي المتعالي مالك الملك، المقسط الجامع». [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢، طبعة دار الخير].

# الإسم الثائث والسبعوق الجامح

وجدت ابن القيم رحمه الله تعالى سمى الله باسم الجامع، ولم أجده تعرض له بالشرح والتفسير، فقال: «لله من معاني الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى، كالعزيز الجبار المتكبر، الحكم العدل، الخافض الرافع المعز المذل، العظيم الجليل الكبير الحسيب، المجيد الوالي المتعالي، مالك الملك، المقسط الجامع إلى غير ذلك من الأسماء العائدة إلى الملك». [بدائع الفوائد: ٢١٢/٢، طبعة دار الخير].

# الإسم الرابع والسبعوق الخني

#### ١ - معنى اسم الله الغنى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الرب هو الغني بذاته، الذي كل ما سواه يحتاج إليه، وليس به حاجة إلى أحد». [مفتاح دار السعادة: ١/ ٣٨٧].

وقال: ﴿إِذَا كَانَ الله غَنِياً عِنِ العالمينِ كُلُهُم، فله الغني الكامل التام من كل وجه عن كل أحد بكل اعتبار». [بدائع الفوائد: ٢/ ٤١، طبعة دار الخير].

وقال أيضاً: «دلّ البرهان الضروري والعقل الصريح على استغنائه سبحانه بنفسه، وأنه الغني بذاته عن كل ما سواه، فغناه من لوازم ذاته، ولا يكون غنياً على الإطلاق إلا إذا كان قائماً بنفسه، إذ القيام بالغير يستلزم فقر القائم إلى ما قام به، وعدم القيام بالنفس وبالغير يستلزم العدم، فصح ضرورة وجوب قيامه بنفسه». [الصواعق المرسلة: ٤/ ١٣٣١].

# ٢- الله محسن إلى عبده مع غناه عنه:

قال ابن القيم رحمه الله في هذا: «الله سبحانه غني كريم، عزيز رحيم، فهو محسن إلى عبده مع غناه عنه، يريد به الخير، ويكشف عنه الضر، لا لجلب منفعة إليه من العبد، ولا لدفع مضرة، بل رحمة منه وإحساناً، فهو سبحانه لم يخلق خلقه ليتكثر بهم من قِلَّة، ولا ليعتزَّ بهم من فِلَّة، ولا ليرزقوه ولا لينفعوه، ولا ليدفعوا عنه، كها

قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللهَ هُو ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥-٥٠] وقال تعالى: ﴿ وَقُلِ الْخَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِى لَمْ يَخَذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ مَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِي كُن اللهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِي مِن الذل، كَمَا يُوالي المخلوق، وإنها يوالي أولياءه إحساناً ورحمة ومحبة لهم ». [إغاثة اللهفان: ١/ ٤١].

#### ٣- غنى الله عن عباده وفقرهم إليه:

أورد ابن القيم قول الله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ الْفَغَيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥] ثم قال: ﴿ بِيّن سبحانه في هذه الآية أنَّ فَقْرَ العباد إليه أمر ذاتي لم لا ينفك عنهم، كما أن كونه غنياً حميداً أمر ذاتي له، فغناه وحمده ثابت له لذاته لا لأمر أوجبه، وفقر مَن سواه إليه ثابت لذاته لا لأمر أوجبه، فلا يعلل هذا الفقر بحدوث ولا إمكان، بل هو ذاتي للفقير؛ فحاجة العبد إلى ربّه لذاته لا لعلّة أوجبت تلك الحاجة، كما أن غنى الرب عزّ وجلّ لذاته لا لأمرٍ أوجب غناه، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية:

والفقرُ لي وَصْفُ ذاتٍ لازمٌ أبداً كما الغنى أبداً وصف لَهُ ذاتي

فالخلق فقير محتاج إلى ربه بالذات لا بعلّة، وكل ما يذكر ويقرّر من أسباب الفقر والحاجة فهي أدلّة على الفقر والحاجة لا علل لذلك، إذ ما بالذات لا يعلّل، فالفقيرُ بذاته محتاجٌ إلى الغنيّ بذاته، فها يذكر من إمكان وحدوث واحتياج فهي أدلة على الفقر لا أسباب له، ولهذا كان الصواب في مسألة علّة احتياج العالم إلى الرب سبحانه غير القولين اللذين يذكرهما الفلاسفة والمتكلّمون، فإن الفلاسفة قالوا: علّة الحاجة الإمكان، والمتكلمون قالوا: علّة الحاجة الحدوث، والصواب أن الإمكان

والحدوث متلازمان، وكلاهما دليل الحاجة والافتقار، وفقر العالم إلى الله سبحانه أمر ذاتي لا يعلّل، فهو فقير بذاته إلى ربه الغنيّ بذاته، ثم يستدل بإمكانه وحدوثه وغير ذلك من الأدلة على هذا الفقر.

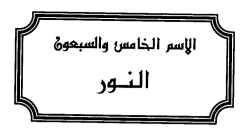
والمقصود أنه سبحانه أخبر عن حقيقة العباد وذواتهم بأنها فقيرة إليه عزّ وجل وجل كما أخبر عن ذاته المقدّسة وحقيقته أنه غنيٌّ حميد، فالفقر المطلق من كلّ وجه ثابت لذاته ثابت لذواتهم وحقائقهم من حيث هي، والغنى المطلق من كل وجه ثابت لذاته تعالى وحقيقته من حيث هي، فيستحيل أن يكون العبد إلا فقيراً، ويستحيل أن يكون الرب تعالى إلا غنياً، كما أنه يستحيل أن يكون العبد إلا عبداً والرب إلا رباً». [طريق المجرتين: ٢٧، ٢٧].

## ٤- الله غني عن جنات النعيم:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أنه «سبحانه ما أخرج آدم من الجنة إلا وهو يريد أن يعيده إليها، أكمل إعادة، كما قيل على لسان القدر: يا آدم، لا تجزع من قولي لك: اخرج منها، فلك خلقتها، فإني أنا الغني عنها، وعن كل شيء، وأنا الجواد الكريم، وأنا لا أتمتع فيها، فإني أُطعِم ولا أُطعَم وأنا الغني الحميد». [مفتاح دار السعادة: ١/٤٢٤].

## ٥- لكمال غنى الرب تبارك وتعالى استحال إضافة الولد والصاحبة إليه:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «ولكمال غنى الله استحال إضافة الولد والصَّاحبة والشَّريك والشَّفيع بدون إذنه إليه، ولكمال عظمته وعلوه وسع كرسيّه السماوات والأرض، ولم تسعه أرضه ولا سماواته، ولم تحط به مخلوقات، بل هو العالى على كُلِّ شيء، وهو بكُلِّ شيء مُحيطٌ». [طريق الهجرتين: ٢٣٥].



## ١- النور اسم من أسماء الله تبارك وتعالى:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «سمى الله – سبحانه وتعالى – نفسه نوراً، ودينه نوراً، واحتجب عن خلقه بالنور، وجعل دار أوليائه نوراً تتلألأ الجتماع الجيوش الإسلامية: ٤٤].

. وقال: «الله تبارك وتعالى نور السموات والأرض، ومن أسمائه النور، والظلمات أشرقت لنور وجهه». [الوابل الصيب: ١١٥. طبعة مجمع الفقه].

وقال في موضع ثالث: «اسم النور أحد الأسماء الحسنى». [اجتماع الجيوش الإسلامية: ٥٠].

### ٢- نور وجه الله تبارك وتعالى:

ولوجه الله نور أشرقت له الظلمات، ففي الحديث الذي أورده ابن القيم الذي دعا به النبي على يوم الطائف: «أعوذ بنُورِ وَجْهِك الذي أَشْرَقَتْ له الظُّلمات، وصَلَح عليه أمْرُ الدنيا والآخرة أنْ يَجَلَّ عليَّ غَضَبُك، أو يَنْزِلَ بي سَخَطُك، لك العُتْبى حتى تَرْضى، ولا حول ولا قوة إلاّ بك». [عزاه محقق الكلم الطيب (١١٥) طبعة معمع الفقه إلى الطبراني في الكبير، والضياء في المختارة وغيرهما، وذكر أن إسناده حسن] [الوابل الصيب:

### ٣- إشراق الأرض لنور وجه الله:

وأورد ابن القيم رحمه الله تعالى قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّما ﴾ [الزمر: ٦٩] وذكر أن هذا يكون عندما يأتي «تبارك وتعالى يوم القيامة للفصل بين

عباده، فتشرق بنوره الأرض، وليس إشراقها يومئذ بشمس ولا قمر؛ فإن الشمس تُكوَّر، والقمر يخِسف، ويَذْهَبُ نورُهما، وحجابُهُ تبارك وتعالى النور».

وأورد ابن القيم قول أبي موسى الأشعري: «قام فينا رسول الله على بخمس كلماتٍ فقال: «إن الله لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يَخْفِضُ القِسْط ويَرْفَعُه، يُرْفَعُ إليه عمل الليلِ قبل عمل النّهار، وعملُ النهارِ قبل عملِ الليل، حِجابُه النّور، لو كشفه لأَخْرَقَتْ سُبُحَاتُ وجهه ما انتهى إليه بَصَرُه مِن خَلْقِه». ثم قرأ: ﴿ أَنَ بُورِكَ مَن فِى لَاخْرَقَتْ سُبُحَاتُ وجهه ما انتهى إليه بَصَرُه مِن خَلْقِه». ثم قرأ: ﴿ أَنَ بُورِكَ مَن فِى النّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ [النمل: ٨] ». [عزاه محقق الكلم الطيب (١١٧) إلى مسلم إلا قراءة أبي عبيدة للآية].

فاستنارة ذلك الحجاب بنور وجهه، ولولاه لأحرقت سبحات وجهه ونوره ما انتهى إليه بصره.

ولهذا لما تجلى تبارك وتعالى للجبل، وكشف من الحجاب شيئاً يسيراً، ساخ الجبل في الأرض، وتدكدك، ولم يقم لربه تبارك وتعالى.

وهذا معنى قول ابن عباس في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] قال: «ذلك الله عز وجل، إذا تجلى بنوره لم يقم له شيء». [عزاه محقق الكتاب (١١٧) إلى الترمذي وابن أبي عاصم وغيرهما] [الوابل الصيب: ١١٧،١١٦. طبعة مجمع الفقه].

## ٤- الله نور السموات والأرض:

أورد ابن القيم قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ كَيِشْكُوةٍ فِهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي نُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوْكُ دُرِيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبِكركة زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرِيَةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّ وُلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُّ نُورٌ عَلَى نُورٍ بَهْدِى اللّهُ لِنُورِهِ مَن بَشَآءٌ وَيَضْرِبُ اللّهُ ٱلْأَمْثَلُ لِلنَّاسِ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النور:٣٥] ثم قال وقد فسر: ﴿ ... نُورُ السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ الآية، بكونه: منور السموات والأرض، وهادي أهل السموات والأرض، فبنوره اهتدى أهل السموات والأرض، وهذا إنها هو فعله، وإلا فالنور الذي هو من أوصافه، قائم به، ومنه اشتق له اسم النور الذي هو أحد الأسماء الحسنى.

والنور يضاف إليه سبحانه على أحد وجهين: إضافة صفة إلى موصوفها وإضافة مفعول إلى فاعله. فالأول: كقوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا...﴾ الآية [الزم: ٢٩] فهذا إشراقها يوم القيامة بنوره تعالى إذا جاء لفصل القضاء. ومنه قول النبي عَلَيْ في الدعاء المشهور: «أعوذ بنور وجهك الكريم أن تضلني لا إله إلا أنت، وفي الأثر الآخر: «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، فأخبر عَلَيْ أن الظلمات أشرقت لنور وجهه، كما أخبر تعالى: أن الأرض تشرق يوم القيامة بنوره.

وفي معجم الطبراني، والسنة له، وكتاب عثمان الدارمي، وغيرها، عن ابن مسعود الله قال: «ليس عند ربكم ليل ولا نهار، نور السموات والأرض من نور وجهه» وهذا الذي قاله ابن مسعود الله أقرب إلى تفسير الآية من قول من فسرها بأنه هادي أهل السموات والأرض «وأما من فسرها بأنه منور السموات والأرض بذه فلا تنافي بينه وبين قول ابن مسعود، والحق أنه نور السموات والأرض بهذه الاعتبارات كلها، وفي صحيح مسلم وغيره من حديث أبي موسى الأشعري الله تقال: قام فينا رسول الله على بخمس كلمات فقال: «إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» [رواه مسلم][اجتاع الجيوش الإسلامية: ٤٤-٤٦].

# الاسم السادس والسبعوة بكرض

قال ابن القيم رحمه الله تعالى مقرراً أن الله بديع السموات والأرض ومبدعها، مبيناً معناهما، «وكذلك مبدع الشيء وبديعه لا يصح إطلاقه إلا على الربِّ تعالى كقوله: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَرَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة:١١٧] والإبداع إيجاد المبدّع على غير مثال سبق، والعبد يسمى مبتدعاً لكونه أحدث قولاً لم تمضِ به سنة، ثم يقال لمن اتبعه عليه: مبتدع أيضاً». [شفاء العليل: ١/٣٩٣].

وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى قوله سبحانه: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ وَإِذَا قَضَى آَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ مُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة:١١٧] رادًا على الذين ﴿ وَقَالُوا ٱتَّخَذَ اللّهُ وَلَدًا ﴾ [البقرة:١١٧] في الآية السابقة، ثم قال: «فهذه الآية أبلغ الحجج على استحالة نسبة الولد إليه، ولهذا قال في سورة الأنعام: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ آَنَى يَكُونُ لَهُ وَلَدُ الْأَنْعَام: ١٠١] أي: من أين يكون لبديع السموات والأرض ولد!

ووجه تقرير هذه الحجة أن من اخترع هذه السموات والأرض مع عظمها وآياتها، وفطرهما وابتدعها فهو قادر على اختراع ما هو دونها، ولا نسبة له إليها ألبتة فكيف يخرجون هذا الشخص بالعين عن قدرته وإبداعه، ويجعلونه نظيراً وشريكاً وجزءاً مع أنه تعالى بديع العالم العلوي والسفلي وفاطره ومخترعه وبارئه، فكيف يعجزه أن يوجد هذا الشخص من غير أب حتى يقولوا: إنه ولده، فإذا كان

قد ابتدع العالم علويه وسفليه فها يعجزه ويمنعه عن إبداع هذا العبد وتكوينه وخلقه بالقدرة التي خلق بها العالم العلوي والسفلي، فمن نسب الولد لله فها عرف الرب تعالى ولا آمن به ولا عبده، فظهر أن هذه الحجة من أبلغ الحجج على استحالة نسبة الولد إليه.

وإن شئت أن تقرر الاستدلال بوجه آخر وهو أن يقال: إذا كان نسبة السموات والأرض وما فيهما إليه إنها هي بالاختراع والخلق والإبداع، أنشأ ذلك وأبدعه من العدم إلى الوجود، فكيف يصح نسبة شيء من ذلك إليه بالبنوة وقدرته على اختراع العالم وما فيه لم تزل ولم يحتج فيها إلى معاون ولا صاحب ولا شريك». [بدائع التفسير: ١/ ٣٣٥].

# الإسم السابع والسبعوق الرفيـق

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن العبد يتعبد باسم الله: «البر اللطيف المحسن الرفق» أمدارج السالكين: ٢/ ٣١٨].

ثم قال: وفي الصحيح «ما خير رسول الله عَلَيْ بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً» [عزاه محقق الكتاب إلى البخاري ومسلم] ثم قال: «لما فيه من روح التعبد باسم الرفيق، اللطيف، وإجمام القلب به لعبودية أخرى». [مدارج السالكين: ٢/ ٣١٨].

وذكر ابن القيم أن «الله رفيق يحب الرفق». [الوايل الصيب].

# الإسم الثامن والسبعوق الـوارث

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى اسمه «الوارث» في أسهائه، ولم أجده شرحه بشيء في كتبه، فمن ذكره له قوله: «من أسهائه الغفور الرحيم، العفو، الحليم، الخافض الرافع، المعز المذل، المحيي المميت، الوارث، الصبور» [مفتاح دار السعادة: ١٠٦/١- ١٠٧].

# الإسر التاسع والسبعوق

ذكر ابن القيم اسم «الرشيد» في أسمائه تعالى، وفي ذلك يقول: «رشيد يحب الرشد، وهو الذي جعل من يحبه كذلك». [شفاء العليل: ١/٣٢٣].

وقال: «كون الله تعالى متكلمًا معلمًا مرشداً مقدراً لغيره، فإن ذلك فرع كونه في نفسه متكلماً عالماً رشيداً قادراً». [محتصر الصواعق: ٢/ ٤٠٥].

وقال ابن القيم في نونيته:

وهو الرشيد فقوله وفعاله وشد وربسك مرشد الحيران وكلاهما حق فهذا وصفه والفعل للإرشاد ذاك الثاني

# الإسم المتمم الثمانين الصبور

#### ۱ - معنى اسم الله «الصبور» :

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «في أسهائه الحسنى: الصبور، وهو من أمثلة المبالغة، أبلغ من الصابر والصبّار، وصبره تعالى يفارق صبر المخلوق ولا يهاثله من وجوه متعددة، منها أنه على قدرة تامة، ومنها أنه لا يخاف الغوث، والعبد إنها يستعجل الخوفُ الغوث.

منها أنه لا يلحقه بصبره ألم ولا حزن ولا نقص بوجه ما، وظهور أثر هذا الاسم في العالم مشهود بالعيان كظهور اسمه الحليم، والفرق بين الصبر والحلم أن الصبر ثمرة الحلم وموجبه، فعلى قدر حلم العبد يكون صبره، فالحلم في صفات الرب تعالى أوسع من الصبر، ولهذا جاء اسمه الحليم في القرآن في غير موضع، ولسعته يقرنه سبحانه باسم العليم كقوله: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ﴾ [الأحزاب:٥١].

وفي أثر: أن حملة العرش أربعة: اثنان يقولان سبحانك اللهم وبحمدك لك الحمد على حلمك بعد علمك، واثنان يقولان: سبحانك اللهم وبحمدك لك الحمد على عفوك بعد قدرتك، فإن المخلوق يحلم عن جهل، ويعفو عن عجز، والرب تعالى يحلم مع كمال علمه، ويعفو مع تمام قدرته، وما أضيف شيء إلى شيء أزين من

حلم إلى علم، ومن عفو إلى اقتدار، ولهذا كان في دعاء الكرب وصفه سبحانه بالحلم مع العظمة، وكونه حلياً من لوازم ذاته سبحانه». [عدة الصابرين: ٣٠٦-٣٠٧].

#### ٢- الدليل الدال على اسمه الصبور:

أما الصبر فقد أطلقه عليه أعرف الخلق به وأعظمهم تنزيهاً له بصيغة المبالغة، ففي الصحيحين من حديث الأعمش: عن سعيد بن جبير، عن أبي عبدالرحمن السلمي، عن أبي موسى، عن النبي على أذى سمعه؛ من الله عز وجل، يدعون له ولداً، وهو يعافيهم ويرزقهم». [البخاري في الأدب ومسلم في صفات المنافقين] [عدة الصابرين: ٣٠٥].

#### ٣- صبر الحق تبارك وتعالى على كفر العباد ومعاصيهم:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «وأما صبره سبحانه فمتعلِّق بكفر العباد وشركهم، ومسبَّتهم له سبحانه، وأنواع معاصيهم وفجورهم، فلا يزعجه ذلك كله إلى تعجيل العقوبة، بل يصبر على عبده ويمهله ويستصلحه ويرفق به ويحلم عليه، حتى إذا لم يبقَ فيه موضع للصنيعة، ولا يصلح على الإمهال والرفق والحلم ولا ينيب إلى ربه ويدخل عليه، لا من باب الإحسان والنعم، ولا من باب البلاء والنقم، أخذه أخذ عزيز مقتدر بعد غاية الإعذار إليه، وبذل النصيحة له، ودعائه إليه من كل باب، وهذا كُلّه من موجبات صفة حلمه وهي صفة ذاتية له لا تزول». [عدة الصابرين: ٣٠٦].

### ٤- الله أحق بالصبر من جميع الخلق:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «لو أن العباد أعطوا هذا الاسم حقه لعلموا أن الرب تعالى أحق به من جميع الخلق، كما هو أحق باسم العليم والرحيم، والقدير والسميع والبصير، والحي، وسائر أسمائه الحسنى من المخلوقين، وأن التفاوت الذي بين صبره سبحانه وصبرهم كالتفاوت الذي بين حياته وحياتهم، وعلمه وعلمهم، وكذا سائر صفاته.

ولما علم ذلك أعرف خلقه به قال: (لا أحد أصبر على أذى سمعه من الله)، فَعِلْمُ أرباب البصائر بصبره سبحانه كعلمهم برحمته وعفوه وستره، مع أنه صبر مع كمال علم وقدرة وعظمة وعزة، وهو صبر من أعظم مصبور عليه، فإن مقابلة أعظم العظهاء وملك الملوك وأكرم الأكرمين، ومَنْ إحسانه فوق كل إحسان بغاية القبح وأعظم الفجور وأفحش الفواحش، ونسبته إلى كل ما لا يليق به والقدح في كهاله وأسهائه وصفاته، والإلحاد في آياته وتكذيب رسله عليهم السلام، ومقابلتهم بالسب والشتم والأذى، وتحريق أوليائه وقتلهم وإهانتهم أمر لا يصبر عليه إلا الصبور الذي لا أحد أصبر منه، ولا نسبة لصبر جميع الخلق من أولهم إلى آخرهم إلى صره سبحانه.

وإذا أردت معرفة صبر الرب تعالى وحلمه والفرق بينها فتأمل قوله تعالى: 
﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَيِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُ مَامِنَ أَحَدِمِنَ بَعْدِهِ عَإِنَّهُ بُكَانَ عَلِيمًا عَفُورًا ﴾ [فاطر: ١٤] وقوله: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ الرَّحْنَ نُ وَلَدًا ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ فَتَ اللَّهُ مَنْ فتح اللهم.

فأخبر سبحانه أن حلمه ومغفرته يمنعان زوال السهاوات والأرض، فالحلم وإمساكها أن تزولا هو الصبر، فبحلمه صبر عن معاجلة أعدائه.

وفي الآية إشعار بأن السموات والأرض تهم وتستأذن بالزوال لعظم ما يأتي به العباد، فيمسكها بحلمه ومغفرته، وذلك حبس عقوبته عنهم وهو حقيقة صبره تعالى، فالذي عنه الإمساك هو صفة الحلم، والإمساك هو الصبر، وهو حبس العقوبة، ففرق بين حبس العقوبة وبين ما صدر عنه حبسها، فتأمله.

وفي مسند الإمام أحمد مرفوعاً: «ما من يوم إلا والبحر يستأذن ربه أن يغرق بني آدم» [عزاه محقق الكتاب إلى أحمد في مسنده، وضعفه الشيخ أحمد شاكر] وهذا مقتضى الطبيعة لأن كرة الماء تعلو كرة التراب بالطبع، ولكن الله يمسكه بقدرته وحلمه وصبره.

وكذلك خرور الجبال وتفطير السهاوات، الرب تعالى يجبسها عن ذلك بصبره وحلمه، فإن ما يأتي به الكفار والمشركون والفجّار في مقابلة العظمة والجلال والإكرام يقتضي ذلك، فجعل سبحانه في مقابلة هذه الأسباب أسباباً يجبها ويرضاها ويفرح بها أكمل فرح وأتمه، تقابل تلك الأسباب التي هي سبب زوال العالم وخرابه، فدفعت تلك الأسباب وقاومتها». [عدة الصابرين: ٣٠٦-٣٠٧].

#### ٥- لا أحد أصبر على أذى سمعه من الله :

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الرب تعالى هو الصبور، بل لا أحد أصبر على أذى سمعه منه، وقد قيل: إن الله سبحانه أوحى إلى داود «تخلَق بأخلاقي فإن من أخلاقي أني أنا الصبور» والرب تعالى يجب أسهاءه وصفاته، ويجب مقتضى صفاته وظهور آثارها في العبد، فإنه جميل يجب الجهال، عفو يجب أهل العفو، كريم يجب أهل الكرم، عليم يجب أهل العلم، وتر يجب أهل الوتر، قوي والمؤمن القوي أحب أهل الكرم، عليم يجب أهل العلم، وتر يجب أهل الوتر، قوي والمؤمن القوي أحب اليه من المؤمن الضعيف، صبور يجب الصابرين، شكور يجب الشاكرين، وإذا كان سبحانه يجب المتصفين بآثار صفاته فهو معهم بحسب نصيبهم من هذا الاتصاف».

### ٦- من تعلق بصفة من صفات الرب أدخلته تلك الصفة على الله:

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «من تعلق بصفة من صفات الرب تعالى أدخلته تلك الصفة على الله، وأوصلته إليه، والرب تعالى هو الصبور».

# الاسم الحادي والثمانوي والثاني والثمانوي الحنائ المنائ

أورد ابن القيم - رحمه الله تعالى - الحديث الذي رواه ابن حبان في «صحيحه» وضم اسمي الله: الحنّان المنّان، وهو قوله على اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت الحنّان المنّان، بديع السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حي يا قيوم» وعقّب على ذلك قائلاً: «وهذه الكلمات تتضمن أسماء الله الحسنى، كما ذكر في غير هذا الموضع». [بدائع التفسير: ١/ ٤٩٢].

وأورد ابن القيم هذا الحديث الذي رواه الترمذي وأحمد، وفيه: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت المنان، بديع السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام» ثم قال: «فهذا سؤال له وتوسل إليه وبحمده، وأنه الذي لا إله إلا هو المنان، فهو توسل إليه بأسمائه وصفاته، وما أحق ذلك بالإجابة وأعظمه موقعاً عند المسؤول، وهذا باب عظيم من أبواب التوحيد أشرنا إليه إشارة، وقد فتح لمن بصره الله تعالى». [بدائع الفوائد: ١/ ١٤٥٠، طبعة دار الخير].

وبيّن ابن القيم رحمه الله تعالى شهود اسم الله المنان على قلب عبده، فقال: «فإذا وصل إلى القلب نور صفة المنة، وشهد معنى اسمه المنّان، وتجلّى سبحانه على قلب عبده بهذا الاسم مع اسمه الأول، ذهل القلب والنفس به، وصار العبد فقيراً إلى مولاه بمطالعة سبق فضله الأوّل، فصار مقطوعاً عن شهود أمر أو حال ينسبه إلى نفسه بحيث يكون بشهادته لحاله مفصوماً مقطوعاً عن رؤية عِزّة مولاه وفاطره وملاحظة صفاته.

فصاحبُ شهود الأحوال منقطعٌ عن رؤية منة خالقه، وفضله، ومشاهدة سبق الأولية للأسباب كلها، وغائب بمشاهدة عِزّة نفسه عن عِزّة مولاه، فينعكسُ هذا الأمرُ في حقّ هذا العبد الفقير، وتشغله رؤيةُ عِزّة مولاه ومنته ومشاهدة سبقه بالأوّلية عن حالٍ يعتزّ بها العبدُ أو يشرفُ بها». [طريق الهجرتين: ٥٧].

# الاسم الثالث والثمانوة القريب

### ١ - معنى اسم الله «القريب»:

أورد ابن القيم رحمه الله تعالى قوله تعالى المتضمن اسمه القريب: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبُ أَجِيبُ دَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦]، ثم قال: «وقد جاء أن سبب نزولها أن الصحابة قالوا: يا رسول الله، ربنا قريب فنناجيه، أم بعيد فنناديه، فأنزل الله عز وجل ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي فَإِنِي مَن الله عَرْ وَجَل ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرْبِيبُ أَجِيبُ دَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦] ». [عزاه محقق الكتاب إلى عبدالله بن أحد في السنة، وقال المحقق: سنده منقطع].

وهذا يدلُّ على إرشادهم للمناجاة في الدعاء لا للنداء الذي هو رفع الصوت، فإنهم عن هذا سألوا، فأُجيبوا بأنَّ ربَّهم تبارك وتعالى قريبٌ لا يحتاجُ في دعائه وسؤاله إلى النداء، وإنها يُسْأَلُ مسألةَ القريب المُناجَى لا مسألةَ البعيد المُنادَى.

وهذا القربُ من الدَّاعي هو قربٌ خاصٌّ ليس قُرْباً عامّاً من كلِّ أحدٍ، فهو قريبٌ من داعيه وقريبٌ من عابده، وأقرب ما يكون العبدُ من رَبِّه وهو ساجِدٌ، وهو أخصُّ من قربِ الإنابة وقرب الإجابة، الذي لم يُثْبِتْ أكثرُ المتكلمينَ سواه، بل هو قُرْبٌ خاصٌّ من الدَّاعي والعابد، كما قال النبيُّ ﷺ راوياً عن ربِّه تبارك وتعالى: «مَنْ تَقَرَّبَ مِنِي شِبْراً تَقَرَّبْتُ مِنْهُ ذِرَاعاً، وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِي ذِرَاعاً تَقَرَّبْتُ مِنْهُ بَاعاً»، فهذا قرئهُ من عابده.

وأما قربُهُ من داعيه وسائلِهِ، فكما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِّ فَا فِي وَأَمْ وَأُمْ وَأُو اللَّهُ مَن داعيه وسائلِهِ، فكما قال تعالى: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ قَرَيبُ أُجِيبُ دَعُوةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾، وقوله: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ [الأعراف:٥٥]، فيه الإشارةُ والإعلامُ بهذا القُرْب. [بدائع الفوائد: ٣/ ٨٤٤].

#### ٢- على الداعي أن يستحضر قرب الله عند الدعاء:

أورد ابن القيم قوله تعالى: ﴿ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ, نِدَاّءً خَفِيّا ﴾ [مريم: ٣] ثم قال: «كلما استحضرَ القلبُ قربَ الله تعالى منه، وأنه أقربُ إليه من كلّ قريب، وتصوَّر ذلك أخفى دعاءَه ما أمكنه، ولم يَتأَتَّ له رفعُ الصوتِ به، بل يراه غيرَ مستحسن، كما أن من خاطبَ جليساً له يسمع خَفِيَّ كلامِه، فبالغ في رفع الصوتِ استهجن ذلك منه – ولله المثل الأعلى سبحانه – وقد أشار النبي ﷺ إلى هذا المعنى بعينه بقوله في الحديث الصحيح، لما رفع الصحابةُ أصواتَهم بالتكبير وهم معه في السفر، فقال: «ارْبَعُوا عَلَى الصحيح، لما رفع الصحابةُ أصواتَهم بالتكبير وهم معه في السفر، فقال: «ارْبَعُوا عَلَى أَنفُسِكُمْ، إنّكُمْ لا تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلا غَائباً، إنّكُمْ تَدْعُونَ سَمِيعاً قَريباً، أَقْرَبَ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ عُنْق رَاحِلَتِهِ». [عزاه عقق الكتاب إلى البخاري ومسلم] [بدائع الفوائد: ١٤٥].

# الاسم الرابع والثمانوة الله جميل يحب الجمال

### ١ - معنى اسم الله «الجميل»:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى متحدثاً عن جمال ربنا تبارك وتعالى: «الله جميل يحب الجمال، بل الجمال كله له، والجمال كله منه، فلا يستحق أن يحب لذاته من كل وجه سواه». [الجواب الكافي: ٣٣١].

وقال أيضاً: «من أسماء الله الحسنى الجميل، وفي الصحيح عنه ﷺ: «إن الله جميل يحب الجمال» [مسلم وابن ماجه] ». [الفوائد: ٢٠٢].

وقد روى عن النبي ﷺ قوله: «إنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الجُمَّالَ» [عزاه محقق الكتاب إلى مسلم والترمذي وغيرهما] عبدُالله بن عَمْرو بن العاص، وأبو سعيد الخُدُري، وعبدالله ابن مسعود، وعبدالله بن عمر بن الخطاب، وثابت بن قيس، وأبو الدَّرداء، وأبو هريرة، وأبو ريحانة رضى الله عنهم.

ومن أسمائه الحسنى: الجميل، ومَن أحقُّ بالجمال ممن كلَّ جمالٍ في الوجود فهو من آثار صُنعه، فله جمالُ الذّات، وجمال الوصف، وجمالُ الأفعال، وجمالُ الأسماء، فأسماؤه كلُّها حُسْنى، وصفاتُه كلُّها كمال، وأفعاله كلها جميلة، فلا يستطيع بشرٌ النظر إلى جلاله وجماله في هذه الدار، فإذا رأوه سبحانه في جنات عدنٍ أنستهم رؤيتُه ما هم فيه من النعيم، فلا يلتفتون حينئذٍ إلى شيء غيره، ولولا حجابُ النور عَلى وجهه لأحرقت شبُحاتُ وجهه سبحانه وتعالى ما انتهى إليه بصره من خلقه، كما هو في صحيح البخاري من حديث أبي موسى هذه قال: قام فينا رسولُ الله على بخمس كلمات فقال:

«إنّ الله لا يَنَامُ وَلا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ، يَخْفِضُ الْقِسْطَ ويَرْفَعُهُ، يُرْفَعُ إلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمَلِ اللَّيْلِ، حِجَابُهُ النُّورُ، لَوْ كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وجُهِهِ ما انتَهى إلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ». [روضة المحين: ٣٩٥-٣٩٦].

### ٢- معرفة الله بجماله معرفة خواص الخلق؛

قال ابن القيم في هذا: "من أعز أنواع المعرفة معرفة الرب سبحانه بالجمال، وهي معرفة خواص الخلق، وكلهم عرفه بصفة من صفاته، وأتمهم معرفة من عرفه بكماله وجلاله وجماله سبحانه، ليس كمثله شيء في سائر صفاته، ولو فرضت الخلق كلهم على أجملهم صورة، وكلهم على تلك الصورة، ونسبت جمالهم الظاهر والباطن إلى جمال الرب سبحانه، لكان أقل من نسبة سراج ضعيف إلى قرص الشمس، ويكفي في جماله أنه لو كشف الحجاب عن وجهه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، ويكفي في جماله أن كلَّ جمال ظاهر وباطن في الدنيا والآخرة فمن آثار صنعته، فما الظن بمن صدر عنه هذا الجمال.

ويكفي في جماله أنه له العزة جميعاً، والقوة جميعاً، والجود كله، والإحسان كله، والعلم كله، والعلم كله، والعائف: على والفضل كله، ولنور وجهه أشرقت الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة».

وقال عبدالله بن مسعود: ليس عند ربكم ليل ولا نهار، نور السموات والأرض، ويوم القيامة إذا جاء لفصل القضاء تشرق الأرض بنوره». [الفواند:٢٠٢].

# ٣- جمال الله سبحانه على أربع مراتب :

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وجماله سبحانه على أربع مراتب: جمال الذات، وجمال الصفات، وجمال الأفعال، وجمال الأسهاء، فأسهاؤه كلها حسنى، وصفاته كلها صفات كهال، وأفعاله كلها حكمة ومصلحة وعدل ورحمة.

وأما جمال الذات وما هو عليه فأمر لا يدركه سواه ولا يعلمه غيره، وليس عند المخلوقين منه إلا تعريفات تعرف بها إلى من أكرمه من عباده، فإن ذلك الجمال مصون عن الأغيار محجوب بستر الرداء والإزار كما قال رسوله على فيما يحكي عن ربّه: «الكبرياء ردائي والعظمة إزاري». ولما كانت الكبرياء أعظم وأوسع كانت أحق باسم الرداء، فإنه سبحانه الكبير المتعال فهو سبحانه العلي العظيم.

قال ابن عباس: حجب الذات بالصفات، وحجب الصفات بالأفعال، فما ظنك بجمال حجب بأوصاف الكمال، وستر بنعوت العظمة والجلال.

ومن هذا المعنى بعض معاني جمال ذاته، فإن العبد يترقى من معرفة الأفعال إلى معرفة الصفات، ومن معرفة الصفات إلى معرفة الذات. فإذا شاهد شيئاً من جمال الأفعال استدل به على جمال الصفات، ثم استدل بجمال الصفات على جمال الذات». [الفوائد: ٢٠٣-٢٠].

#### ٤- يعرف الله سبحانه بالجمال ويعبد بالجمال:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «يعرف الله سبحانه بالجمال الذي لا يماثله فيه شيء، ويعبد بالجمال الذي يحبه من الأقوال والأعمال والأخلاق، فيحب من عبده أن يجمل لسانه بالصدق، وقلبه بالإخلاص والمحبة والإنابة والتوكل، وجوارحه بالطاعة، وبدنه بإظهار نعمه عليه في لباسه وتطهيره له من الأنجاس والأحداث والأوساخ والشعور المكروهة والختان وتقليم الأظفار، فيعرفه بصفات الجمال ويتعرف إليه بالأفعال والأقوال والأخلاق الجميلة، فيعرفه بالجمال الذي هو وصفه، ويعبده بالجمال الذي هو شرعه ودينه، فجمع الحديث قاعدتين: المعرفة والسلوك». [الفوائد:٢٠٧].

### الاسم الخامس والثمانوي والسادس والثمانوي الحيي الستير

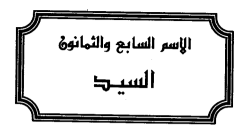
#### ١- الحيي الستير من أسماء الله سبحانه:

الله تبارك وتعالى - كما يقول ابن القيم - : «حيي يحبُّ الحياء، ستّار يحب أهل الستر، قوي يحب أهل القوة من المؤمنين» [شفاء العليل: ٣٢٣/١].

وقال مثنياً على ربّه تبارك وتعالى: «حيي ستير يحب أهل الحياء والستر، غفور عفو، يحبُّ من يعفو عن عباده ويغفر لهم». [طريق الهجرتين: ٢٣٦].

#### ٢- النصوص الدالة على أن اسمه الحيي:

قال ابن القيم مدللاً على أن الحيي من أسماء الله تعالى: «وصف الله نفسه بالحياء، ووصفه رسوله، فهو الحيي الكريم، كما قال النبي على الله حيى كريم يستحي من عبده إذا رفع إليه يديه أن يردهما صفراً ». [عزاه محققه إلى الترمذي وأبي داود، وقال الترمذي: حسن غريب]، وقالت أم سليم: يا رسول الله: «إن الله لا يستحي من الحق» [عزاه محقق الكتاب إلى البخاري في كتاب العلم] وأقرها على ذلك، وقال النبي على المناء في أعجازهن». [رواه الترمذي وابن ماجه] ». (الصواعق المرسلة: ٤/ ٤٩٤].



أفاد ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن السيد إذا أطلق عليه تعالى فهو بمعنى المالك والمولى والرب، لا بالمعنى المطلق على المخلوق». [بدائع الفوائد/المجمع: ١١٧٦/٣].

وذكر ابن القيم أن: «ابن عباس فسر الصمد بقوله: هو السيد الذي كَمُلَ في سؤدده، وقال أبو وائل: هو الذي انتهى في سؤدده، وقال الزجاج: الذي ينتهي إليه السؤدد، فقد صمد له كل شيء.

وقال ابن الأنباري: لا خلاف بين أهل اللغة، أن الصمد السيد الذي ليس فوقه أحد، الذي يصمد إليه الناس في حوائجهم وأمورهم». [بدائع الفوائد/ مجمع: ١/ ٢٨٣- ٢٨٢].

وذكر ابن القيم: «أن الناس اختلفوا في جواز إطلاق السيد على البشر، فمنعه قوم، ونقل عن مالك، واحتجوا بأنه على لله: يا سيدنا، قال: «إنها السيد الله» [عزاه محقق كتاب بدائع الفوائد (٣/ ١٧٥) إلى أحمد في مسنده وأبي داود والنسائي في الكبرى، وقال: إسناده صحيح].

وجوزه قوم، واحتجوا بقول النبي ﷺ للأنصار: «قوموا إلى سيدكم». [عزاه عقق بدائع الفوائد (٣/ ١٧٥) للبخاري ومسلم]. وهذا أصح من الحديث الأول». [بدائع الفوائد: ٣/ ١١٧٥].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى في وصف الرب تبارك وتعالى: «بأنه السيد فذلك وصفٌ لربه على الإطلاق، فإنَّ سَيِّدَ الخَلْقِ هو مالِكُ أمرِهِم الذي إليه يرجعون، وبأمره يعملون، وعن قوله يصدرون، فإذا كانت الملائكة والإنس والجن خُلْقاً له سبحانه وتعالى ومُلْكاً له، ليس لهم غنى عنه طَرْفَةَ عَيْن، وكلُّ رغباتهم إليه، وكلُّ حوائجهم إليه، كان هو سبحانه وتعالى السَّيِّدَ على الحقيقة». [تحفة المودود: ١١٨].

# الإسر الثامن والثمانون شكيب

نقل ابن القيم عن السهيلي «أن الله قال: ﴿ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ﴾ [غافر: ٣] بغير واو العطف، لأن الشدة راجعة إلى معنى القوة والقدرة، وهو معنى خارج عن صفات الأفعال». [بدائع الفوائد: ٢/ ١٧١].

ثم قال ابن القيم: "تأمل كيف وقع الوصف بـ ﴿ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ﴾ [غافر: ٣] بين صفة رحمة قبله، وصفة رحمة بعده، فقبله ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ ِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ [غافر: ٣] وبعده ﴿ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ [غافر: ٣] ففي هذا تصديق الحديث الصحيح وشاهد له، وهو قوله عند، فوق العرش إن رحمتي تغلب غضبي ﴾ وفي لفظ: "تسبق غضبي " [عزاه محقق الكتاب (١٧٢/١) إلى البخاري ومسلم والترمذي وأحد] . [بدائع الفوائد: ١٧٢/١ طبعة دار الخير].

وقال أيضاً: «الله على كل شيء قدير، وبكل شيء عليم، وهو شديد العقاب». [مفتاح دار السعادة: ١/ ٥٥١].



قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الله هو الطيب وأفعاله طيبة، وصفاته أطيب شيء، وأسهاؤه أطيب الأسهاء، واسمه الطيب، ولا يصدر عنه إلا طيب، ولا يصعد الكلم الطيب، إله إلا طيب، ولا يقرب منه إلا طيب، فكله طيب، وإليه يصعد الكلم الطيب، وفعله طيب، والعمل الطيب يعرج إليه.

والطيبات كلها له، ومضافة إليه، وصادرة عنه، ومنتهية إليه، قال النبي عليه الله الله طيب لا يقبل إلا طيباً وفي حديث رقية المريض الذي رواه أبو داود وغيره «أنت رب الطيبين».

ولا يجاوره من عباده إلاّ الطيبون كما يقال لأهل الجنة: ﴿ سَكَنَمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ طِبْتُدْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر:٧٣].

وقد حكم سبحانه شرعه وقدره أن الطيبات للطيبين، فإذا كان هو سبحانه الطيب على الإطلاق، فالكلمات الطيبات، والأفعال الطيبات، والصفات الطيبات، والأسماء الطيبات، كلها له سبحانه لا يستحقها أحد سواه، بل ما طاب شيء قط إلا بطيبته سبحانه، فطيب كل ما سواه من آثار طيبته». [الصلاة: ١٣١].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى متحدثاً عن اسم الله الطيب: الوهو طيب لا يصعد إليه إلا طيب، والكلم الطيب إليه يصعد، فكانت الطيبات كلها له ومنه

وإليه، له ملكاً ووصفاً، ومنه مجيئها وابتداؤها، وإليه مصعدها ومنتهاها، والصلاة مشتملة على عمل صالح، وكلم طيّب، والكلم الطيب إليه يصعد، والعمل الصالح يرفعه، فناسب ذكر هذا عند انتهاء الصلاة وقت رفعها إلى الله تعالى». [بدائع الفوائد: ٢ / ١٦٣ طبعة دار الخير].

# الإسم التسعوة

ذهب ابن القيم إلى أن قوله تعالى: ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود:١٠٧] دليل على أمور. أحدها: أنه سبحانه يفعل بإرادته ومشيئته.

والثاني: أنه لم يزل كذلك، لأنه ساق ذلك في معرض المدح والثناء على نفسه، وأن ذلك من كماله سبحانه، فلا يجوز أن يكون عادماً لهذا الكمال في وقت من الأوقات. وقد قال تعالى: ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كَمَن لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل:١٧] وما كان من أوصاف كماله ونعوت جلاله لم يكن حادثاً بعد أن لم يكن.

الثالث: أنه إذا أراد شيئاً فعله، فإن «ما» موصولة عامة، أي يفعل كل ما يريد أن يفعله، وهذا في إرادته المتعلقة بفعله، وأما إرادته المتعلقة بفعل العبد فتلك لها شأن آخر.

الرابع: أن فعله سبحانه وإرادته متلازمان، فها أراد أن يفعله فعله، وما فعله فقد أراده، بخلاف المخلوق، فإنه يريد ما لا يفعل، وقد يفعل ما لا يريد، فها ثم فعال لما يريد إلا الله وحده.

الخامس: إثبات إرادة متعددة بحسب الأفعال، وأن كل فعل له إرادة تخصه، وهذا هو المعقول في الفطر، وهو الذي يعقله الناس من الإرادة، فشأنه تعالى أنه يريد على الدوام، ويفعل ما يريد.

السادس: أن كل ما صلح أن تتعلق به إرادته جاز فعله، فإذا أراد أن ينزل كل ليلة إلى سهاء الدنيا، وأن يجيء يوم القيامة لفصل القضاء، وأن يري نفسه لعباده، وأن يتجلى لهم كيف شاء، وأن يخاطبهم ويضحك إليهم، وغير ذلك مما يريد سبحانه لم يمتنع عليه فعله، فإنه فعال لما يريد، وإنها تتوقف صحة ذلك على إخبار الصادق به، فإذا أخبر به وجب التصديق به، وكان رده رداً لكهاله الذي أخبر به عن نفسه. وهذا عين الباطل. وكذلك إذا أمكن إرادته سبحانه محو ما شاء وإثبات ما شاء أمكن فعله، وكانت الإرادة والفعل من مقتضيات كهاله المقدس. [النيان: ٢١-١٢].

# المنحم المنحوة

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى اسم الله «المنعم» في أسماء الله الحسنى، فقال: «الرب هو السيد والمالك والمنعم والمربي والمصلح، والله هو الرب بهذه الاعتبارات كلها» [بدائع الفوائد: ١١٣/٤].

وقال: «فإن الرب هو: الخالق البارئ المصور، الحي القيوم، العليم السميع البصير المنعم الجواد المعطى» [بدائع الفوائد: ٢/٢١٢، طبعة دار الخير].

وأطال ابن القيم رحمه الله تعالى في الحديث عن صنوف النعم التي أنعم الله بها على خلقه، فقال: «الربُّ تبارك اسمه، وتعالى جَدّه، ولا إله غيره، هو المنعم على الحقيقة بصنوف النعم التي لا يحصيها أهل سهاواته وأرضه، فإيجادهم نعمة منه، وجعلهم أحياء ناطقين نعمة منه، وإعطاؤهم الأسهاع والأبصار والعقول نعمة منه، وإدرار الأرزاق عليهم على اختلاف أنواعها وأصنافها نعمة منه، وتعريفهم نفسه بأسهائه وصفاته وأفعاله نعمة منه، وإجراء ذكره على ألسنتهم ومحبته ومعرفته على قلوبهم نعمة منه، وحفظهم بعد إيجادهم نعمة منه، وقيامه بمصالحهم دقيقها وجليلها نعمة منه، وهدايتهم إلى أسباب مصالحهم ومعاشهم نعمة منه.

وذكر نعمه على سبيل التفصيل لا سبيل إليه، ولا قدرة للبشر عليه، ويكفي أنّ النَّفَسَ من أدنى نعمه التي لا يكادون يعتدون بها، وهو أربعة وعشرون ألف نفس في كل يوم وليلة، فلله على العبد في النفس خاصة أربعة وعشرون ألف نعمة كل

يوم وليلة، دَعْ ما عدا ذلك من أصناف نعمه على العبد، ولكل نعمة من هذه النعم حق من الشكر يستدعيه ويقتضيه، فإذا وزعت طاعات العبد كلَّها على هذه النعم، لم يخرج قسط كل نعمة منها إلا جزءاً يسيراً جداً، لا نسبة له إلى قدر تلك النعمة بوجه من الوجوه.

قال أنس بن مالك، ينشر للعبد يوم القيامة ثلاثة دواوين، ديوان فيه ذنوبه، وديوان فيه النعم، وديوان فيه العمل الصالح فيأمر الله تعالى أصغر نعمة من نعمه فتقوم تستوعب عمله كله ثم تقول: أي ربِّ، وعزتك وجلالك ما استوفيت ثمني، وقد بقيت الذنوب والنعم، فإذا أراد الله بعبد خيراً قال: ابن آدم، ضعَّفْتُ حسناتك، وتجاوزت عن سيئاتك، ووهبت لك نعمي فيها بيني وبينك». [شفاء العليل: ١/ ٣٤٥-٥٠. وللكلام بقية فراجعه إن شئت].

# الإسم الثاني والتسعوق

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في أسهاء الله الحسنى اسم «المحسن» وفي ذلك يقول: «الرب هو القادر الخالق البارئ المصور الحي القيوم العليم السميع البصير المحسن المنعم الجواد». [بدائع الفوائد: ٢/ ٢١٢، طبعة دار الخير].

ودعا ابن القيم العباد إلى «أن يعلموا أنه لا محسن على الحقيقة بأصناف النعم الظاهرة والباطنة إلا هو، فيحبه لإحسانه وإنعامه، ويحمده على ذلك، فيحبه من الوجهين جميعاً». [الفوائد: ٢٠٤].

وقال في موضع ثالث: «الرب سبحانه كامل في أوصافه وأسمائه وأفعاله، فلا بدً من ظهور آثارها في العالم، فإنَّه محسن، ويستحيل وجود الإحسان بدون من يحسن إليه». [شفاء العليل: ٢/ ٥٩٨].

وقال أيضاً: «الإحسان صفة الله، وهو المحسن، ويحب المحسنين». [بدائع التفسير: ٣/ ٢٥٣].

وقرر ابن القيم أن: «اسم البر المحسن المعطي المنان ونحوها تقتضي آثارها وموجباتها». [مدارج السالكين].

## الإسم الثالث والتسعوق الـوتــر

من أسهاء الله تعالى "الوتر". وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: "الله وتر يجب الوتر، والصلاة منها شفع ومنها وتر، والوتر يوتر الشفع، فتكون كلها وتراً، كها قال النبي على "صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشيت الصبح فأوتر بواحدة توتر لك ما قد صليت" [عزاه عقق الكتاب إلى البخاري ومسلم وأحمد] وأما الزمان فإن يوم عرفة وتر، ويوم النحر شفع، وهذا قول أكثر المفسرين، وروى مجاهد عن ابن عباس: الوتر آدم، وشفع بزوجته حواء، وقال في رواية أخرى: الشفع آدم وحواء، والوتر الله وحده، وعنه رواية ثالثة، الشفع يوم النحر، والوتر اليوم الثالث، وقال عمران بن حصين، وقتادة: الشفع والوتر هي الصلاة، وروى فيه حديثاً مرفوعاً، وقال عطية وهذا قول الحكم، قال: كل شيء شفع والله وتر، وقال أبو صالح: خلق الله من كل شيء زوجين اثنين، والله وتر واحد. وهذا قول مجاهد، ومسروق، وقال الحسن: الشفع والوتر: العدد كله من شفع ووتر، وقال ابن زيد: الشفع والوتر: العدد كله من شفع ووتر، وقال ابن زيد: الشفع والوتر: اليوم الذي لا ليلة بعده، وهو يوم القيامة.

وذكرت أقوال أخرى، هذه أصولها، ومدارها كلها على قولين: أحدهما: أن الشفع والوتر نوعان للمخلوقات والمأمورات، والثاني: أن الوتر الخالق، والشفع المخلوق». [التبيان: ٢٢-٢٣].

## الاسم الرابع والتسعوة والخامس والتسعوة

ذكر ابن القيم أن من أسهاء الرب تعالى: «القادر، الخالق، البارئ، المصور، الحي القيوم، العليم، السميع، البصير، المحسن، المنعم، الجواد، المعطي، المانع». [بدائع الفوائد].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى: «الهدى والرحمة وتوابعهما من الفضل والإنعام كله من صفة المنع، وهو سبحانه يصرف خلقه بين عطائه ومنعه، وذلك كله صادر عن حكمة بالغة، وملك تام، وحمد تام» [الفوائد:١٥١].

وقال في موضع آخر: «مصدر ما في العبد من الخير والشر والصفات الممدوحة والمذمومة من صفة المعطي المانع، فهو سبحانه يصرف عباده بين مقتضى هذين الاسمين، فحظ العبد الصادق من عبوديته بها الشكر عند العطاء، والافتقار عند المنع، فهو سبحانه – يعطيه ليشكره، ويمنعه ليفتقر إليه، فلا يزال شكوراً فقيراً». [الفوائد: ٩١].

وأورد في [جلاء الأفهام] الحديث الدال على هذين الاسمين، فقال: «قال النبي ﷺ: «اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت». [رواه البخاري ومسلم].

وقال في «نونيته» في اسمي الرب «المعطي المانع»:

هـ و مـ انع معـ ط فهـ ذا فـ ضله والمنـ عـ ين العـ دل للمنـ ان يعطـ ي برحمتـ ه مـ ن يـ شا ء بحكمـ ق والله ذو الـ سلطان

## الإسم السادس والتسعوق والسابع والتسعوق

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن من أسماء الله الحسنى: المحيي الميت، فمن ذلك قوله: «أسماؤه كلها حسنى، ليس فيها اسم غير ذلك أصلاً، وقد تقدم أن من أسمائه ما يطلق عليه باعتبار الفعل، نحو: الخالق والرازق والمحيي، والمميت». [بدائع الفوائد: ١٤٨/١].

وقال: «ومن الحكمة في إخراج آدم من الجنّة اقتضاء أسهاء الله الحسنى لمسمياتها ومتعلقاتها، كالغفور الرحيم التواب، العفو المنتقم، الخافض الرافع، المعزّ المذل، المحيى المميت». [شفاء العليل: ٢/ ٦٦٢].

وقال أيضاً: «الله سبحانه له الأسماء الحسنى، فمن أسمائه: الغفور الرحيم العفو الحليم، الخافض الرافع، المعز المذل، المحيي المميت، الصبور». [مفتاح دار السعادة: ١٠٦/١].

وذكر في [إغاثة اللهفان]: «أنه لا شيء أحب إلى القلوب من خالقها وفاطرها، فهو إلهها ومعبودها، ووليها ومولاها وربُّها ومدبرها ورازقها ومميتها ومحييها».

### الاسم الثامن والتسعون والتاسع والتسعون المحرز المهل

ذكر ابن القيم في مواضع من كتبه أن من أسهائه الحسنى: المعز المذل، فمن ذلك قوله: «المعطي المانع، الضار النافع، المعز المذل». [بدائع الفوائد: ٢/٢١٦] وذكر في [شفاء العليل: ٢/٥٩٥] أن من أسهائه: «قابض باسط، وخافض رافع، ومعز مذل». وقال في [شفاء العليل: ٢/٩٠٦] أيضاً: «من أسهائه المزدوجة: المعز المذل، الخافض الرافع، والقابض الباسط، المعطي المانع».

وقال أيضاً: «من أسمائه سبحانه: الخافض الرافع، المعز المذل، الحكم العدل، المنتقم، وهذه الأسماء تستدعي متعلقات يظهر فيها أحكامها كأسماء الإحسان والرزق والرحمة ونحوها، ولا من ظهور معلقات هذه وهذه». [شفاء العليل: ٢/ ٢٥٢] وهذا كثير في كتبه، ولكنه لم يعرض لها بالشرح والبيان.

#### المبحث الخامس

### ما أضافه الله سبحانه به «ذو» وإطلاق الله على نفسه «تبارك الله» مختصة به

#### أولاً: ما أضافه الله سبحانه بـ «ذو» :

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أنَّ الله أضاف إلى نفسه بـ «ذو» بعض مخلوقاته العظيمة، وبعض صفاته القائمة به، وفي ذلك يقول: «أضاف العرش إلى نفسه، فقال: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ﴾ [غافر: 10] كما تضاف إليه الأشياء العظيمة الشريفة، وهذا يدل على عظمة العرش، وقربه منه سبحانه، واختصاصه به، بل يدل على غاية القرب والاختصاص. كما يضيف إلى نفسه بـ «ذو» صفاته القائمة به، كقوله: ﴿ ذُو ٱلْفُورَةِ ﴾ والاحتصاص. كما يضيف إلى نفسه بـ «ذو» صفاته القائمة به، كقوله: ﴿ وُو ٱللَّكُ وَو اللَّذِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

#### ثانياً: إطلاق الله على نفسه «تبارك الله» مختصة به:

#### ۱ - معنی تبارك:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «وأما صفته «تبارك» فمختصة به تعالى كما أطلقها على نفسه بقوله: ﴿ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]. وقوله: ﴿ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]. وقوله: ﴿ تَبَارَكَ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقوله: ﴿ فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَيٰلِقِينَ ﴾ [المؤمنون:١٤].

وقوله: ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِى لَهُ، مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندُهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [الزخرف:٨٥].

وقوله: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ } [الفرقان:١].

وقوله: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي إِن شَكَآءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّن ذَالِكَ ﴾ [الفرقان:١٠].

وقوله: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَكُ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا ﴾ [الفرقان:٦١].

أفلا تراها كيف اطردت في القرآن جارية عليه مختصة به، ولا تطلق على غيره، وجاءت على بناء السعة والمبالغة كتعالى وتعاظم ونحوهما، فجاء بناء «تبارك» على بناء «تعالى» الذي هو دال على كمال العلو ونهايته فكذلك «تبارك» دال على كمال بركته وعظمها وسعتها، وهذا معنى قول من قال من السلف: تبارك: تعاظم.

وقال آخر: معناه أن تجيء البركات من قِبَله، فالبركة كلها منه، وقال غيره: كثر خيره وإحسانه إلى خلقه، وقيل: اتسعت رأفته ورحمته بهم. وقيل: تزايد عن كل شيء وتعالى عنه في صفاته وأفعاله.

ومن هنا قيل: معناه تعالى وتعاظم، وقيل: تبارك: تقدس، والقدس: الطهارة، وقيل: تبارك، أي: باسمه يبارك في كل شيء. وقيل: تبارك: ارتفع، والمبارك: المرتفع، ذكره البغوي. وقيل: تبارك، أي: البركة تكتسب وتنال بذكره، وقال ابن عباس: جاء بكل بركة. وقيل: معناه ثبت ودام بها لم يزل ولا يزال. ذكره البغوي أيضاً.

#### ٢- حقيقة البركة،

«وحقيقة اللفظة أن البركة كثرة الخير ودوامه، ولا أحد أحق بذلك وصفاً وفعلاً منه تبارك وتعالى، وتفسير السلف يدور على هذين المعنيين، وهما متلازمان، لكن الأليق باللفظة معنى الوصف لا الفعل، فإنه فعل لازم مثل «تعالى» و «تقدس» و «تعاظم».

ومثل هذه الألفاظ ليس معناها أنه جعل غيره عالياً ولا قدوساً ولا عظيماً، هذا مما لا يحتمله اللفظ بوجه، وإنها معناها في نفس من نسبت إليه، فهو المتعالي المتقدس فكذلك «تبارك» لا يصح أن يكون معناها بارك في غيره، وأين أحدهما من الآخر لفظاً ومعنى، هذا لازم وهذا متعد، فعلمت أن من فسر «تبارك» بمعنى «ألقى البركة» و «بارك في غيره» لم يصب معناها، وإن كان هذا من لوازم كونه متباركاً، فتبارك من باب «مجد» والمجد كثرة صفات الجلالة والسعة والفضل، ويارك من باب «أعطى وأنعم»، ولما كان المتعدى في ذلك يستلزم اللازم من غير عكس، فسَّر مَنْ فسر مِنَ السلف اللفظة بالمتعدي لينتظم المعنيين، فقال: مجيء البركة كلها من عِنده أو البركة كلها من قبله، وهذا فرع على تبارك في نفسه، وقد أشبعنا القول في هذا في كتاب «الفتح المكي»(١)، وبينا هناك أن البركة كلها له تعالى ومنه فهو المبارك، ومن ألقى عليه بركته فهو المبارك، ولهذا كان كتابه مباركاً، ورسوله مباركاً، وبيته مباركاً، والأزمنة والأمكنة التي شرفها واختصها عن غيرها مباركة، فليلة القدر مباركة، وما حول المسجد الأقصى مبارك، وأرض الشام وصفها بالبركة في أربعة مواضع من كتابه أو خمسة». [بدائع الفوائد: ٢/ ١٥٩-١٦٠].

### ثالثاً؛ المعنى المراد بقوله تعالى؛ ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ ،

بين ابن القيم رحمه الله تعالى أن معنى «الصراط المستقيم: هو صراط الله، وهو يخبر أنه صراط عليه سبحانه، ويخبر أنه سبحانه على الصراطِ المستقيمِ، وهذا في موضعين من القرآن: في هود، والنحل.

<sup>(</sup>١) لعل مراده بالفتح المكي كتابه «جلاء الأفهام» فقد بحثت المسألة فيه مطولاً. انظر: جلاء الأفهام (ص٣٠٣–٣٠٨).

قال في هود: ﴿ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ إِنَاصِيَئِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هود:٥٦].

وقال في النحل: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا آبَكُمُ لَا يَقْدِدُ عَلَىٰ شَوَى وَهُو كَلَ عَلَىٰ مَوْلَكُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ لَا كَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدَلِ وَهُو عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل:٧٦]، فهذا مثلٌ ضربه الله يأمُرُ بِالْعَدَلِ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل:٧٦]، فهذا مثلٌ ضربه الله للأصنام التي لا تسمعُ، ولا تنطقُ ولا تعقل، وهي كَلٌّ على عابدها، يحتاج الصّنم إلى أنْ يحملَهُ عابدُه، ويضعه ويقيمه ويخدمه، فكيف يُسَوونه في العبادة بالله الذي يأمر بالعدل والتوحيد؟ وهو قادرٌ متكلمٌ، غنيٌّ، وهو على صراطٍ مستقيمٍ في قولهِ وفعله، فقولُهُ صدقٌ ورشدٌ ونصحٌ وهدى، وفعلهُ حكمةٌ وعدل ورحمة ومصلحة، هذا أصح الأقوال في الآية، وهو الذي لم يذكرُ كثيرٌ من المفسرينَ غيره، ومن ذكرَ غيرَهُ قدَّمهُ على الأقوالِ، ثم حكاها بعده، كما فعل البغوي. فإنَّهُ جزم به، وجعله تفسير الآية، ثم قال: وقال الكلبي: يدلكم على صراط مستقيم.

قلت: ودلالتُهُ لنا على الصِّراطِ هي من موجبِ كونِه سبحانه على الصِّراطِ المستقيم، فإنَّ دلالتَهُ بفعله وقوله، وهو على الصِّراطِ المستقيمِ في أفعالِهِ وأقواله، فلا يناقضُ قول من قال: إنَّهُ سبحانه على الصِّراطِ المستقيم.

قال: وقيل: هو رسولُ الله ﷺ يأمُرُ بالعدلِ، وهو على صراطٍ مستقيمٍ.

قلت: وهذا حقٌ لا يناقضُ القولَ الأول، فاللهُ على الصِّر اطِ المستقيم، ورسولُهُ علىه، فإنَّهُ لا يأمرُ ولا يفعلُ إلاَّ مقتضاهُ وموجبَهُ، وعلى هذا يكونُ المثلُ مضروباً لإمامِ الكفارِ وهاديهم، وهو الصنمُ الذي هو أبكم، لا يقدرُ على هدى ولا خير، ولإمام الأبرار، وهو رسولُ الله ﷺ الذي يأمرُ بالعدلِ، وهو على صراطٍ مستقيم.

وعلى القولِ الأولِ: يكونُ مضروباً لمعبودِ الكفارِ ومعبودِ الأبرار. والقولانِ متلازمانِ، فبعضُهُمْ ذكر هذا، وبعضهم ذكر هذا، وكلاهما مراد في الآية. قال: وقيل: كلاهما للمؤمنِ والكفارِ، يرويهِ عطيةُ عن ابن عباس، وقالَ عطاءٌ: الأبّكمُ أُبيُّ ابنُ خلف، ومَنْ يأمرُ بالعدل: حمزةُ وعثمانُ بن عفان، وعثمانُ بن مظعون.

قلت: والآيةُ تحتمله، ولا يناقضُ القولين قبلهُ، فإنَّ اللهَ على صراطِ مستقيم، ورسولُهُ وأتباعُ رسولِه، وضدُّ ذلك معبودُ الكفارِ وهاديهم، والكافرُ التابعُ والمتبوعُ والمعبودُ، فيكونُ بعضُ السلفِ ذَكَرَ أعلى الأنواع، وبعضهم ذَكَرَ الهادي، وبعضهمْ ذَكَرَ المستجيبَ القابلَ، وتكونُ الآيةُ متناولةً لذلك كله، ولذلك نظائرُ كثيرةٌ في القرآن.

وأمَّا آيةُ هود: فصريحةٌ لا تحتملُ إلاَّ معنى واحداً، وهو أنَّ اللهَ سبحانه على صراطٍ مستقيم، فإنَّ أقوالَهُ كلها صراطٍ مستقيم، فإنَّ أقوالَهُ كلها صدقٌ ورشدٌ وهدى وعدلٌ وحكمةٌ ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدَلاً ﴾ [الانعام:١١٥]، ومدقٌ وعدلٌ وخيرٌ، فالشَّرُ لايدخلُ في أفعاله ولا وأفعالُهُ كلها مصالحُ وحِكمٌ، ورحمةٌ وعدلٌ وخيرٌ، فالشَّرُ لايدخلُ في أفعاله ولا أقوالِهِ ألبتةَ، لخروجِ الشَّرِ عنِ الصراطِ المستقيم، فكيف يدخلُ في أفعالِ مَنْ هو على الصراطِ المستقيم، أو أقوالِه؟ وإنَّما يدخلُ في أفعالِ من خرجَ عنه وفي أقوالِه.

وفي دعائه ﷺ: «لَبَيْكَ وسَعْدَيْكَ، والخَيْرُ كُلُّهُ بِيدَيْكَ، والشَّرُ لَيْسَ إليْك» [عزاه عقق الكتاب لمسلم في صحيحه] ولا يُلتَفتُ إلى تفسيرِ مَنْ فسَّرهُ بقوله: والشُّرُ لا يُتقربُ به إليكَ، أوْ لا يَصْعَدُ إليْكَ، فإنَّ المعنى أجلُّ مِنْ ذَلِكَ، وأكبرُ وأعظمُ قدراً، فإنَّ مَنْ أساؤه كلها حسنى، وأوصافهُ كلُّها كمال، وأفعاله كلها حِكم، وأقواله كلها صدق وعدل: يستحيلُ دخولُ الشرِّ في أسمائه أو أوصافهِ، أو أفعالِهِ أو أقواله.

فطابِقْ بين هذا المعنى وبين قوله: ﴿ إِنَّ رَقِي عَلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ وتأمَّلْ كيف ذَكرَ هذا عَقيب قوله: ﴿ إِنِّ تَوَكِّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّى وَرَبِّكُمُ ﴾ [هود:٥٦]». [مدارج السالكين: ٤٢-٤٣].

وقال ابن القيم رحمه الله في موضع آخر في معنى ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾: «أخبر سبحانه أنه على صراط مستقيم، وهذا نظير قول رسوله هود: ﴿ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَّةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُا بِنَاصِينِهَأَ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هود:٥٦]؛ فقوله: ﴿ مَّا مِن دَآبَّةٍ إِلَّا هُو ءَاخِذٌ بِنَاصِينِهَا ۚ ﴾ نظير قوله: «ناصيتي بيدك» وقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ نظير قوله: «عدل في قضاؤك» [عزاه محققه (٢/ ٢٨٥) إلى أحمد وأبي يعلى وغيرهما] ؛ فالأول ملكه، والثاني حمده، وهو سبحانه له الملك وله الحمد، وكونه سبحانه على صراط مستقيم يقتضي أنه لا يقول إلا الحق، ولا يأمر إلا بالعدل، ولا يفعل إلا ما هو مصلحة ورحمة وحكمة وعدل؛ فهو على الحق في أقواله وأفعاله؛ فلا يقضى على العبد بها يكون ظالمًا له به، ولا يأخذه بغير ذنبه، ولا ينقصه من حسناته شيئاً، ولا يحمل عليه من سيئات غيره التي لم يعملها ولم يتسبب إليها شيئاً، ولا يؤاخذ أحداً بذنب غيره، ولا يفعل قط ما لا يُحمد عليه، ويُثنى به عليه، ويكون له فيه العواقب الحميدة، والغايات المطلوبة، فإن كونه على صراط مستقيم يأبي ذلك كله.

قال محمد بن جرير الطبري: وقوله: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطِ مُّسَتَقِيمٍ ﴾ يقول: إن ربي على طريق الحق، يُجازي المحسن من خلقه بإحسانه، والمسيء بإساءته، لا يظلم أحداً منهم شيئاً، ولا يقبل منهم إلا الإسلام له، والإيمان به، ثم حكى عن مجاهد من طريق شِبْل عن ابن أبي نجيح عنه: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسَتَقِيمٍ ﴾ قال: الحق، وكذلك رواه ابن جُرَيْج عنه.

وقالت فرقة: هي مثل قوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر:١٤]، وهذا اختلاف عبارة، فإنه كونه بالمرصاد هو مجازاة المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.

وقالت فرقة: في الكلام حذف، تقديره: إن ربي يُحثُّكم على صراط مستقيم ويحضكم عليه؛ وهؤلاء إن أرادوا أن هذا معنى الآية التي أريد بها فليس ما زعموا، ولا دليل على هذا المُقدَّر، وقد فَرَّق الله سبحانه بين كونه آمراً بالعدل وبين كونه على صراط مستقيم؛ وإن أرادوا أن حَثّه على الصراط المستقيم من جملة كونه على صراط مستقيم فقد أصابوا.

وقالت فرقة أخرى: معنى كونه على صراط مستقيم أن مَردَّ العباد والأمور كلها إلى الله لا يفوته شيء منها، وهؤلاء إن أرادوا أن هذا معنى الآية فليس كذلك، وإن أرادوا أن هذا من لوازم كونه على صراط مستقيم ومن مقتضاه وموجبه فهو حق.

وقالت فرقة أخرى: معناه كل شيء تحت قدرته وقهره وفي ملكه وقبضته، وهذا وإن كان حقاً فليس هو معنى الآية، وقد فَرَق السِّلِينَ بين قوله: ﴿ مَّا مِن دَآبَتَةٍ إِلَّا هُوءَاخِذُ بِنَاصِيَئِهَمَ ﴾ فهما معنيان مستقلان.

فالقول قول مجاهد، وهو قول أئمة التفسير، ولا تحتمل العربية غيره إلا على استكراه؛ وقال جرير يمدح عمر بن عبدالعزيز:

أمير المؤمنين على صراط إذا اعروجً الموارد مستقيم

وقد قال تعالى: ﴿ مَن يَشَاإِ ٱللَّهُ يُضِّلِلْهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ [الأنعام: ٣٩].

وإذا كان سبحانه هو الذي جعل رسله وأتباعهم على الصراط المستقيم في أقوالهم وأفعالهم؛ فهو سبحانه أحق بأن يكون على صراط مستقيم في قوله وفعله، وإن كان صراط الرسل وأتباعهم هو موافقة أمره؛ فصراطه الذي هو سبحانه عليه هو ما يقتضيه حمده وكماله ومجده من قول الحق وفعله، وبالله التوفيق». [أعلام الموقعين: ٢٥٥-٢٨٧. وراجع: الفوائد: ٣٣،٣٢].

#### المبحث السادس ما لا يجوز إطلاقه على الله من الأسماء والصفات

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في مواضع من كتبه ومدوناته بعض الصفات والأسماء التي لا يجوز إطلاقها على الله تبارك تعالى، ومنها ما أخطأ بعض أهل العلم في نسبتها إليه سبحانه.

#### ١- «آمين» ليست من أسماء الله تعالى:

قال ابن القيم: «روي عن بعض السلف أنه قال في «آمين»: إنه اسم من أسهاء الله تعالى، وأنكر كثيرٌ من الناس هذا القول، وقالوا: ليس في أسهائه «آمين»، ولم يفهموا معنى كلامه، فإنه إنها أراد أن هذه الكلمة تتضمن اسمه تبارك وتعالى، فإن معناها: استجب وأعط ما سألناك، فهي متضمنة لاسمه مع دلالتها على الطلب، وهذا التضمُّن في «سلام عليكم» أظهر؛ لأن «السلام» من أسهائه تعالى، فهذا كشف سر المسألة، والله أعلم». [بدائع الفوائد: ٢١٦/٢].

#### ٢- لا يجوز إطلاق لفظ «العشق على الله» :

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «لا يطلق لفظ العشق على الله فإنه لما لم يرد به سمع فإنه يمتنع إطلاقه عليه سبحانه، واللفظُ الذي أطلقه سبحانه على نفسه وأخبر به عنها أتم من هذا وأجلّ شأناً وهو لفظ المحبة، فإنه سبحانه يوصف من كلّ صفة كمال بأكملها وأجلّها وأعلاها، فيوصفُ من الإرادة بأكملها وهو الحكمة وحصول كُلّ ما يريد بإرادته كما قال تعالى: ﴿فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج:١٦]». [طريق الهجرتين:٤٩٤].

#### الاشتياق إلى الله،

وإذا كان العشق لا يجوز إطلاقه على الله، فإن لفظ الشوق مما يجوز إطلاقه، وفي ذلك يقول ابن القيم: «هل يطلق على العبد أنه يشتاق إلى الله وإلى لقائه؟ فهذا غير ممتنع، فقد روى الإمام أحمد في مسنده والنسائي وغيرهما من حديث حمّاد بن سلمة، عن عطاء بن السَّائب، عن أبيه، قال: صلَّى بنا عمّارُ بنُ ياسر صلاةً فأوْجَزَ فيها، فقلتُ: خَفَّفْتَ يا أبا اليقظان، فقال: وما عليَّ من ذلك، ولقد دعوتُ اللهَ بدعواتِ سمعتُها من رسول الله عليُها.

فلما قام تبعه رجلٌ من القوم فسأله عن الدعوات، فقال: «اللهمَّ بِعِلْمِكَ الغيبَ وَقُدْرَتِكَ على الْخَلْقِ أَحْيِنِي مَا عَلِمْتَ الحياةَ خيراً لي، وتوفَّني إذا عَلِمْتَ العيب والشَّهادة، وأسألُكَ كَلِمَةَ الحقِّ الوفاةَ خَيْراً لي، اللهم إني أسألُكَ خَشْيَتَكَ في الغيب والشَّهادة، وأسألُكَ كَلِمَةَ الحقِّ في الغضب والرِّضا، وأسألُك القصد في الفقر والغنى، وأسألُك نعيم لا يَنْفَدُ، وأسألُكَ قُرَّةَ عَيْنٍ لا تنقطعُ، أسألُكَ الرِّضا بعد القضاء، وأسألُك بَرْدَ العيشِ بعد الموت، وأسألُك لَذَّةَ النَّظِرِ إلى وجهك والشَّوْقَ إلى لقائك؛ في غير ضَرَّاءَ مُضِرَّةٍ ولا فتنةٍ مُضِلَّةٍ. اللهم زينًا بزينةِ الإيهان، واجعلنا هُدَاةً مهتدين» [عزاه محققه إلى أحمد في مسنده، والنسائى في سننه].

فهذا فيه إثباتُ لذَّةِ النظر إلى وجهه الكريم، وشوق أحبابه إلى لقائه، فإنَّ حقيقة الشوق إليه هو الشوقُ إلى لقائه، قال أبو القاسم القشيري: سمعت الأستاذ أبا على يقول في قوله ﷺ: «أسألُكَ الشَّوْقَ إلى لقائك» قال: كان الشوقُ مئة جزء، فتسعة وتسعون له، وجزءٌ متفرّق في الناس: فأراد أن يكون ذلك الجزءُ له أيضاً، فغار أن تكون شظية من الشوق في غيره». [طريق الهجرتين: ٥٩٨].

#### ٣- الهُويّ ليس من أسماء الله تبارك وتعالى:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن ابن حزم رحمه الله وعفا عنه، غلط أقبح الغلط، فقد ذكر في أسهاء الرب تعالى: الهويّ بفتح الهاء، فقال: «هاهنا أمر يجب

التنبيه عليه غلط فيه أبو محمد بن حزم أقبح غلط فذكر في أسماء الرب تعالى «الهَوِيّ» بفتح الهاء، واحتج بها في الصحيح، من حديث عائشة: أن رسول الله على كان يقول في سجوده: «سبحان ربي الأعلى» الهَوِيّ. فظن أبو محمد: أن الهَوِيَّ صفة للرب، وهذا من غلطه رحمه الله، وإنها الهَوِيّ على وزن فعيل اسم لقطعة من الليل، يقال: مضى هَوِيّ من الليل، على وزن فعيل، ومضى هزيع منه، أي: طرف وجانب، وكان يقول: «سبحان ربي الأعلى» في قطعة من الليل وجانب منه. وقد صرحت بذلك في اللفظ الآخر. فقالت: كان يقول: «سبحان ربي الأعلى» الهَوِيّ من الليل». [التيان:١٥١].

#### ٤- رمضان ليس اسماً من أسماء الله:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى: «أن طائفة كرهت أن تقول: صمت رمضان، بل شهر رمضان، واعتلوا برواية منحولة إلى ابن عباس «رمضان اسم من أسهاء الله» [طرق هذا الحديث ضعيفة كها نص عليه محقق البدائع (٢/٥٥٣) وقد عزاه إلى ابن عدي في الكامل، والبيهقي في الكبرى]». [بدائع الفوائد: ٢/٥٥٣].

#### ٥- لا يجوز إطلاق اسم الماكر والمخادع والفاتن على الله:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن: «بعض المتأخرين أخطؤوا في اشتقاقهم من كل فعل أخبر به عن نفسه اسماً مطلقاً، فأدخلوا في أسمائه الحسنى: الماكر، والحادع، والفاتن، والمضلّ، والكاتب، ونحوها من قوله: ﴿ وَيَمْكُرُ اللّهُ ﴾ [الانفال:٣٠]، ومن قوله: ﴿ وَيَمْكُرُ اللّهُ ﴾ [الانفال:٣٠]، ومن قوله: ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً ﴾ [النساء:١٤٢]، ومن قوله: ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً ﴾ [الساء:٢٤]، ومن قوله: ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً ﴾ [الرعد:٢٧]، وقوله تعالى: ﴿ كَتَبَ اللّهُ لَأُغْلِبَكَ ﴾ قوله: ﴿ المجادلة:٢١] وهذا خطأ من وجوه:

أحدها: أنه سبحانه لم يطلقُ على نفسه هذه الأسماء، فإطلاقها عليه لا يجوز.

الثاني: أنه سبحانه إنّها أخبر عن نفسه بأفعال مختصّة مقيّدة، فلا يجوزُ أن ينسبَ إليه مسمّى الاسم عند الإطلاق.

الثالث: أنّ مسمّى هذه الأسهاءِ منقسمٌ إلى ما يمدح عليه المسمّى به، وإلى ما يذمّ. فيحسن في موضع، ويقبح في موضع، فيمتنع إطلاقه عليه سبحانه من غير تفصيل.

الرابع: أن هذه ليست من الأسماءِ الحسنى التي يسمّى بها سبحانه؛ كما قال تعالى، ﴿ وَبِللَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ [الأعراف:١٨٠] وهي التي يحب سبحانه أن يثنى عليه ويحمد بها دون غيرها.

الخامس: أن هذا القائل لو سمّي بهذه الأسهاء، وقيل له: هذه مدحتك وثناءً عليك، فأنت الماكر الفاتن المخادع المضلّ اللاعن الفاعل الصانع ونحوها لما كان يرضى بإطلاق هذه الأسهاء عليه ويعدّها مدحة، ولله المثلُ الأعلى سبحانه وتعالى عمّا يقولُ الجاهلون به علواً كبيراً.

السادس: أن هذا القائل يلزمه أن يجعلَ من أسهائه اللاعن، والجائي والآي، والذاهب والتارك، والمقاتل والصادق، والمنزل والنازل، والمدمدم والمدمِّر، وأضعاف أضعاف ذلك، فيشتق له اسها من كلِّ فعلٍ أخبر به عن نفسه، وإلاّ تناقض تناقضاً بيِّناً، ولا أحد من العقلاء طرد ذلك، فعلم بطلان قوله، والحمد لله رب العالمين». [طريق الهجرتين: ٥٩٧-٥٩٧].

#### ٦- الصائسع:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن «لفظ الصانع لم يرد في أسهاء الله تعالى، ولا يمكن ورودها فإن الصانع من صنع شيئاً، عدلاً كان أو ظلماً، سفها أو حكمة،

جائزاً أو غير جائز، ومما انقسم مسهاه إلى مدح وذم، لم يجئ اسمه المطلق في الأسهاء الحسنى، كالفاعل والعامل والصانع والمريد والمتكلم، لانقسام معاني هذه الأسهاء إلى محمود ومذموم، بخلاف العالم والقادر والحي والسميع والبصير.

وقد سمّى النبي ﷺ العبد صانعاً، قال البخاري: حدثنا علي بن عبدالله، حدثنا مروان بن معاوية، حدثنا أبو مالك، عن ربعي بن حراش، عن حذيفة قال: قال النبي ﷺ: "إن الله يصنع كل صانع وصنعته"، وقد أطلق سبحانه على فعله اسم الصنع، فقال: ﴿ صُنْعَ ٱللّهِ ٱلّذِي ٓ أَنْقَنَ كُلَّ شَيّهٍ ﴾ [النمل: ٨٨] وهو منصوب على المصدر، لأن قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُ مَرَ ٱلسَّحَابِ ﴾ النمل: ٨٨] يدل على الصنعة، وقيل: هو نصب على المفعولية، أي: انظروا صُنْع الله، فعلى الأول يكون "صنع الله" مصدراً بمعنى الفعل، وعلى الثاني يكون بمعنى المصنوع المفعول، فإنه الذي يمكن وقوع النظر والرؤية عليه". [شفاء العليل: ١/ ٣٩٥].

#### البحث السابع القواعد الضابطة في باب أسماء الله وصفاته

وضع ابن القيم رحمه الله تعالى عشرين قاعدة تحمي مريد الحق من الضلال والانحراف في باب أسماء الله وصفاته إذا هو هدي إلى فقهها حق الفقه، وهدي إلى العمل بها على نحو فقهه لها، وقد دعا ابن القيم رحمه الله تعالى شراح أسماء الله الحسنى إلى الاستضاءة بضوئها، وإلا فعليهم الابتعاد عن هذه المهمة العظيمة، فليس كل إنسان يقدر على ما يريد، وفي ذلك يقول: «هذه عشرون فائدة مضافة إلى القاعدة التي بدأنا بها في أقسام ما يوصف به الرب تبارك وتعالى، فعليك بمعرفتها ومراعاتها، ثمَّ اشرح الأسماء الحسنى إن وجدت قلباً عاقلاً ولساناً قائلاً ومحلاً قابلاً؛ وإلا فالسكوت أولى بك، فجنابُ الربوبية أجلُّ وأعزُّ مما يخطر بالبال أو يعبِّر عليه المقال: ﴿وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيهُ ﴾ [يوسف:٢١] حتى ينتهي العلم إلى من أحاط بكلِّ شيء علماً.

وعسى الله أن يُعين بفضله على تعليق «شرح الأسماء الحسنى»، مراعياً فيه أحكام هذه القواعد بريئاً من الإلحاد في أسمائه وتعطيل صفاته، فهو المانُّ بفضله، والله ذو الفضل العظيم». [بدائع الفوائد: ٢٩٩/-٢٠٠، طبعة مجمع الفقه].

وسأورد بحول الله وقوته هذه القواعد العشرين التي أوردها ابن القيم، وأضيف إلى كل قاعدة ما أضافه إليها في مواضع أخرى إذا كان فيه مزيد فائدة، ثم أضيف إلى هذه القواعد ما رأيته في كتبه مما يصلح أن يكون قاعدة في هذا الباب، والله المستعان.

#### القاعدة الأولى

#### ما يدخل في باب الأخبار أوسع مما يدخل في باب الأسماء والصفات

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «ما يدخل في باب الإخبار عنه – تعالى – أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفاته، كالشيء، والموجود، والقائم بنفسه، فإن هذا يُخبر به عنه، ولا يَدْخل في أسمائه الحسنى وصفاته العُلى».

#### القاعدة الثانية الصفات المنقسمة إلى كمال ونقص لا تدخل بمطلقها في أسمائه

«الصفة إذا كانت منقسمة إلى كمال ونقص؛ لم تدخل بمطلقها في أسمائه، بل يُطْلَقُ عليها منها كمالها، وهذا كالمريد، والفاعل، والصانع، فإن هذه الألفاظ لا تدخل في أسمائه، ولهذا غَلِطَ من سمَّاه بالصانع عند الإطلاق، بل هو الفعَّالُ لما يريدُ».

فإن الإرادة والفعل والصنع منقسمة، ولهذا إنها أطلق على نفسه من ذلك أكملَه فعلاً وخبراً.

#### القاعدة الثالثة لا يلزم من الإخبار عن الله بالفعل مقيداً أن يشتق له اسم مطلق

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «لا يلزم من الإخبار عنه بالفعل مقيداً أن يُشتَق له منه اسم مطلق، كما غَلِطَ فيه بعضُ المتأخرين، فجعل من أسمائه الحسنى: «المُضِل الفاتن الماكر» – تعالى الله عن قوله – فإن هذه الأسماء لم يطلق عليه – سبحانه – منها إلا أفعال مخصوصة معينة، فلا يجوز أن يسمى بأسمائها المطلقة، والله أعلم».

#### القاعدة الرابعة أسماء الله الحسنى أعلام وأوصاف

«أساؤه الحسنى هي أعلام وأوصاف، والوصف بها لا ينافي العَلَمية، بخلاف أوصاف العباد فإنها تنافي عَلَميتهم؛ لأن أوصافهم مشتركة فَنَافَتْها العَلَمية المختصة، بخلاف أوصافه تعالى».

#### القاعدة الخامسة الاسم من أسماء الله له دلالات

«الاسم من أسمائه له دلالات؛ دلالة على الذات والصفة بالمطابقة؛ ودلالة على أحدهما بالتضمُّن، ودلالة على الصفة الأخرى باللزوم».

وتوسع ابن القيم رحمه الله تعالى في تقرير هذه القاعدة في موضع آخر، فقال: «الاسم من أسائه – تبارك وتعالى – كما يدل على الذات والصفة التي اشتق منها بالمطابقة، فإنه يدل عليه دلالتين أخريين بالتضمن واللزوم، فيدل على الصفة بمفردها بالتضمن، وكذلك على الذات المجردة عن الصفة، ويدل على الصفة الأخرى باللزوم، فإن اسم «السميع» يدل على ذات الرب وسمعه بالمطابقة، وعلى الذات وحدَها، وعلى السمع وحده بالتضمن، ويدل على اسم «الحي» وصفة الحياة بالالتزام. وكذلك سائر أسمائه وصفاته.

ويتفاوتُ الناس في معرفة اللزوم وعدمه، ومن هاهنا يقع اختلافهم في كثير من الأسهاء والصفات والأحكام، فإنَّ مَنْ عَلِمَ أن الفعل الاختياري لازمٌ للحياة، وأن السمع والبصر لازمٌ للحياة الكاملة، وأن سائر الكهال من لوازم الحياة الكاملة – أثبت من أسهاء الرب وصفاته وأفعاله ما ينكره من لم يعرف لزومَ ذلك، ولا عرف حقيقةَ الحياة ولوازمَها، وكذلك سائر صفاته.

فإنّ اسم «العظيم» له لوازم ينكرها من لم يعرف عظمةَ الله ولوازِمها.

وكذلك اسم «العلي» واسم «الحكيم» وسائر أسائه، فإن من لوازم اسم «العلي» العلو المطلق، بكل اعتبار، فله العلو المطلق من جميع الوجوه: علو القدر، وعلو الذات، فمن جحد علو الذات فقد جحد لوازم اسمه «العلي».

وكذلك اسمه «الظاهر» من لوازمه: أن لا يكون فوقه شيء، كما في الصحيح عن النبي ﷺ: "وأنْتَ الظّاهرُ، فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيءٌ" [مسلم في صحيحه] بل هو سبحانه فوق كل شيء، فمن جحد فَوْقيته سبحانه فقد جحد لوازم اسمه «الظاهر» ولا يصحُ أن يكونَ «الظاهر» هو من له فوقيةُ القدر فقط، كما يقال: الذهبُ فوقَ الفضة، والجوهرُ فوقَ الزجاج، لأنّ هذه الفوقية تتعلق بالظهور، بل قد يكون المفوَّق أظهر من الفائق فيها، ولا يصح أن يكون ظهور القهر والغلبة فقط، وإن كان سبحانه ظاهراً بالقهر والغلبة، لمقابلة الاسم بـ: «الباطن» وهو الذي ليس دونه شيء، كما قابل «الأول» الذي ليس قبله شيء بـ «الآخر» الذي ليس بعده شيء.

وكذلك اسمُ «الحكيم» من لوازمه ثبوتُ الغايات المحمودة المقصودة له بأفعاله، ووضْعُه الأشياء في مواضعها، وإيقاعها على أحسن الوجوه. فإنكار ذلك إنكار لهذا الاسم ولوازمه. وكذلك سائر أسمائه الحسنى». [مدارج السالكين: ١/٤٥].

#### القاعدة السادسة أسماء الله الحسنى لها اعتبار من حيث الذات وآخر من حيث الصفات

أسهاؤه الحسنى لها اعتباران: اعتبارٌ من حيث الذات، واعتبارٌ من حيث الصفات، فهي بالاعتبار الأول مترادفة وبالاعتبار الثاني متباينة.

#### القاعدة السابعة أسماء الله وصفاته توقيفية بخلاف الإخبار عن الله

ما يُطْلَق عليه في باب الأسهاء والصفات توقيفيٌّ، وما يُطلق عليه من الإخبار لا يجب أن يكون توقيفيّاً، كالقديم، والشيء، والموجود، والقائم بنفسه، فهذا فَصْل الخطاب في مسألة أسهائه؛ هل هي توقيفية أو يجوز أن يطلق عليه منها بعض ما لم يرد به السمع.

#### القاعدة الثامنة الاسم إذا أطلق على الله جاز أن يشتق منه المصدر والفعل

الاسم إذا أُطْلِق على الله؛ جاز أن يُشتق منه المصدر والفعل، فيُخْبر به عنه فعلاً ومصدراً؛ نحو: السميع البصير القدير، يطلق عليه منه اسم السمع والبصر والقدرة، ويُخْبر عنه بالأفعال، من ذلك نحو: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللّهُ ﴾ [المجادلة:١]. ﴿ فَقَدَرْنَا فَيَعْمَ ٱلْقَادِرُونَ ﴾ [المرسلات: ٢٣] هذا إن كان الفعلُ متعدياً، فإن كان لازماً لم يُخْبر عنه به، نحو: الحي، بل يُطْلق عليه الاسم والمصدر دون الفعل، فلا يقال: حَيِيَ.

#### القاعدة التاسعة فعال الرب عن كماله والمخلوق كماله عن فعاله

أفعال الربِّ – تعالى – صادرة عن أسمائه وصفاته، وأسماء المخلوقين صادرة عن أفعاله الربُّ – تعالى – فِعَاله عن كماله، والمخلوق كمالُه عن فِعَاله، فاشْتُقَت له الأسماء بعد أن كَمُلَ بالفعل، فالربُّ – تعالى – لم يزل كاملاً، فحصلت أفعالُه عن كماله؛ لأنه كاملٌ بذاته وصفاته، فأفعاله صادرة عن كمالِهِ كَمُل فَفَعَل، والمخلوق فَعَل فكمُل الكمال اللائق به.

#### القاعدة العاشرة العلم بالأسماء الحسنى أصل للعلم بكل معلوم

إحصاء الأسهاء الحسنى والعلم بها أصل للعلم بكلِّ معلوم، فإن المعلومات سواه: إما أن تكون خلقاً له – تعالى – أو أمراً، إما عِلْم بها كوَّنه، أو عِلْم بها شَرَعَه، ومصدرُ الخلقِ والأمرِ عن أسهائه الحسنى، وهما مرتبطان بها ارتباط المقتضى بمقتضيه، فالأمر كلُّه مصدره عن أسهائه الحسنى، وهذا كله حَسَن، لا يخرج عن مصالح العباد والرأفة والرحمة بهم والإحسان إليهم بتكميلهم بها أمرهم به ونهاهم عنه، فأمره كلُّه مصلحة وحِكْمة ورحمة ولطفٌ وإحسان، إذ مصدره أسهاؤه الحسنى، وفعله كله لا يخرج عن العَدْل والحكمة، والمصلحة والرحمة؛ إذ مصدره أسهاؤه الحسنى، فلا تفاوت في خَلْقِه ولا عَبَث، ولم يخلق خلْقَه باطلاً ولا سدًى ولا عَبَث، وكم أن كل موجود سواه فبإيجاده، فوجودُ من سِواه تابعٌ لوجوده تبع المفعول المخلوق لخالقه، فكذلك العلم به – تعالى – أصل للعمل بكلِّ ما سواه، فالعلم بأسهائه وإحصاؤها أصلٌ لسائر العلوم.

فمن أحصى أسماءَه كما ينبغي للمخلوق أحْصَى جميع العلوم؛ إذ إحصاء أسمائه أصل لإحصاء كلّ معلوم؛ لأن المعلومات هي من مقتضاها ومرتبطة بها، وتأمل صدور الخلق والأمر عن علمه وحكمته تعالى؛ ولهذا لا تجد فيها خللاً ولا تفاوتاً؛ لأن الخللَ الواقع فيما يأمر به العبدُ أو يفعله: إما أن يكون لجهله به أو لعدم حكمته. وأما الرب – تعالى – فهو العليم الحكيم فلا يلحق فعله ولا أمره خللٌ ولا تفاوت ولا تناقض.

#### القاعدة الحادية عشرة أسماء الله كلها حسنى

أسماء الله كلُّها حُسْنى ليس فيها اسم غير ذلك أصلاً، قد تقدَّم أن من أسمائه ما يطلق عليه باعتبار الفعل، نحو: الخالق والرزَّاق والمحيي والمميت، وهذا يدلُّ على

أن أفعاله كلَّها خيرات محضة لا شرَّ فيها؛ لأنه لو فعل الشر لاشتُق له منه اسمٌ، ولم تكن أساؤه كلُّها حسنى، وهذا باطل، فالشرُّ ليس إليه، فكما لا يدخل في صفاته ولا يلحق ذاته لا يدخل في أفعاله، فالشرُّ ليس إليه، لا يُضَاف إليه فعلاً ولا وصفاً، وإنها يدخل في مفعولاته، وفرقٌ بين الفعل والمفعول، فالشر قائم بمفعوله المباين له، لا بفعله الذي هو فعله، فتأمل هذا فإنه خفي على كثير من المتكلِّمين، وزلَّت فيه أقدام، وضلَّت فيه أفهام، وهدى الله أهلَ الحق لما اختلفوا فيه بإذنه، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

#### القاعدة الثانية عشرة مراتب إحصاء أسماء الله تعالى

مراتب إحصاء أسمائه - تبارك وتعالى - التي من أحصاها دخل الجنة، وهذا هو قُطْب السعادة ومدار النجاة والفلاح.

المرتبة الأولى: إحصاء ألفاظها وعددها.

المرتبة الثانية: فهم معانيها ومدلولها.

المرتبة الثالثة: دعاؤه بها، كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآ لُهُ لَلْحُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف:١٨٠].

وهو مرتبتان: أحدهما: دعاء ثناء وعبادة.

والثاني: دعاء طلب ومسألة.

فلا يُثنى عليه إلا بأسمائه الجسنى وصفاته العُلَى، ولذلك لا يُسئل إلا بها، فلا يقال: يا موجود، أو يا شيء، أو يا ذات اغفر لي وارحمني!! بل يُسئل في كلِّ مطلوب باسمٍ يكون مقتضياً لذلك المطلوب، فيكون السائل متوسِّلاً إليه بذلك الاسم، ومن

تأمل أدعية الرُّسُل، ولا سيها خاتمهم وإمامهم – صلوات الله وسلامه عليهم – وجدَها مطابقةً لهذا.

وهذه العبارة أولى من عبارة من قال: يتخلق بأسهاء الله؛ فإنها ليست بعبارة سديدة، وهي مُنتَزعة من قول الفلاسفة بالتشبُّه بالإله على قَدْر الطاقة، وأحسنُ منها عبارة أبي الحكم بن بَرَّجان، وهي: التعبد، وأحسن منها: العبارة المطابقة للقرآن، وهي الدعاء المتضمن للتعبد والسؤال، فمراتبها أربعة: أشدها إنكاراً عبارة الفلاسفة، وهي: التشبُّه. وأحسن منها عبارة من قال: التخلُّق، وأحسن منها عبارة من قال: التخلُّق، وأحسن منها عبارة من قال: التعبُّد، وأحسن من الجميع: الدعاء، وهي لفظ القرآن.

#### القاعدة الثالثة عشرة حقيقة الأسماء التي تطلق على الله وعلى العباد

اختلف النظار في الأسماء التي تُطْلق على الله وعلى العباد، كالحي والسميع والبصير والعليم والقدير والملك ونحوها.

فقالت طائفة من المتكلمين: هي حقيقة في العبد، مجاز في الرب، وهذا قول غُلاة الجهمية وهو أحبث الأقوال وأشدها فساداً.

الثاني: مقابله وهو: أنها حقيقة في الرب مجاز في العبد، وهذا قول أبي العباس النَّاشِئ.

الثالث: أنها حقيقة فيهها.

وهذا قول الأكثرين، وهو الصواب، واختلاف الحقيقتين فيهما لا يخرجها عن كونها حقيقة فيهما، وللرَّب تعالى منها ما يليق بجلاله، وللعبد منها ما يليق به، وليس هذا موضع التعرض لمأخذ هذه الأقوال، وإبطال باطلها وتصحيح صحيحها، فإن

الغرض الإشارة إلى أمور ينبغي معرفتها في هذا الباب،ولو كان المقصود بسطها لاستدعت سِفْرين أو أكثر.

## القاعدة الرابعة عشرة الاسم والصفة من هذا النوع له ثلاث اعتبارات

أنَّ الاسم والصفة من هذا النوع له ثلاثة اعتبارات:

اعتبار من حيث هو، مع قَطْع النظر عن تقييده بالرَّبِّ أو العبد.

الاعتبار الثاني: اعتباره مضافاً إلى الرب مختصّاً به.

الثالث: اعتباره مضافاً إلى العبد مُقَيداً به، فها لزم الاسم لذاته وحقيقته؛ كان ثابتاً للرب والعبد، وللربِّ منه ما يليق بكهاله، وللعبد منه ما يليق به.

وهذا كاسم السميع الذي يلزمه إدراك المسموعات، والبصير الذي يلزمه رؤية المُبْصَرات، والعليم والقدير وسائر الأسهاء، فإن شرط صحة إطلاقها: حصول معانيها وحقائقها للموصوف بها.

فها لزم هذه الأسهاء لِذَاتها؛ فإثباته للرب – تعالى – لا محذورَ فيه بوجه، بل تثبتُ له على وجه لا يهاثل فيه خلقه ولا يشابههم، فمن نفاه عنه لإطلاقه على المخلوق ألحد في أسهائه وجَحَدَ صفات كهاله، ومن أثبته له على وجه يهاثل فيه خلقه فقد شبّه بخلقه، ومن شبّه الله بخلقه فقد كفر، ومن أثبته له على وجه لا يهاثل فيه خلقه، بل كها يليقُ بجلاله وعظمته؛ فقد بَرِئ من فَرْث التشبيه ودَمِ التعطيل، وهذا طريق أهل السنة.

وما لزم الصفة لإضافتها إلى العبدِ وجبَ نفيه عن الله، كما يلزم حياة العبد من النوم والسِّنَةِ والحاجة إلى الغذاء ونحو ذلك، وكذلك ما يلزم إرادته من حركةِ نفسه

في جلبِ ما ينتفع به ودفع ما يتضرَّر به، وكذلك ما يلزم علوه من احتياجه إلى ما هو عالى عليه، وكونه محمولاً به مفتقراً إليه محاطاً به، كلُّ هذا يجب نفيه عن القدوس السلام تبارك وتعالى.

وما لزم الصفة من جهة اختصاصه – تعالى – بها؛ فإنه لا يثبت للمخلوق بوجه، كعلمه الذي يلزمه القدم والوجوب والإحاطة بكل معلوم، وقدرته وإرادته وسائر صفاته، فإن ما يختص به منها لا يمكن إثباته للمخلوق، فإذا أحطت بهذه القاعدة خُبراً وعَقَلْتَها كها ينبغي خَلصت من الآفتين اللتين هما أصل بلاء المتكلمين: آفة التعطيل، وآفة التشبيه، فإنك إذا وَفَيت هذا المقام حقَّه من التصور أثبتَ لله الأسهاء الحسنى والصفات العُلَى حقيقة، فخلصت من التعطيل، ونفيتَ عنها خصائصَ المخلوقين ومشابهتهم، فخلصت من التشبيه، فتدبَّر هذا الموضع واجعله خَنتك التي ترجع إليها في هذا الباب، والله الموفق للصواب.

#### القاعدة الخامسة عشرة الصفة متى قامت بموصوف لزمها أربعة أمور

إن الصفة متى قامت بموصوفٍ لزمها أمور أربعة: أمران لفظيان، وأمران معنويان. فاللفظيان: ثُبُوتي وسَلْبي، فالثبوتي: أن يُشتق لموصوف منها اسم، والسَّلْبي: أن يمتنع الاشتقاق لغيره.

والمعنويان: ثبوي وسلبي، فالثبوتي: أن يعود حكمها إلى الموصوف ويخبر بها عنه، والسلبي: أنه لا يعود حكمُها إلى غيره، ولا يكون خَبَراً عنه.

وهذه قاعدة عظيمة في معرفة الأسماء والصفات، فلنذكر من ذلك مثالاً واحداً وهي: صفة الكلام، فإنها إذا قامت بمحلِّ كان هو المتكلِّم دون من لم تقم به، وأخبر عنه بها، وعاد حكمها إليه دون غيره، فيقال: قال وأمر ونهى ونادى وناجى

وأخبر وخاطب وتكلم وكلَّم، ونحو ذلك، وامتنعت هذه الأحكام لغيره، فيستدل بهذه الأحكام والأسماء على قيام الصفة به وسلبها عن غيره وعلى عدم قيامها به، وهذا هو أصل السنّة الذي ردُّوا به على المعتزلة والجهمية، وهو من أصح الأصول طَرْداً وعَكْساً.

#### القاعدة السادسة عشرة أسماء الله الحسني لا تدخل تحت حصر

الأسهاء الحسنى لا تدخل تحت حصر ولا تُحكد بعدد، فإن لله - تعالى - أسهاء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمها مَلَكُ مقرَّب ولا نبيٌّ مرسل، كها في الحديث الصحيح: «أَسْأَلُكَ بكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ به نَفْسَكَ، أو أَنزَلْتَهُ في كِتَابِكَ، أو اسْتَأْثَرْتَ بِهِ في عِلْم الغَيْبِ عِنْدَكَ الله فجعل أسهاء ثلاثة أقسام:

قِسْم: سَمَّى به نفسَه، فأظهره لمن شاء من ملائكته أو غيرهم، ولم ينزل به كتابه.

وقسم: أنزل به كتابه فتعرَّفَ به إلى عباده.

وقسم: استأثر به في علم غيبه، فلم يُطْلِع عليه أحداً من خلقه، ولهذا قال: «استأثرْتَ بِهِ» أي: انفردت بعلمه، وليس المراد انفراده بالتسمِّي به؛ لأن هذا الانفراد ثابت في الأسهاء التي أنزل بها كتابه.

ومن هذا قول النبي على في حديث الشفاعة: «فيفتحُ عليَّ من مَحامِدِه بها لا أُحْسِنُه الآن» [عزاه محققه إلى البخاري ومسلم] وتلك المحامد هي بأسهائه وصفاته تبارك وتعالى. ومنه قوله على المُحْصِي ثناءً عليكَ أنْتَ كها أثْنَيْتَ على نَفْسِك» [عزاه محقق الكتاب لمسلم]. وأما قوله على الله تسعة وتسعينَ اسْماً مَنْ أَحْصَاها دَخَلَ الجنة الكتاب لمسلم]. وأحدة. وقوله: «مَنْ أَحْصَاها دَخَلَ الجنة» صفة لا خبر مستقبل.

والمعنى: له أسماء متعددة، مِن شأنها أن من أحصاها دخل الجنة. وهذا لا ينفي أن يكون له تعالى أسماء غيرها، وهذا كها تقول: لفلان مائة مملوك قد أعدهم للجهاد، فلا ينفي هذا أن يكون له مماليك سواهم معدون لغير الجهاد، وهذا لا خلاف بين العلماء فيه.

## القاعدة السابعة عشرة أسماء الله التي تطلق مفردة ومقترنة والتي لا تطلق مفردة

أساؤه - تعالى - منها ما يُطلق عليه مفرداً ومقترناً بغيره، وهو غالب الأسهاء، كالقدير والسميع والبصير والعزيز والحكيم، وهذا يسوغ أن يُدعى به مفرداً ومقترناً بغيره، فتقول: يا عزيز يا حكيم، يا غفور يا رحيم، وأن يفرد كلُّ اسم، وكذلك في الثناء عليه والخبر عنه به يسوغ لك الإفراد والجمع.

ومنها ما لا يطلق عليه بمفرده، بل مقروناً بمقابله؛ كالمانع والضار والمنتقم، فلا يجوز أن يُفرد هذا عن مقابله، فإنه مقرون بالمعطي والنافع والعفق، فهو المعطي المانع، الضار النافع، العفق المنتقم، المعن المذل لأن الكهال في اقتران كل اسم من هذه بها يُقابله؛ لأنه يُرَاد به: أنه المنفرد بالربوبية وتدبير الخلق والتصرف فيهم: عطاء ومنعا، ونفعاً وضرّا، وعَفْواً وانتقاماً. وأما أن يُثنى عليه بمجرَّد المنع والانتقام والإضرار؛ فلا يسوغ، فهذه الأسهاء المزدوجة تجري الاسهان منها مجرى الاسم الواحد الذي يمتنع فَصْل بعض حروفه عن بعض، فهي وإن تعددت جارية مجرى الاسم الواحد، ولذلك لم تجئ مفردة ولم تطلق عليه إلا مقترنة فاعلمه.

فلو قلت: يا مُذِل يا ضار يا مانع، أو أخبرتَ بذلك؛ لم تكن مُثنياً عليه ولا حامداً له حتى تذكر مقابله.

وقال ابن القيم في موضع آخر في هذه المسألة: «من أسمائه الأسماء المزدوجة كالمعز المذل، والخافض الرافع، والقابض الباسط، والمعطي المانع، ومن صفاته

الصفات المتقابلة كالرضا والسخط، والحب والبغض، والعفو والانتقام، وهذه صفات كهال، وإلا لم يتصف بها، ولم يتسمَّ بأسهائها، وإذا كانت صفات كهال فإما أن يعطل مقتضاها وموجبها، وذلك يستلزم تعطيلها في أنفسها، وإما أن تتعلق بغير محلها الذي يليق بأحكامها، وذلك نقص وعيب يتعالى عنه، فتعين تعلقها بمحالها التي تليق بها، وهذا وحده كافٍ في الجواب لمن كان له تفقه في باب الأسهاء والصفات، ولا عبرة بغيره». [شفاء العليل: ٢/ ٦٠٩].

### القاعدة الثامنة عشرة الصفات إما صفات كمال أو نقص أو لا تقتضي واحداً منهما

الصفات ثلاثة أنواع: صفات كهال، وصفات نقص، وصفات لا تقتضي كهالاً ولا نقصاً، وإن كانت القِسْمة التقديرية تقتضي قسها رابعاً وهو: ما يكون كهالاً ونقصاً باعتبارين، والربُّ – تعالى – مُنزَّه عن الأقسام الثلاثة وموصوف بالقسم الأول، فصفاته كلها صفات كهالٍ مَحْض، فهو موصوف من الصفات بأكملها، وله من الكهال أكمله، وهكذا أسهاؤه الدالة على صفاته هي أحسن الأسهاء وأكملها، فليس في الأسهاء أحسن منها، ولا يقوم غيرها مقامها ولا يؤدِّي معناها، وتفسير فلاسم منها بغيره ليسَ تفسيراً بمرادفٍ مَحْض، بل هو على سبيل التقريب والتفهيم.

وإذا عرفت هذا؛ فله سبحانه من كلِّ صفةِ كهالٍ أحسنُ اسمٍ وأكمله وأتمه معنى، وأبعده وأنزهه عن شائبة عيبٍ أو نقص، فله من صفة الإدراكات: العليم الخبير، دون: العاقل الفقيه، والسميع البصير، دون: السامع والباصر والناظر.

ومن صفات الإحسان: البَرُّ الرحيم الودود، دُون: الرفيق والشفوق ونحوهما، وكذلك: العَلِي العظيم، دُون: الرفيع الشريف. وكذلك: الكريم، دُون: السخي، والخالق البارئ المصوِّر، دُون: الفاعل الصانع المُشَكِّل، والغفور العفوُّ،

دون: الصفوح الساتر. وكذلك سائر أسهائه تعالى، يجري على نفسه منها أكملها وأحسنها وما لا يقوم غيرُه مقامَه، فتأمل ذلك، فأسهاؤه أحسن الأسهاء، كها أن صفاته أكمل الصفات، فلا تعدل عها سمّى به نفسَه إلى غيره، كها لا تتجاوز ما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله على الله ما وصفه به المبطلون والمعطّلون.

## القاعدة التاسعة عشرة من أسماء الله الحسنى ما يكون دالاً على عدة صفات

من أسمائه الحسنى ما يكون دالاً على عِدَّة صفات، ويكون ذلك الاسم متناولاً جميعها تناولَ الاسم الدال على الصفة الواحدة لها، كاسْمِه: العظيم والمجيد والصمد، كما قال ابن عباس – فيما رواه عنه ابن أبي حاتم في «تفسيره»: «الصمد: السيد الذي قد كَمُل في سؤدده، والشريف الذي قد كَمُل في شرفه، والعظيم الذي قد كَمُل في عَظَمْته، والحليم الذي قد كَمُل في حلمه، والعليم الذي قد كَمُل في عِلْمه، والحكيم الذي قد كَمُل في حِكْمته، وهو الذي قد كَمُل في أنواع شرفه وسؤدده، وهو الذي قد كَمُل في أنواع شرفه وسؤدده، وهو الله سبحانه وتعالى. هذه صفته لا تنبغي إلا له، ليس له كفواً أحد، وليس كمثله شيء، سبحان الله الواحد القهار» هذا لفظه.

وهذا مما خَفِيَ على كثير ممن تعاطى الكلام في تفسير الأسماء الحُسْنى، ففسَّر الاسم بدون معناه، ونقصه من حيث لا يعلم، فمن لم يُحِطْ بهذا علماً بخَسَ الاسمَ الأعظم حقَّه وهضمَه معناه، فتدبَّرْهُ».

## القاعدة العشرون نثبت لله ما أوجبه على نفسه ونحرم عليه ما حرم على نفسه

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن فرقة أوجبت على الله شريعة بعقولها، وحرمت عليه، وأوجبت ما لم يحرمه على نفسه، ولم يوجبه على نفسه.

وأن فرقة ثانية جوزت عليه ما يتعالى ويتنزه عنه لمنافاة حكمته وحمده وكماله.

والفرقة الثالثة هي الفرقة الوسط التي أثبتت له ما أثبته لنفسه من الإيجاب والتحريم الذي هو مقتضى أسمائه وصفاته، كتحريمه الظلم على نفسه، ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف:٤٩] ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت:٤٦] . [مفتاح دار السعادة باختصار: ٢/ ٤٤٤].

وذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في موضع آخر: «أن الله سبحانه أخبر في كتابه أنه كتب على نفسه الرحمة، وهذا إيجاب منه على نفسه، فهو الموجب، وهو متعلَّق الإيجاب الذي أوجبه، فأوجب بنفسه على نفسه، وقد أكَّد النبي عَلَيْ هذا المعنى بها يوضحه، ويكشف حقيقته بقوله في الحديث الصحيح: «لما قَضَى اللهُ الخلُق كتبَ بيدِه على نفسه في كتابٍ فهو عندَه موضوعٌ فوقَ العَرْشِ: إنَّ رحمتي تَغْلِبُ غَضبي»، وفي لفظ: «سَبقَتْ غَضَبي»، فتأمل كيف أكَّد هذا الطلب والإيجاب بذكر فعل الكتابة وصفة اليد ومحلِّ الكتابة، وأنه كتاب، وذكر مستقر الكتاب، وأنه عنده فوق العرش، فهذا إيجابٌ مؤكَّد بأنواع من التأكيد، وهو إيجاب منه على نفسِه، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم:٤٧]، فهذا حقٌّ أحقَّه على نفسِه، فهو طلب وإيجاب على نفسه بلفظ «الحق» ولفظ «على».

ومنه قول النبي على في الحديث الصحيح لمعاذ: «أتَدْرِي ما حقَّ الله على عبادِه»؟ قلتُ: اللهُ ورسلُه أعلمُ، قال: «حقَّه عليهم أنْ يعبدُوه ولا يُشْرِكوا به شيئاً، أتَدْرِي ما حَقُّ العِبَادِ عَلَى الله إذا فَعَلُوا ذلِكَ»؟ قلت: اللهُ ورسولُه أعْلَم، قال: «حقُّهُمْ عَلَيْهِ أَنْ لا يُعَدِّبهم بالنارِ»، ومنه قوله على في غير حديث: «مَنْ فَعَل كذا وكذا كان حقاً على الله أن يفعل به كذا وكذا» في الوعد والوعيد، فهذا الحقُّ هو الذي أحقَّه على نفسِه.

ومنه الحديثُ الذي في «المسند» من حديث أبي سعيد عن النبي عليه في قولِ الماشي إلى الصلاة: «أسألكَ بحقِّ ممشايَ هذا، وبحقِّ السَّائلينَ عليكَ»، فهذا حقَّ للسائلين عليه هو أحقَّه على نفسِه، لا أنهم هم أوجبوه ولا أحقُّوه، بل أحقَّ على نفسه أن يجيبَ من سأله، كما أحقَّ على نفسِه في حديث معاذ أن لا يعذِّب من عبدَه، فحقُّ السائلين عليه أن يجيبَهم، وحقُّ العابدين له أن يثيبهم، والحقَّان هو الذي أحقَّهما وأوجبهما لا السائلون ولا العابدون، فإنه سبحانه:

مَا للعبادِ عَلَيْهِ حَتِّ وَاجِبٌ كَلاَّ وَلا سَعْي لَدَيْهِ ضَائِعُ الْعَالَةِ عَلَيْهِ صَائِعُ الْعَالِمِ الْعَالَةِ وَهُ وَالكريمُ الوَاسِعُ الْوَاسِعُ الْوَاسِعُ الْوَاسِعُ الْوَاسِعُ الْعَالَةِ وَهُ وَالكريمُ الوَاسِعُ الْوَاسِعُ

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَكِةِ وَٱلَّإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَانِ ﴾ [التوبة:١١١]، فهذا الوعد هو الحق الذي أحقَّه على نفسه وأوجبه.

ونظير هذا ما أخبر به سبحانه من قسمه ليفعلنه نحو قوله: ﴿ فَوَرَيّلِكَ لَنَسْتَكُنَّهُمْ وَالشَّيَطِينَ ﴾ [مريم: ٦٨] وقوله: ﴿ فَالْحَيْنَ ﴾ [مليم: ٦٨] وقوله: ﴿ فَالْحَقُ وَالْحَقَ اَقُولُ ﴾ لأَمَلاَنَ جَهَنَّم مِنكَ وَمِمَن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٤- ٨٥] وقوله: ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَالْحَرُوا مِن دِيَدِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَلتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كُفِرَنَ عَنْهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَادُخِوا مِن دِيَدِهِمْ وَالْودُوا فِي سَبِيلِي وَقَلتَلُوا وَقْتِلُوا لَا كُفِرنَ عَنْهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَادُخُوا مِن دِيَدِهِمْ وَلُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَلتَلُوا وَقْتِلُوا لَا كُفِرنَ عَنْهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَادُخُوا مِن دِيَدِهِمْ وَلُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَلتَلُوا وَقْتِلُوا لَا كُفِرنَ عَنْهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَانَسْعَلَنَ وَلَا الْمَوْسَلِينَ ﴾ [الاعران: ١٩٥] وقوله: ﴿ فَلَنسْعَلَنَّ الْحَبْرِ أَنهُ فِي اللّهُ مَا اللّهُ وَقُولُهُ اللّهُ الْحَبَاراً مؤكّداً بالفَسَم.

والقسمُ في مثل هذا يقتضي الحضَّ والمنعَ بخلاف القَسَم على ما فعله تعالى مثل قوله: ﴿ يَسَ ١٠ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ١٠ إِنَكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس:١-٣]، والقسم على

ثبوت ما ينكره المكذبون، فإنه توكيد للخبر، وهو من باب القسم المتضمن للتصديق، ولهذا تقول الفقهاء: اليمينُ ما اقتضى حضّاً أو منعاً أو تصديقاً أو تكذيباً، فالقسم الذي يقتضي الحضّ والمنع هو من باب الطلب؛ لأن الحضّ والمنع طلبّ. ومن هذا ما أخبر به أنه لا بدَّ أن يفعله لسبق كلماته به؛ كقوله: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنا هَمُ الْمَنصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كِمِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنا اللهُ مُ الْعَلِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١- العبادِنَا اللهُ أَلْمُ الْمَنصُورُونَ ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَا مُلَانًا جَهَنَعَ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [هود: ١١٥]، وقوله: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ ﴾ [هود: ١١٥]، فهذا إخبار عما يفعله ويتركه أنه لسَبْقِ كلمته به فلا يتغير.

ومن هذا تحريمه سبحانه ما حرَّمه على نفسِه، كقوله تعالى فيما يرويه عنه رسوله: «يا عِبَادي إني حرَّمتُ الظلمَ على نَفْسي وجعلتُه بينكُمْ مُحرَّماً» [عزاه محقق الكتاب لمسلم عن أبي ذر]، فهذا التحريم نظير ذلك الإيجاب، ولا يُلتفت إلى ما قيل في ذلك من التأويلات الباطلة، الذي يَجْزم الناظر في سِيَاق هذه المواضع ومقصودها يبعثد المراد منها؛ كقول بعضهم: إن معنى الإيجاب والكتابة في ذلك كلّه هو إخباره به، ومعنى: ﴿كَتَبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [الانعام:٥٥]، أخبر بها عن نفسه، وقوله: ﴿حَرَّمْتُ الظُلْمَ عَلَى نَفْسِي» أي: أخبرتُ أنه لا يكون، ونحو ذلك مما يتيقن المرءُ أنه ليس هو المراد بالتحريم، بل الإخبار هاهنا هو الإخبار بتحريمه وإيجابه على نفسه، فمتعلَّق الخبر، ولهذا إذا قال القائل: «أوجبتُ على نفسي صوماً»، فإن متعلَّق يتضمَّن إبطال الخبر. ولهذا إذا قال القائل: «أوجبتُ على نفسي صوماً»، فإن متعلَّق وجوب الصوم على نفسِه، فإذا قيل: إن معناه: «أخبرتُ بأني أصوم» كان ذلك إلغاءً وبطالاً لمقصود الخبر، فتأمله.

وإذا كان معقولاً من الإنسان أنه يوجب على نفسه ويحرِّم، ويأمرها وينهاها، مع كونه تحتَ أمرِ غيرِه ونهيه، فالآمر الناهي الذي ليس فوقه آمر ولا ناه؛ كيف يمتنع في حقّه أن يجرم على نفسه ويكتب على نفسه، وكتابته على نفسه سبحانه تستلزم إرادته لما كتبه ومحبته له ورضاه به، وتحريمه على نفسه يستلزم بُغْضَه لما حرَّمه، وكراهته له، وإرادة أن لا يفعله، فإن محبَّته للفعل تقتضي وقوعه منه، وكراهته لأن يفعله تمنع وقوعه منه، وهذا غير ما يجبه – سبحانه – من أفعال عباده ويكرهه، فإن محبَّة ذلك منهم لا تستلزم وقوعه، وكراهته منهم لا تمنع وقوعه، ففرقٌ بينَ فعله هو سبحانه، وبين فِعْل عباده الذي هو مفعوله مع كراهته وبغضه له، ويتخلف مع محبته له ورضاه به، بخلاف فعله هو سبحانه، فهذا نوع وذاك نوع، فتدبر هذا الموضع الذي هو مَزَلَّة أقدام الأولين والآخرين إلا من عصمه الله وهداه إلى صراط مستقيم. وتأمل أين تكون محبته وكراهته موجبة لوجود الفعل ومانعةً من وقوعه، وأين تكون المحبة منه والكراهة لا توجب وجود الفعل ولا تمنع وقوعه». [بدائع الفوائد: ٢/ ١٤٢-١٤٣].

#### القاعدة الحادية والعشرون الحكمة من تقديم بعض أسمائه على بعض

بيّن العلاّمة ابن القيم رحمه الله أن العطف بالواو لا يقتضي ترتيباً ولا تعقيباً، ولكن التقديم والتأخير مع ذلك لا بدَّ له من حكمة في كتاب الله وسنّة رسوله ﷺ، وسأقتصر من كلامه على ما يتعلق بأسهاء الله تبارك وتعالى.

فقد ذكر أنه ورد في كلام الله عز وجل «سميع عليم، ولم يجئ عليم سميع، وكذلك عزيز حكيم، وغفور رحيم، وفي موضع واحد من القرآن قدم الرحيم على الغفور، وليس شيء من ذلك يخلو عن فائدة وحكمة، لأنه كلام الحكيم الخبير». [بدائع الفوائد: ١/٧٥].

وبعد أن بين الأسباب التي تتقدم المعاني بعضها على بعض قال: «قدم العزيز على الحكيم، لأنه عزّ، فلما عزَّ حكم». [بدائع الفوائد: ١/ ٥٩].

وبيّن رحمه الله تعالى أن تقديم السميع على البصير، وسميع على بصير تقديم بسبب الرتبة، فرتبة السميع مقدمة على البصير، وسميع على بصير. [بدائع الفوائد: ١/٩٥].

«وأما تقديم الغفور على الرحيم، فهو أولى بالطبع، لأن المغفرة سلامة، والرحمة غنيمة، والسلامة تُطلب قبل الغنيمة، وفي الحديث أن النبي على قال لعمرو ابن العاص: «أبعثك وجهاً يسلمك الله فيه ويغنمك، وأزعب لك زعبة من المال» [عزاه محققه إلى أحمد والحاكم وصححه ووافقه الذهبي]. فهذا من الترتيب البديع، بدأ بالسلامة قبل الغنيمة، وبالغنيمة قبل الكسب.

وأما قوله: ﴿ وَهُو اَلرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ [سبأ: ٢] فالرحمة هناك متقدمة على المغفرة، فإما بالفضل والكمال، وإما بالطبع؛ لأنها منتظمة بذكر أصناف الخلق من المكلفين وغيرهم من الحيوان، فالرحمة تشملهم، والمغفرة تخصهم، والعموم بالطبع قبل الخصوص كقوله: ﴿ وَمَكْتَهِكَ مُومًانًا ﴾ [الرحمن: ٢٦] وكقوله: ﴿ وَمَكْتَهِكَيْهِ وَرُسُلِهِ وَرَمُنالًا ﴾ [البقرة: ٩٨] ». [بدائع الفوائد: ١٠/١].

# القاعدة الثانية والعشرون اقتران أحد أسمائه أو صفاته باسم آخر أو صفة أخرى يفيد كمالاً زائداً

أفاد ابن القيم رحمه الله تعالى أن بعض أسمائه أو صفاته إذا اقترن باسم آخر أو صفة أخرى، أفاد معنى زائداً عن الاسمين أو الصفتين، وفي ذلك يقول: «إن اقتران أحد اسميه أو صفتيه باسم آخر أو صفة أخرى له كمال زائد على الكمال بكل واحد منها، فله كمال من ملكه، وكمال من حمده، وكمال من اقتران أحدهما بالآخر، فإن الملك بلا حمد يستلزم نقصاً، والحمد بلا ملك يستلزم عجزاً، والحمد مع الملك غاية الكمال.

ونظير هذا العزة والرحمة، والعفو والقدرة، والغنى والكرم، فوسط الملك بين الجملتين، فجعله محفوفاً بحمدٍ قبله وحمدٍ بعده، ثم عقّب هذا الحمد والملك باسم الحكيم الخبير الدالين على كمال الإرادة، وأنها لا تتعلق بمراد إلا لحكمة بالغة، وعلى كمال العلم، وأنه كما يتعلق بظواهر المعلومات فهو متعلق ببواطنها التي لا تدرك إلا بخبره، فنسبة الحكمة إلى الإرادة كنسبة الخبرة إلى العلم، فالمراد ظاهر والحكمة باطنة، والعلم ظاهر والخبرة باطنة، فكمال الإرادة أن تكون واقعة على وجه الحكمة، وكمال العلم أن يكون كاشفاً عن الخبرة، فالخبرة باطن العلم وكماله، والحكمة باطن الإرادة وكمالها، فتضمّنت الآية إثبات حمده وملكه وحكمته وعلمه، على أكمل الوجوه، ثم ذكر تفاصيل علمه بها ظهر وما بطن في العالم العلوي والسفلي، فقال: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأَ﴾ [سبأ:٢] ثم ختم الآية بصفتين تقتضيان غاية الإحسان إلى خلقه، وهما الرحمة والمغفرة، فيجلب لهم الإحسان والنفع على أتم الوجوه برحمته، ويعفو عن زلتهم، ويهب لهم ذنوبهم، ولا يؤاخذهم بها بمغفرته، فقال: ﴿ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ﴾ [سبأ: ٢] فتضمنت هذه الآية سعة علمه ورحمته، وحكمه ومغفرته.

وهو سبحانه يقرن بين سعة العلم والرحمة كما يقرن بين العلم والحلم، فمن الأول قوله: ﴿ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَبِّحَمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر:٧]، ومن الثاني ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [النساء:١٢] فما قُرِن شيء إلى شيء أحسن من حلم إلى علم، ومن رحمة إلى علم.

وحملة العرش أربعة، اثنان يقولان: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك، لك الحمد على حلمك بعد علمك. واثنان يقولان: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك، لك الحمد على عفوك بعد قدرتك.

فاقتران العفو بالقدرة كاقتران الحلم والرحمة بالعلم، لأن العفو إنها يحسن عند القدرة، وكذلك الحلم والرحمة إنها يحسنان مع العلم، وقدم الرحيم في هذا الموضع لتقدم صفة العلم، فحسن ذكر الرحيم بعده ليقترن به فيطابق قوله: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ صَعُلَ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر:٧]». [بدائع الفوائد: ١/٣٧].

## القاعدة الثالثة والعشرون ختم الآية بما يناسب موضوعها، وختم الدعاء بما يناسب المطلوب

نبّه ابن القيم رحمه الله تعالى إلى أن النصوص القرآنية تختم بالأسماء التي تقتضي المعنى الذي تتحدث الآية عنه، وعلى الداعي والمتحدث أن يأتي من أسماء الله وصفاته بها يقتضي ذلك، فلا بدّ من التناسب بين الموضوع والاسم الذي يورده المتحدث أو الداعي، يقول ابن القيم عن اسم الله «المجيد» الذي نختم به الصلاة على النبي على النبي على النبي ألى الله على النبي على النبي على النبي المناه على النبي المناه على النبي المناه على النبي المناه المناه المناه الله المناه والمناه المناه والمناه المناه والمناه والمناه المناه والمناه وله والمناه والمن

ومنه: الحديث الذي في المسند والترمذي: «ألظوا بيا ذا الجلال والإكرام»، ومنه: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت المنان، بديع السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام» فهذا سؤال له وتوسل إليه وبحمده، وأنه الذي لا إله إلا هو المنان، فهو توسل إليه بأسمائه وصفاته، وما أحق ذلك بالإجابة وأعظمه موقعاً عند المسؤول، وهذا باب عظيم من أبواب التوحيد أشرنا إليه إشارة، وقد فتح لمن بصره الله تعالى». [بدائع الفوائد: ١/١٤٤].

# القاعدة الرابعة والعشرون توسط حرف العطف بين أسماء الله أحياناً وتركه غالباً

بين ابن القيم أن بعض أساء الله يتوسط حرف العطف بينها عند ورودها في كتاب الله، وهذا قليل، والأكثر أنها ترد بلا عطف، وفي ذلك يقول: «الصفات إذا ذكرت في مقام التعداد فتارة يتوسط بينها حرف العطف لتغايرها في نفسها، وللإيذان بأن المراد ذكر كل صفة بمفردها، وتارة لا يتوسطها العاطف لاتحاد موصوفها وتلازمها في نفسها وللإيذان بأنها في تلازمها كالصفة الواحدة، وتارة يتوسط العاطف بين بعضها ويحذف مع بعض بحسب هذين المقامين.

فإذا كان المقام مقام تعداد الصفات من غير نظر إلى جمع أو انفراد حسن إسقاط حرف العطف، وإن أُريد الجمع بين الصفات أو التنبيه على تغايرها حسن إدخال حرف العطف، فمثال الأول: ﴿ التَّنَيِبُونَ الْعَكِيدُونَ التحريم: ٥].

ومثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [الحديد:٣]، وتأمل كيف اجتمع النوعان في قوله تعالى: ﴿ حَمْ اللهِ اَلْعَزِيلِ الْكِنْكِ مِنَ ٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللهِ اللّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

أحدهما: يتعلق بالإساءة والإعراض وهو المغفرة.

والثاني: يتعلق بالإحسان والإقبال على الله تعالى والرجوع إليه، وهو التوبة، فتقبل هذه الحسنة وتغفر تلك السيئة.

وحَسَنَ العطف هاهنا هذا التغاير الظاهر، وكلما كان التغاير أبين كان العطف أحسن، ولهذا جاء العطف في قوله: ﴿ هُوَ ٱلْأَوْلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّنهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [الحديد:٣] وترك في قوله: ﴿ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ﴾ [الحشر:٢٣]، وقوله: ﴿ ٱلْمَالِكُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر:٢٤]، وأما: ﴿ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّولِ ﴾ [غافر:٣] فترك العطف بينها لنكتة بديعة، وهي الدلالة على اجتماع هذين الأمرين في ذاته سبحانه، وأنه حال كونه شديد العقاب، فهو ذو الطول، وطوله لا ينافي شدة عقابه، بل هما مجمعان له بخلاف الأول والآخر، فإن الأولية لا تجامع الآخرية، ولهذا فسرها النبي على الله بقوله: «أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء» وأنت الآخريته أبديته.

فإن قلت: فما تصنع بقوله: والظاهر والباطن، فإن ظهوره تعالى ثابت مع بطونه، فيجتمع في حقه الظهور والبطون، والنبي على فسر الظاهر بأنه الذي ليس فوقه شيء، والباطن بأنه الذي ليس دونه شيء، وهذا العلو والفوقية مجامع لهذا القرب والدنو والإحاطة.

قلت: هذا سؤال حسن، والذي حسن دخول الواو هاهنا أن هذه الصفات متقابلة متضادة وقد عطف الثاني منهما على الأول للمقابلة التي بينهما والصفتان الأخريان كالأوليين في المقابلة، ونسبة الباطن إلى الظاهر كنسبة الآخر إلى الأول، فكما حسن العطف بين الأوليين حسن بين الأخريين. [بدائع الفوائد: ٣/ ٤٥].

وبيّن ابن القيم رحمه الله تعالى في موضع آخر أن: «القاعدة أن الشيء لا يُعْطَف على نفسه، لأن حروف العطف بمنزلة تكرار العامل،لأنك إذا قلت: قام زيد وعمرو، فهي بمعنى: قام زيد وقام عمرو، والثاني غير الأول، فإذا وجدت مثل قولهم كذباً وميناً، فهو لمعنى زائد في اللفظ الثاني، وإن خفى عنك.

ولهذا يبعد جداً أن يجيء في كلامهم جاءني عمر وأبو حفص ورضي الله عن أبي بكر وعتيقه، فإن الواو إنها تجمع بين الشيئين لا بين الشيء الواحد، فإذا كان في الاسم الثاني فائدة زائدة على معنى الاسم الأول كنت مخيراً في العطف وتركه، فإن عطفت فمن حيث عصدت تعداد الصفات وهي متغايرة، وإن لم تعطف فمن حيث كان في كل منها ضمير هو الأول، فعلى الوجه الأول تقول: زيد فقيه شاعر كاتب، وعلى الثاني فقيه وشاعر وكاتب، كأنك عطفت بالواو الكتابة على الشعر، وحيث لم تعطف أتبعت الثاني الأول، لأنه هو هو من حيث اتحد الحامل للصفات.

وأما في أسماء الرب تبارك وتعالى فأكثر ما يجيء في القرآن الكريم بغير عطف، نحو: السميع العليم، العزيز الحكيم، الغفور الرحيم، الملك القدوس السلام إلى آخرها، وجاءت معطوفة في موضعين: أحدهما في أربعة أسماء وهي: ﴿ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالنَّانِي في بعض الصفات بالاسم الموصول، مثل قوله: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَىٰ ﴿ وَالنَّانِي في بعض الصفات بالاسم الموصول، مثل قوله: ﴿ ٱلّذِي خَلَقَ فَسَوَىٰ ﴾ [الأعل: ٢-٤].

ونظيره: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ وَنِهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴿ وَنَظِيرِهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ألا ترى أنك إذا شعرت بصفة المغفرة انتقل ذهنك منها إلى الرحمة، وكذلك إذا شعرت بصفة السمع انتقل الذهن إلى البصر، وكذلك: ﴿ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾

[الحشر:٢٤]، وأما تلك الأسهاء الأربعة فهي ألفاظ متباينة المعاني متضادة الحقائق في أصل موضوعها، وهي متّفقة المعاني متطابقة في حق الرب تعالى، لا يبقى منها معنى بغيره، بل هو أول كها أنه آخر، وظاهر كها أنه باطن.

ولا يناقض بعضها بعضاً في حقه، فكان دخول الواو صرفاً لوهم المخاطب قبل التفكر والنظر عن توهم المحال واحتمال الأضداد، لأن الشيء لا يكون ظاهراً باطناً من وجه واحد، وإنها يكون ذلك باعتبارين، فكان العطف هاهنا أحسن من تركه لهذه الحكمة، هذا جواب السهيلي.

وأحسن منه أن يقال: لما كانت هذه الألفاظ دالة على معانٍ متباينة، وأن الكهال في الاتصاف بها على تباينها أتى بحرف العطف الدال على التغاير بين المعطوفات إيذاناً بأن هذه المعاني مع تباينها فهي ثابتة للموصوف بها، ووجه آخر وهو أحسن منها، وهو أن الواو تقتضي تحقيق الوصف المتقدم، وتقريره يكون في الكلام متضمناً لنوع من التأكيد من مزيد التقرير، وبيان ذلك بمثال نذكره مرقاة إلى فهم ما نحن فيه: إذا كان لرجل مثلاً أربع صفات هي: عالم وجواد وشجاع وغني، وكان المخاطب لا يعلم ذلك أو لا يقرّ بِه ويعجب من اجتماع هذه الصفات في رجل، فإذا قلت: زيد عالم وكان ذهنه استبعد ذلك، فتقول: وجواد، أي: وهو مع ذلك جواد، فإذا قدرت استبعاده لذلك قلت: وشجاع، أي: وهو مع ذلك شجاع وغني، فيكون في العطف مزيد تقرير وتوكيد لا يحصل بدونه، تدرأ به توهم الإنكار، وإذا عرفت هذا فالوهم قد يعتريه إنكار لاجتماع هذه المقابلات في موصوف واحد، فإذا قيل: هو الأول ربها سرى الوهم إلى أن كونه أولاً يقتضي أن يكون الآخر غيره، لأن الأولية والآخرية من المتضايفات.

وكذلك الظاهر والباطن، إذا قيل: هو ظاهر ربها سرى الوهم إلى أن الباطن مقابله، فقطع هذا الوهم بحرف العطف الدال على أن الموصوف بالأوليّة هو

الموصوف بالآخرية، فكأنه قيل: هو الأول وهو الآخر، وهو الظاهر وهو الباطن لا سواه، فتأمل ذلك فإنه من لطيف العربية ودقيقها.

والذي يوضح لك ذلك أنه إذا كان للبلد مثلاً قاض وخطيب وأمير فاجتمعت في رجل، حَسُنَ أن تقول: زيد هو الخطيب والقاضي والأمير، وكان للعطف هنا مزيّة ليست للنعت المجرد، فعطف الصفات هاهنا أحسن قطعاً لوهم متوهم أن الخطيب غيره وأن الأمير غيره، وأما قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّئْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى الطَوْلِ لا إِللهَ إِلا هُو ﴾ [غافر: ٣] فعطف في الاسمين الأولين دون الأخيرين». [بدائع الفوائد: ١/ ١٦٩- ١٧١، وراجع أيضاً بدائع الفوائد: ٣/ ٩١٤، طبعة مجمع الفقه].

#### القاعدة الخامسة والعشرون لا يجوز إثبات خصائص المخلوقين لرب العالمين

كثير من نفات الصفات التي أثبتها الحق لنفسه أو أثبتها له رسوله يتبادر إلى قلوبهم عندما تطرق أسهاء الله وصفاته مسامعهم المعاني القذرة السيئة، فأول ما يتبادر إلى نفوسهم أن هذه الصفات هي صفات المخلوقين، ولذلك فإنهم يبادرون إلى نفيها زاعمين أنهم يريدون تنزيه الباري تبارك وتعالى عن مشابهة المخلوقين، وقد بين العلامة أبن القيم رحمه الله أن خصائص المخلوقين لا يجوز ابتداءً إثباتها لرب العالمين، وبهذا نطرد هذا الخاطر السيئ الذي ضل به كثير من عباد الله، يقول في ذلك رحمه الله تعالى:

«خصائص المخلوقين لا يجوز إثباتها لرب العالمين، بل الصفة المضافة إلى الله لا يلحقه فيها شيء من خصائصهم فإثباتها له كذلك لا يحتاج معه إلى تأويل، فإن الله ليس كمثله شيء.

وقد تقدم أن خصائص المخلوقين غير داخلة في الاسم العام فضلاً عن دخولها في الاسم الخاص المضاف إلى الرب تعالى، وأنها لا يدل اللفظ عليها بوضعه حتى يكون نفيها عن الرب تعالى صرفاً للفظ عن حقيقته.

ومن اغتفر دخولها في الاسم المضاف إلى الرب، ثم توسّل بذلك إلى نفي الصفة عنه فقد جمع بين التشبيه والتعطيل، وأما من لم يدخلها في مسمى اللفظ الخاص، ولا أثبتها للموصوف فقوله محض التنزيه، وإثبات ما أثبت الله تعالى لنفسه، فتأمل هذه النكتة، ولتكن منك على ذكر في باب الأسهاء والصفات، فإنها تزيل عنك الاضطراب والشبهة، والله تعالى الموقف للصواب». [بدائع الفوائد: ٢/ ٧٧].

#### القاعدة السادسة والعشرون

### أسماء الله كلها حسني ولو كانت مجردة عن المعاني لم تكن حسني

قال ابن القيم رحمه الله تعالى مبيناً هذه المسألة: «أسهاء الرب تعالى كلّها أسهاء مدح، ولو كانت ألفاظاً مجردة لا معاني لها، لم تدل على المدح، وقد وصفها الله سبحانه بأنها حسنى كلّها، فقال: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَأَدَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلّذِينَ سبحانه بأنها حسنى كلّها، فقال: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَأَدَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلّذِينَ سبحانه بأنها حسنى كلّم تكن حسنى للمجرد اللفظ، بل لدلالتها على أوصاف الكهال.

ولهذا لما سمع بعضُ العرب قارئاً يقرأ: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

ولهذا إذا ختمت آية الرحمة باسم عذاب، أو بالعكس، ظهر تنافر الكلام، وعدمُ انتظامه». [جلاء الأفهام: ١٧٣-١٧٤].

وقال في موضع آخر: «لو كانت ألفاظاً لا معاني لها فيها لم تكن حسنى، ولا كانت دالةً على مدح ولا كمال، ولساغ وقوع أسماء الانتقام والغضب في مقام الرحمة والإحسان، وبالعكس. فيقال: اللهمَّ إني ظلمتُ نفسي، فاغفر لي إنك أنت المنتقمُ، واللهم أعطني، فإنك أنت المنتقمُ،

ونفي معاني أسمائه الحسنى من أعظم الإلحاد فيها، قال تعالى: ﴿ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَنَيِهِ مَسَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الاعراف:١٨٠] ولأنها لو لم تدل على معانٍ وأوصافٍ لم يَجُزْ أَنْ يخبرَ عنها بمصادرها ويوصف بها، لكنّ الله أخبرَ عن نفسه بمصادرها، وأثبتها لنفسه، وأثبتها له رسوله، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ هُو ٱلرَّزَاقُ وَاللّهَوَةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات:٥٨] فعلم أن «القويّ» من أسمائه، ومعناه الموصوف بالقوة، وكذلك قوله: ﴿ فَلِلّهِ ٱلْعِنَّةُ جَمِيعًا ﴾ [فاطر:١٠] فالعزيز من له العزة، فلولا ثبوت القوة والعزة له لم يُسَمَّ قوياً ولا عزيزاً، وكذلك قوله: ﴿ أَنزَلَهُ, بِعِلْمِ اللّهِ ﴾ [النساء:١٦٦] ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ﴾ [البقرة:٥٥].

وفي الصحيح عن النبي ﷺ: "إنَّ الله لا يَنَامُ، ولا يَنْبَغي لَهُ أَنْ يَنَامَ، يَخْفِضُ القِسْطَ ويَرْفَعُهُ، يُرْفَعُ إليهِ عَمَلُ اللَّيلِ قَبْلَ النَّهارِ، وعَمَلُ النَّهارِ قَبْلَ اللَّيل، حِجابُهُ النُّورُ، لَوْ كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إليهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ "[مسلم في النُّورُ، لَوْ كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إليهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ "[مسلم في صحيحه] فأثبتَ المصدر الذي اشتُقَ منه اسمه «البصير».

وفي صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها: «الحمدُ لله الَّذي وَسِع سَمْعُهُ الْأَصْوات» [علقه البخاري في صحيحه، ووصله أحمد والنسائي].

وفي الصحيح حديث الاستخارة: «اللَّهُمَّ إني أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ» [عزاه محقق الكتاب إلى البخاري] فهو قادر بقدرة.

وقال تعالى لموسى: ﴿إِنِّي أَصَّطَ فَيَــتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَاتِي وَبِكَلَامِي ﴾ [الأعراف:١٤٤] فهو متكلمٌ بكلام.

وهو العظيمُ الذي له العظمة، كما في الصحيح عنه ﷺ: «يقول الله تعالى: العَظَمةُ إزاري، والكبرياءُ رِدَائي» [عزاه محقق الكتاب لمسلم].

وهو الحكيمُ الذي له الحكم: ﴿ فَأَلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ ﴾ [غافر:١٢].

وأجمع المسلمون أنه لو حلف بحياة الله، أو سمعه، أو بصره، أو قوته، أو عزته، أو عزته، أو عظمته: انعقدت يمينُه، وكانت مكفرة، لأن هذه صفات كماله التي اشتُقت منها أسماؤه.

وأيضاً: لو لم تكن أسماؤه مشتملة على معانٍ وصفات لم يسغ أنْ يُخْبَرَ عنه بأفعالها، فلا يقال: يسمع ويرى، ويعلم ويقدر ويريد، فإنَّ ثبوت أحكام الصفات فرع ثبوتها. فإذا انتفى أصل الصفة استحال ثبوت حكمها.

وأيضاً فلو لم تكن أساؤه ذوات معانٍ وأوصافٍ لكانت جامدةً كالأعلام المحضة، التي لم تُوضعُ لمساها باعتبار معنى قام به، فكانت كلها سواء، ولم يكن فرق بين مدلولاتها، وهذا مكابرة صريحة، وبَهْت بَيِّن، فإن من جعل معنى اسم «القدير» هو معنى اسم «السميع، البصير» ومعنى اسم «التواب» هو معنى اسم «المنتقم» ومعنى اسم «المعطي» هو معنى اسم «المانع» فقد كابر العقل واللغة والفطرة». [مدارج السالكين: ١/١٥].

#### القاعدة السابعة والعشرون أسماء الله مشتقة من أوصافه وأفعاله لا من مخلوقاته

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «الربُّ تعالى يشتق له من أوصافه ومن أفعاله أسهاء، ولا يشتق له من مخلوقاته، فكل اسم من أسهائه فهو مشتق من صفة من صفاته، أو فعل قائم به، فلو كان يشتق له اسم باعتبار المخلوق المنفصل لَسُمِّي: متكوناً ومتحركاً وساكناً وطويلاً وأبيض وغير ذلك؛ لأنه خالق هذه الصفات، فلما لم يطلق عليه اسم من ذلك مع أنه خالقه، عُلم أنها تشتق أسهاؤه من أفعاله وأوصافه القائمة به، وهو سبحانه لا يتصف بها هو مخلوق منفصل عنه، ولا يتسمى باسمه.

ولهذا كان قول من قال: إنه يسمى متكلماً بكلام منفصل عنه خلقه في غيره، ومريداً بإرادة منفصلة عنه، وعادلاً بعدل مخلوق منفصل هو المخلوق، وخالقاً بخلق منفصل عنه هو المخلوق قولاً باطلاً مخالفاً للعقل والنقل واللغة مع تناقضه في نفسه؛ فإنه إن اشتق له اسم باعتبار مخلوقاته لزم طرد ذلك في كل صفة أو فعل خلقه، وإن خُصَّ ذلك ببعض الأفعال والصفات دون بعض كان تحكماً لا معنى له.

وحقيقة قول هؤلاء أنه لم يقم به عدل، ولا إحسان، ولا كلام، ولا إرادة، ولا فعل ألبتة، ومن تَجهَّم منهم نفى حقائق الصفات، وقال: لم تقم به صفة ثبوتية، فنفوا صفاته وردُّوها إلى السلوب والإضافات، ونفوا أفعاله وردُّوها إلى المصنوعات المخلوقات.

وحقيقة هذا أن أسهاءه تعالى ألفاظ فارغة عن المعاني لا حقائق لها، وهذا من الإلحاد فيها، وإنكار أن تكون حسنى، وقد قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آسَمَنَهِهِ مَا سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٠].

وقد دَلَّ القرآن والسنّة على إثبات مصادر هذه الأسماء له سبحانه وصفاً كقوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِللّهِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة:١٦٥] وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ

ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات:٥٨] وقوله: ﴿ فَأَعَلَمُواْ أَنَّمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ ﴾ [هود:١٤] وقوله على الأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه » [مسلم في صحيحه]، وقول عائشة: «الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات» [البخاري تعليقاً مجزوماً به] وقوله على الخلق » [مسلم في صحيحه]، وقوله: «أسألك بعلمك الغيب، وقدرتك على الخلق» [النسائي والبزار في مسنده] ».

#### القاعدة الثامنة والعشرون آثار أسماء الله الحسني

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في ذلك: «أسهاءُ الله الحسنى تقتضي آثارُها اقتضاءَ الأسباب التامة لمسبباتها، فاسمُ «السميع، البصير» يقتضي مسموعاً ومبصراً، واسمُ «الرزاق» يقتضي مرزوقاً، واسمُ «الرحيم» يقتضي مرحوماً، وكذلك أسهاءُ «الغفور، والعفو، والتواب، والحليم» يقتضي من يغفر له، ويتوبُ عليه، ويعفو عنه، ويحلم.

ويستحيلُ تعطيل هذه الأسهاء والصفات، إذ هي أسهاء حسنى وصفات كهال، ونعوت جلال، وأفعال حكمة وإحسان وجود، فلا بد من ظهور آثارها في العالم، وقد أشار إلى هذا أعلم الخلق بالله، صلوات الله وسلامه عليه، حيث يقول: "لَوْ لَمْ تُذْنِبُوا لَذَهبَ اللهُ بِكُمْ، ولَجَاءَ بِقَوْم يُذْنِبُونَ، ثُمَّ يَسْتَغْفِرُونَ فَيَغْفِرُ لَمُمْ" [مسلم في صحيحه].

وأنتَ إذا فرضتَ الحيوانَ بجملته معدوماً، فمن يرزقُ الرزاقُ سبحانه؟ وإذا فرضتَ المعصيةَ والخطيئةَ منتفيةً من العالم، فلمن يغفر؟ وعمن يعفو؟ وعلى من يتوب ويحلم؟ وإذا فرضتَ الفاقات كلَّها قد سُدَّت، والعبيدُ أغنياءُ معافون، فأين السؤالُ والتضرعُ والابتهالُ؟ والإجابةُ وشهودُ الفضلِ والمِنَّة والتخصيص بالإنعام والإكرام؟.

فسبحان من تعرَّفَ إلى خلقه بجميع أنواع التعرُّفات، ودهَّم عليه بأنواع الدلالات، وفتحَ لهم إليه جميعَ الطرقات، ثم نصبَ إليه الصراط المستقيمَ. وعَرَّفهم

به ودلَّم عليه ﴿ لِيَهْ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةِ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَى عَنْ بَيِّنَةٍ وَإِلَّ أَللَّهُ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال:٢١]». [مدارج السالكين:١/ ٢٤٠].

# القاعدة التاسعة والعشرون اتضاق الصحابة وعدم اختلافهم في مسائل الأسماء والصفات

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "لم يتنازع الصحابة في مسألة واحدة من مسائل الأسهاء والصفات والأفعال، بل كلهم على إثبات ما نطق به الكتابُ والسنة كلمة واحدة من أولهم إلى آخرهم، لم يَسُوموها تأويلاً، ولم يُحرِّفوها عن مواضعها تبديلاً، ولم يبدو الشيء منها إبطالاً، ولا ضربوا لها أمثالاً، ولم يَدْفَعُوا في صدورها وأعجازها، ولم يقل أحد منهم: يجب صَرْفها عن حقائقها، وحملها على مجازها، بل تلقّوها بالقبول والتسليم، وقابلوها بالإيهان والتعظيم، وجعلوا الأمر فيها كلها أمراً واحداً، وأجروها على سَنن واحد، ولم يفعلوا كما فعل أهلُ الأهواء والبِدَع حيث جعلوها عِضِينَ، وأقروا ببعضها وأنكروا بعضها من غير فُرْقان مبين، مع أن اللازم لهم فيها أنكروه كاللازم فيها أقروا به وأثبتوه». [أعلام الموقعين: ٢/ ٩١].

#### القاعدة المتممة للثلاثين تفاضل صفات الباري فيما بينها

استدل ابن القيم رحمه الله تعالى على تفاضل أسهاء الله وصفاته فيها بينها بحديث الرسول على الذي يقول فيه: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وأعوذ بعفوك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أُحصي ثناءً عليك أنت كها أثنيت على نفسك». [عزاه محقق الكتاب لمسلم في صحيحه].

وقال ابن القيم رحمه الله مبيناً وجه الاستدلال بهذا الحديث: «وبعض صفاته وأفعاله سبحانه أفضل من بعض، فإن المستعاذ به منها أفضل من المستعاذ منه، وهذا

كما أن صفة الرحمة أفضل من صفة الغضب، ولذلك كان لها الغلبة والسبق، وكذلك كلامه سبحانه هو صفته، ومعلوم أن كلامه الذي يثني به على نفسه، ويذكر فيه أوصافه وتوحيده أفضل من كلامه الذي يذم به أعداءه ويذكر أوصافهم، ولهذا كانت سورة «الإخلاص» أفضل من سورة «تبّت»، وكانت تعدل ثلث القرآن دونها.

وكانت آية الكرسي أعظم آية في القرآن، ولا تُصْغ إلى قول من غلظ حجابه: إن الصفات قديمة، والقديم لا يتفاضل، فإن الأدلة السمعية والعقلية تبطل قوله.

وقد جعل سبحانه ما كان من الفضل والعطاء والخيرة وأهل السعادة بيده اليمنى، وما كان من العدل والقبض باليد الأخرى، ولهذا جعل أهل السعادة في قبضته اليمنى، وأهل الشقاوة في القبضة الأخرى، والمقسطون على منابر من نور عن يمينه، والساوات مطويات بيمينه، والأرض باليد الأخرى.

ومنها أن الغضب والرضا والعفو والعقوبة لما كانت متقابلة استعاذ بأحدهما من الآخر، فلم جاء إلى الذات المقدسة التي لا ضدَّ لها ولا مقابل قال: «وأعوذ بك منك»، فاستعاذ بصفة الرضا من صفة الغضب، وبفعل العفو من فعل العقوبة، وبالموصوف بهذه الصفات والأفعال منه، وهذا يتضمن كمال الإثبات للقدر والتوحيد بأوجز لفظ وأخصره». [شفاء العليل: ٢/٣٤٧-٤٧٤].

#### القاعدة الحادية والثلاثون العلاقة بين الاسم والمسمى

هل الاسم هو المسمى أو هو غيره، بحث ابن القيم رحمه الله تعالى، وبين الحق فيها، ورد على المخالفين، وفي ذلك يقول: «اللفظ المؤلف من الزاي والياء والدال مثلاً، له حقيقة متميزة متحصلة، فاستحق أن يوضع له لفظ يدل عليه، لأنه شيء موجود في اللسان، مسموع بالآذان، فاللفظ المؤلف من همزة الوصل والسين والميم

عبارة عن اللفظ المؤلف من الزاي والياء والدال مثلاً، واللفظ المؤلف من الزاي والياء والدال عبارة عن الشخص الموجود في الأعيان والأذهان، وهو المسمى، واللفظ الدال عليه الذي هو الزاي والياء والدال هو الاسم، وهذا اللفظ أيضاً قد صار مسمى من حيث كان لفظ الهمزة والسين والميم عبارة عنه، فقد بَانَ لك أن الاسم في أصل الوضع ليس هو المسمى، ولهذا تقول: سميت هذا الشخص بهذا الاسم، كما تقول: حليته بهذه الحلية، والحلية غير المحلى، فكذلك الاسم غير المسمى.

#### الفرق بين الاسم والمسمى:

لم يقل نحوي قط ولا عربي: إن الاسم هو المسمى، ويقولون: أجل مسمى، ولا يقول أحد: اسم هذا الاسم كذا، ولا يقولون: هذا الرجل اسم ويقولون: هذا الرجل اسم زيد، ولا يقولون: هذا الرجل اسم زيد، ويقولون: هذا الرجل اسم زيد، ويقولون: بسم الله، ولا يقولون: بمسمى الله، وقال رسول الله على أسماء» [عزاه محقق الكتاب للبخاري ومسلم والترمذي] ولا يصح أن يقال لي: خمس مسميات و "تسموا باسمي» [عزاه محقق الكتاب للبخاري ومسلم وغيرهما] ولا يصح أن يقال: تسموا بمسمياتي، و الله تسعة و تسعون اسماً» [عزاه محقق الكتاب للبخاري ومسلم وأحدا ولا يصح أن يقال: تسعة و تسعون مسمى. وإذا ظهر الفرق بين الاسم والمسمى بقيت هاهنا التسمية، وهي التي اعتبرها من قال باتحاد الاسم والمسمى.

#### التعريف بالتسمية،

والتسمية عبارة عن فعل المسمّى ووضعه الاسم للمسمّى، كما أن التحلية عبارة عن فعل المحلّي، ووضعه الحلية على المحلّى، فهنا ثلاث حقائق (اسم ومسمى وتسمية): كحلية ومحلّى وتحلية، وعلامة ومعلم وتعليم، ولا سبيل إلى جعل لفظين منها مترادفين على معنى واحد لتباين حقائقهما، وإذا جعلت الاسم هو المسمى بطل واحد من هذه الحقائق الثلاثة ولا بد.

#### الرد على من قال الاسم هو المسمى:

١ – الشبهة الأولى: أن الله وحده هو الخالق وما سواه مخلوق، فلو كانت أساؤه غيره لكانت مخلوقة، وللزم أن لا يكون له اسم في الأزل ولا صفة لأن أسهاءه صفات، وهذا هو السؤال الأعظم الذي قاد متكلمي الإثبات إلى أن يقولوا: الاسم هو المسمى، فها عندكم في دفعه؟.

الجواب: أن منشأ الغلط في هذا الباب من إطلاق ألفاظ مجملة محتملة لمعنيين صحيح وباطل، فلا ينفصل النزاع إلا بتفصيل تلك المعاني، وتنزيل ألفاظها عليها.

ولا ريب أن الله تبارك وتعالى لم يزل ولا يزال موصوفاً بصفات الكمال المشتقة أسهاؤه منها، فلم يزل بأسهائه وصفاته وهو إله واحد، له الأسهاء الحسنى، والصفات العلى، وأسهاؤه وصفاته داخلة في مسمى اسمه، وإن كان لا يطلق على الصفة أنها إله يخلق ويرزق، فليست صفاته وأسهاؤه غيره، وليست هي نفس الإله.

وبلاء القوم من لفظة الغير، فإنه يراد بها معنيين، أحدهما المغاير لتلك الذات المسهاة بالله، وكل ما غاير الله مغايرة محضة بهذا الاعتبار فلا يكون إلا مخلوقاً، ويراد به مغايرة الصفة للذات إذا خرجت عنها، فإذا قيل: علم الله وكلام الله غيره، بمعنى: أنه غير الذات المجردة عن العلم والكلام، كان المعنى صحيحاً، ولكن الإطلاق باطل، وإذا أريد أن العلم والكلام مغاير لحقيقته المختصة التي امتاز بها عن غيره كان باطلاً لفظاً ومعنى.

وبهذا أجاب أهل السنّة المعتزلة القائلين بخلق القرآن، وقالوا: كلامه تعالى داخل في مسمى اسمه، فالله تعالى اسم الذات الموصوفة بصفات الكمال، ومن تلك

الصفات صفة الكلام، كما أن علمه وقدرته وحياته وسمعه وبصره غير مخلوقة، وإذا كان القرآن كلامه وهو صفة من صفاته فهو متضمن لأسمائه الحسنى، فإذا كان القرآن غير مخلوق، ولا يقال: إنه غير الله، فكيف يقال: إن بعض ما تضمنه وهو أسماؤه مخلوقة وهي غيره؟ فقد حصحص الحق بحمد الله، وانحسم الإشكال، وأن أسماءه الحسنى التي في القرآن من كلامه، وكلامه غير مخلوق، ولا يقال هو غيره ولا هو هو هو .

#### مذهب المعتزلة أن أسماءه مخلوقة:

وهذا المذهب مخالف لمذهب المعتزلة الذين يقولون: أسماؤه تعالى غيره، وهي مخلوقة، ولمذهب من ردّ عليهم ممن يقول اسمه نفس ذاته لا غيره، وبالتفصيل تزول الشبه، ويتبيّن الصواب.. والحمد لله.

٧- الشبهة الثانية: قالوا: قال تبارك وتعالى: ﴿ نَبْرُكُ أَسَّمُ رَبِكِ ﴾ [الرحمن: ٨٧] ﴿ وَاَذْكُرِ اَسْمَ رَبِكِ ﴾ [المزمل: ٨] ﴿ سَيِّح اَسْمَ رَبِكِ ﴾ [الأعلى: ١].. وهذه الحجة عليهم في الحقيقة، لأن النبي على امتثل هذا الأمر وقال: «سبحان ربي الأعلى، سبحان ربي العظيم» ولو كان الأمر كها زعموا لقال: سبحان اسم ربي العظيم، ثم إن الأمة كلهم لا يجوز لأحد منهم أن يقول: عبدتُ اسم ربي، ولا سجدتُ لاسم ربي، ولا ركعتُ لاسم ربي، ولا باسم ربي ارحمني، وهذا يدلّ على أن الأشياء متعلقة بالمسمى لا بالاسم.

وأما الجواب عن تعلق الذكر والتسبيح المأمور به بالاسم فقد قيل فيه: إن التعظيم والتنزيه إذا وجب للمعظم فقد تعظم ما هو من سببه ومتعلق به، كما يقال: سلام على الحضرة العالية والباب السامي والمجلس الكريم ونحوه، وهذا جواب غير مرضٍ لوجهين:

أحدهما: أن رسول الله ﷺ لم يفهم هذا المعنى، وإنها قال: «سبحان ربي» فلم يعرج على ما ذكرتموه.

الثاني: أنه يلزمه أن يطلق على الاسم: التكبير والتحميد والتهليل، وسائر ما يطلق على المسمّى، فيقال: (الحمد لاسم الله، ولا إله إلا اسم الله) ونحوه، وهذا مما لم يقله أحد.

والجواب الصحيح: أن الذكر الحقيقي محله القلب لأنه ضد النسيان، والتسبيح نوع من الذكر، فلو أطلق الذكر والتسبيح لما فُهم منه إلا ذلك دون اللفظ باللسان، والله تعالى أراد من عباده الأمرين جميعاً، ولم يقبل الإيهان وعقد الإسلام إلا باقترانها واجتهاعها، فصار معنى الآيتين: (سبح ربك بقلبك ولسانك واذكر ربك بقلبك ولسانك) فأقحم الاسم تنبيهاً على هذا المعنى حتى لا يخلو الذكر والتسبيح من اللفظ باللسان، لأن ذكر القلب متعلقه المسمّى المدلول عليه بالاسم دون ما سواه، والذكر باللسان متعلقه اللفظ مع مدلوله، لأن اللفظ لا يراد لنفسه فلا يتوهّم أحدٌ أن اللفظ هو المسبّح دون ما يدل عليه من المعنى.

وعبر لي شيخنا أبو العباس بن تيمية قدس الله روحه عن هذا المعنى بعبارة لطيفة وجيزة، فقال: المعنى: سبح ناطقاً باسم ربك متكلماً به، وكذا سبح اسم ربك، المعنى: سبح ربك ذاكراً اسمه، وهذه الفائدة تساوي رحلة، لكن لمن يعرف قدرها، فالحمد لله المنّان بفضله، ونسأله تمام نعمته.

٣- الشبهة الثالثة: قالوا: قال تعالى: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَيْتُ مُوهَا ﴾ [يوسف: ٤٠] وإنها عبدوا مسمياتها.

والجواب: أنه كما قلتم إنها عبدوا المسمّيات، ولكن من أجل أنهم نحلوها أسهاء باطلة كاللات والعزى، وهي مجرد أسهاء كاذبة باطلة لا مسمّى لها في الحقيقة، فإنهم سمّوها آلهة، وعبدوها لاعتقادهم حقيقة الإلهية لها، وليس لها من الألوهية إلا

مجرد الأسهاء لا حقيقة المسمّى، فها عبدوا إلا أسهاء لا حقائق لمسمياتها، وهذا كمن سمى قشور البصل لحماً وأكلها، فيقال: ما أكلت من اللحم إلا اسمه لا مسهاه، وكمن سمى التراب خبزاً وأكله، يقال: ما أكلت إلا اسم الخبز، بل هذا النفي أبلغ في آلهتهم، فإنه لا حقيقة لإلهيتها بوجه، وما الحكمة ثم إلا مجرد الاسم، فتأمل هذه الفائدة الشريفة في كلامه تعالى.

٤ - الشبهة الرابعة: قالوا: قد قال الشاعر:

إلى الحول ثم اسم السلام عليكما ومَن يبك حولاً كاملاً فقد اعتذر وكذلك قول الأعشى:

# داع يناديم باسم الماء مبغ وم

وهذه حجة عليهم لا لهم، أما قوله: (ثم اسم السلام عليكما)، السلام هو الله تعالى، والسلام أيضاً: التحية. فإن أراد الأول فلا إشكال، فكأنه قال: ثم اسم السلام عليكما. أي: بركة اسمه، وإن أراد التحية فيكون المراد بالسلام المعنى المدلول وباسمه لفظه الدال عليه، والمعنى: ثم اسم هذا المسمى عليكما، فيراد بالأول اللفظ، وبالثاني المعنى، كما تقول: زيد بطة.. ونحوه، مما يراد بأحدهما اللفظ، وبالآخر المدلول فيه، وفيه نكتة حسنة: كأنه أراد ثم هذا اللفظ باقي عليكما، جارٍ لا ينقطع مني، بل أنا مراعيه دائماً». [بدائع الفوائد: ١٦/١-٢٠ بشيء من الاختصار].

## القاعدة الثانية والثلاثون الجهمية يسمون مثبتي الصفات المشبهة والمجسمة

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «قال أئمَّةُ السُّنَّةِ منهم الإمامُ أحمدُ وغيرُهُ، فهؤ لاءِ الجهميَّةُ يُسمُّونَ إثباتَ صفاتِ الكهالِ لله – من حياتهِ وعلمهِ وكلامهِ وسمعهِ وبصرهِ، وسائرِ ما وَصَفَ به نفسَهُ – تشبيهاً وتجسيهاً، ومَن أثبَتَ ذلكَ مُشبِّهاً!.

فلا يَنْفِرُ من هذا المعنى الحقّ لأجلِ هذه التّسميّةِ الباطلّةِ إلاّ العقولُ الصّغيرةُ القاصرَةُ خفافيشُ البصائرِ!! .

وكلُّ أهلِ نِحْلَةٍ ومقالةٍ يكسونَ نِحْلَتَهم ومقالتَهم أحسَنَ ما يَقدِرونَ عليه من الألفاظِ، ومقالَة نُحُالفيهم أقبحَ ما يقدرونَ عليه من الألفاظِ.

ومَن رَزَقهُ اللهُ بَصيرَةً فهو يكشفُ بها حقيقَةَ ما تحتَ تلكَ الألفاظِ من الحقّ والباطل، ولا يغترُّ باللفظِ، كها قيلَ في هذا المعنى:

تقولُ هذا جَنى النَّحلِ تمدحُه وإنْ تشأ قلتَ ذا قَيْءُ الزَّنابيرِ مَدحاً وذمّاً وما جاوَزْتَ وَصْفَهُما والحقُّ قَد يَعتريه سوءُ تَعبيرِ» [مفتاح دار السعادة: ١/٤٤٤].

#### القاعدة الثالثة والثلاثون معرفة الإلحاد في أسمائه

# ١ - تعريف الإلحاد في أسماء الله تعالى:

«قال تعالى: ﴿ وَيِللّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِ آسَمَنَهِهِ عَمَلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٠] والإلحاد في أسهائه هو: العُدُّولُ بها وبحقائقها ومعانيها عن الحقّ الثابتِ لها، وهو مأخوذ من الميل كها يدلُّ عليه مادته فمنه: اللَّحْد، وهو الشَّقُ في جانب القبر الذي قد مالَ عن الوسط. ومنه: اللُّحِد في الدين المائل عن الحق إلى الباطل.

قال ابن السِّكِّيْت: الملحد المائل عن الحق المُدْخِل فيه ما ليس منه، ومنه الملتَحَد، وهو مفتعل من ذلك، وقوله تعالى: ﴿ وَلَن تَجِدَمِن دُونِهِ عَلَيْكَ الكهف: ٢٧]

أي: مَن تَعْدِل إليه وتهرب إليه وتلتجئ إليه وتميل إليه عن غيره. تقول العرب: التحد فلان إلى فلان إذا عَدَلَ إليه». [بدائع الفوائد: ١/ ٢٩٧].

وقال ابن القيم رحمه الله تعالى في تعريف الإلحاد في أسمائه في موضع آخر: "وحقيقة الإلحاد فيها: العُدول بها عن الصواب فيها، وإدخالُ ما ليس من معانيها فيها، وإخراج معانيها عنها. هذا حقيقة الإلحاد. ومن فعل ذلك فقد كذبَ على الله. ففسر ابن عباس الإلحاد بالكذب، أو هو غاية الملحد في أسمائه تعالى، فإنه إذا أدخل في معانيها ما ليس منها، وخرج بها عن حقائقها، أو بعضها، فقد عَدَلَ بها عن الصواب والحق، وهو حقيقة الإلحاد». [مدارج السالكين: ١/ ٥٤].

#### ٢- أنواع الإلحاد في أسماء الله وصفاته:

أ- أن يسمي الأصنام بها كتسميتهم اللات من الإلهية، والعُزَّى من العزيز، وتسميتهم الصنم إلهاً، وهذا إلحاد حقيقةً، فإنهم عَدَلوا بأسهائه إلى أوثانهم وآلهتهم الباطلة. [بدائع الفوائد: ٢٩٨/١].

وقال ابن القيم رحمه الله في هذا النوع في موضع آخر:

تسميةُ الأوثان بها، كما يسمونها آلهة. وقال ابنُ عباس ومجاهد: «عَدَلُوا بأسماءِ الله تعالى عما هي عليه، فَسَمَّوْا بها أوثانَهم، فزادوا ونقصوا. فاشتقوا اللات من الله، والعزى من العزيز، ومناة من المنان، وروي عن ابن عباس (يُلحدون في أسمائه) «يكذبون عليه» وهذا تفسيرٌ بالمعنى. [مدارج السالكين: ١/٤٥].

ب- تسميته بها لا يليقُ بجلاله كتسمية النصارى له: أباً، وتسمية الفلاسفة له: موجباً بذاته، أو عِلَّة فاعلةً بالطبع، ونحو ذلك.

ج- وصفه بها يتعالى عنه ويتقدس من النقائص، كقول أخبث اليهود: إنه فقير، وقولهم: إنه استراح بعد أن خلق خلقه، وقولهم: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾ [المائدة: ٦٤]، وأمثال ذلك مما هو إلحاد في أسهائه وصفاته.

د- تعطيل الأسماء عن معانيها وجحد حقائقها، كقول من يقول من الجهمية وأتباعهم: إنها ألفاظ مجردة لا تتضمَّن صفات ولا معاني، فيطلقون عليه اسم: السميع والبصير والحي والرحيم والمتكلم والمريد، ويقولون: لا حياة له ولا سمع ولا بصر ولا كلام ولا إرادة تقوم به، وهذا من أعظم الإلحاد فيها عقلاً وشرعاً ولغة وفِطْرَة، وهو يقابل إلحاد المشركين، فإن أولئك أعطوا أسماءه وصفاته لآلهتهم، وهؤلاء سلبوه صفات كماله وجحدوها وعطلوها، فكلاهما مُلْحِد في أسمائه.

ثم الجهميةُ وفروخُهم متفاوتون في هذا الإلحاد؛ فمنهم الغالي والمتوسط والمنكوب. وكل من جحد شيئاً مما وصف اللهُ به نفسَه أو وصفَه به رسولُه ﷺ؛ فقد ألحد في ذلك، فليستقلّ أو ليستكثر.

هـ- تشبيه صفاته بصفات خلقه، تعالى الله عها يقول المشبهون علوّاً كبيراً، فهذا الإلحاد في مقابلة إلحاد المعطّلة، فإن أولئك نفوا صفة كهاله وجحدوها، وهؤلاء شبّهوها بصفات خلقه، فجَمَعَهم الإلحادُ وتفرَّقت بهم طرقُه، وبرَّا اللهُ أتباع رسوله على وورثته القائمين بسنته عن ذلك كلّه، فلم يصفوه إلا بها وصف به نفسه، ولم يجحدوا صفاته ولم يشبهوها بصفات خلقه، ولم يعدلوا بها عها أُنزلت عليه لفظاً ولا معنى، بل أثبتوا له الأسهاء والصفات ونفوا عنه مشابهة المخلوقات؛ فكان إثباتهم بريئاً من التشبيه، وتنزيههم خليّاً من التعطيل، لا كمن شبّه حتى كأنه يعبد إلا عَدَماً.

وأهلُ السنّة وسطٌ في النِّحَل، كما أن أهل الإسلام وسط في المِلَل، تُوْقَد مصابيحُ معارفهم من: ﴿ شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةِ يَكَادُزَيَّهُ ايُضِيَّهُ وَلَا غَرْبِيَّةِ يَكَادُزَيَّهُ ايُضِيَّهُ وَلَا غَرْبِيَةِ يَكَادُزَيَّهُ ايُضِيَّهُ وَلَا غَرْبِيَةِ يَكَادُزَيَّهُ ايُضِيَّهُ وَلَوْلَهُ مَنْ يَشَاءً ﴾ [النور: ٣٥]، فنسأل الله – تعالى – أن يهدينا لنوره ويسَهِّل لنا السبيل إلى الوصول إلى مرضاته ومتابعة رسوله، إنه قريب مجيب. [بدائع الفوائد: ٢٨٤-٢٩٩ طبعة المجمع].

#### ٣- السبب في إنكار الجهمية صفات الرب وأفعاله:

السبب في إنكار صفات الربّ القياس الفاسد، يقول ابن القيم في هذا: «ما أنكرت الجهمية صفات الرب وأفعاله وعلوه على خلقه واستواءه على عرشه وكلامه وتكليمه لعباده ورؤيته في الدار الآخرة إلا من القياس الفاسد». [أعلام الموقعين: ٣/٢٠٦].

وتحدث في موضع آخر عن «الرأي المتضمن تعطيل أساء الرب وصفاته بالمقاييس الباطلة التي وضعها أهلُ البدع والضّلال من الجُهْمِيَّة والمُعْتَزلة والقَدَريَّة ومن ضَاهَاهُم، حيث استعمل أهله قياساتهم الفاسدة وآراءَهم الباطلة وشُبهَهم الداحضة في رَدِّ النصوص الصحيحة الصريحة؛ فردوا لأجلها ألفاظ النصوص التي وجدوا السبيل إلى تكذيب رواتها وتخطئتهم، ومعاني النصوص التي لم يجدوا إلى رَدِّ ألفاظها سبيلاً، فقابلوا النوع الأول بالتكذيب، والنوع الثاني بالتحريف والتأويل، فأنكروا لذلك رؤية المؤمنين رَبَّهم في الآخرة، وأنكروا كلامه وتكليمه لعباده، وأنكروا مباينته للعالم، واستواءه على عرشه، وعُلوَّهُ على المخلوقات، وعموم قدرته على كل شيء». [أعلام الموقعين: ٢/ ١٢٦].

## ٤- الذين نفوا حقائق أسماء الله الحسنى ما قدروه حق قدره:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «ما قدره حق قدره من نفى حقائق أسهائه الحسنى وصفاته العلى، فنفى سمعه وبصره وإرادته واختياره وعلوه فوق خلقه، وكلامه وتكليمه لمن شاء من خلقه بها يريد، ونفى عموم قدرته وتعلقها بأفعال عباده من طاعتهم ومعاصيهم، فأخرجها عن قدرته ومشيئته، وجعلهم يخلقون لأنفسهم ما يشاؤون بدون مشيئة الرب، فيكون في ملكه ما لا يشاء، ويشاء ما لا يكون، فتعالى الله عن قول أشباه المجوس علواً كبيراً». [الجواب الكاني: ١٩٨].

# ٥- المعطلون لحقائق أسماء الله وصفاته يبغضون الله إلى خلقه:

ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن: «الجهال بالله وأسمائه وصفاته المعطلون لحقائقها يبغضون الله إلى خلقه، ويقطعون عليهم طريق محبته والتودد إليه بطاعته من حيث لا يعلمون، ونحن نذكر من ذلك أمثلة تحتذي عليها:

فمنها: أنهم يقررون في نفوس الضعفاء أن الله سبحانه لا تنفع معه طاعة، وإن طال زمانها وبالغ العبد وأتى بها بظاهره وباطنه، وأن العبد ليس على ثقة ولا أمن من مكره، بل شأنه سبحانه أن يأخذ المطيع المتقي من المحراب إلى الماخور، ومن التوحيد والمسبحة إلى الشرك والمزمار، ويقلب قلبه من الإيهان الخالص إلى الكفر، ويروون في ذلك آثاراً صحيحة لم يفهموها، وباطلة لم يقلها المعصوم.

ويزعمون أن هذا حقيقة التوحيد، ويتلون على ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتُلُ عَمّاً يَفْعَلُ ﴾ [الأنبياء: ٢٣] وقوله: ﴿ أَفَا مَنُواْ مَصَرَ اللّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَصَرَ اللّهِ إِلّا الأنبياء: ٢٣] وقوله: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْمِهِمُ الْخَوْسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩] وقوله: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْمِهِمُ الْخَوْسِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، ويقيمون إبليس حجة لهم على هذه المعرفة وأنه كان طاووس الملائكة، وأنه لم يترك في السهاء رقعة وفي الأرض بقعة إلا وله فيها سجدة أو ركعة، لكن جنى عليه جاني القدر، وسطا عليه الحكم فقلب عينه الطيبة، وجعلها أخبث شيء حتى قال بعض عارفيهم: إنك ينبغي أن تخاف الله كها تخاف الأسد الذي يثب عليك بغير جرم منك، ولا ذنب أتيته إليه.

ويحتجون بقول النبي ﷺ: «إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها». ويروون عن بعض السلف: أكبر الكبائر الأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله.

وذكر الإمام أحمد بن حنبل عن عون بن عبدالله أو غيره: أنه سمع رجلاً يدعو: اللهم لا تؤمني مكرك، فأنكر ذلك وقال: «قل اللهم لا تجعلني ممن يأمن

مكرك وبنوا هذا على أصلهم الباطل، وهو إنكار الحكمة والتعليل والأسباب، وأن الله لا يفعل لحكمة، ولا بسبب، وإنها يفعل بمشيئته مجردة من الحكمة والتعليل والسبب، فلا يفعل لشيء ولا بشيء، وأنه يجوز عليه أن يعذب أهل طاعته أشد العذاب، وينعم أعداءه وأهل معصيته بجزيل الثواب، وأن الأمرين بالنسبة إليه سواء، ولا يعلم امتناع ذلك إلا بخبر من الصادق أنه لا يفعله.

فحينئذ يعلم امتناعه لوقوع الخبر بأنه لا يكون، لا لأنه في نفسه باطل وظلم، فإن الظلم في نفسه مستحيل فإنه غير ممكن. بل هو بمنزلة جعل الجسم الواحد في مكانين في آنٍ واحد، والجمع بين الليل والنهار في ساعة واحدة. وجعل الشيء موجوداً ومعدوماً معاً في آنٍ واحد.

فهذا حقيقة الظلم عندهم، فإذا رجع العامل إلى نفسه، قال: من لا يستقر له أمر ولا يؤمن له مكر، كيف يوثق بالتقرب إليه؟ وكيف يعول على طاعته واتباع أوامره، وليس لنا سوى هذه المدة اليسيرة؟ فإذا هجرنا فيها اللذات، وتركنا الشهوات، وتكلفنا أثقال العبادات، وكنا مع ذلك على غير ثقة منه أن يقلب علينا الإيهان كفراً والتوحيد شركاً، والطاعة معصية، والبر فجوراً ويديم علينا العقوبات، كنا خاسرين في الدنيا والآخرة.

فإذا استحكم هذا الاعتقاد في قلوبهم، وتخمر في نفوسهم، صاروا إذا أمروا بالطاعات، وهجر اللذات بمنزلة إنسان جعل يقول لولده: معلمك إن كتبت وأحسنت وتأدبت ولم تعصه، ربها أقام لك حجة وعاقبك، وإن كسلت وبطلت وتعطلت وتركت ما أمرك به ربها قربك وأكرمك، فيودع بهذا القول قلب الصبي ما لا يثق بعده إلى وعيد المعلم على الإساءة ولا وعده على الإحسان.

وإن كبر الصبي وصلح للمعاملات والمناصب، قال له: هذا سلطان بلدنا يأخذ اللص من الحبس، فيجعله وزيراً أميراً، ويأخذ الكيِّس المحسن لشغله، فيخلده في الحبس ويقتله ويصلبه.

فإذا قال له ذلك أوحشه من سلطانه، وجعله على غير ثقة من وعده ووعيده، وأزال محبته من قلبه وجعله يخاف مخافة الظالم الذي يأخذ المحسن بالعقوبة والبريء بالعذاب، فأفلس هذا المسكين من اعتقاد كون الأعمال نافعة أو ضارة، فلا بفعل الخير يستأنس، ولا بفعل الشر يستوحش، وهل في التنفير عن الله وتبغيضه إلى عباده أكثر من هذا؟ ولو اجتهد الملاحدة على تبغيض الدين والتنفير عن الله لما أتوا بأكثر من هذا.

وصاحب هذه الطريقة يظن أنه يقرر التوحيد والقدر، ويرد على أهل البدع وينصر الدين، ولعمر الله العدو العاقل أقل ضرراً من الصديق الجاهل، وكتب الله المنزلة كلها ورسله كلهم شاهدة بضد ذلك ولا سيا القرآن، فلو سلك الدعاة المسلك الذي دعا الله ورسوله به الناس إليه لصلح العالم صلاحاً لا فساد معه، فالله سبحانه أخبر وهو الصادق الوفي أنه إنها يعامل الناس بكسبهم ويجازيهم بأعمالهم، ولا يخاف المحسن لديه ظلماً ولا هضماً، ولا يخاف بخساً ولا رهقاً، ولا يضيع عمل عسن أبداً، ولا يضيع على العبد مثقال ذرة ولا يظلمها ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةُ يُضَغِفَها وَيُوْتِ مِن لَدُنّهُ أَجَرًا عَظِيماً ﴾ [النساء: ٤]، وإن كان مثقال حبة من خردل جازاه بها ولا يضيعها عليه. وإنه يجزي بالسيئة مثلها ويجبطها بالتوبة والندم والاستغفار والحسنات والمصائب، ويجزي بالحسنة عشر أمثالها ويضاعفها إلى سبعهائة ضعف إلى أضعاف كثرة». [الفوائد: ١٨٥-١٨١].

## ٦- نفاة الصفات من الظانين بالله ظنَّ السوء:

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا: «أعظم الذنوب عند الله إساءة الظن به، فإن المسيء به الظن قد ظن به خلاف كهاله المقدس، فظن به ما يناقض أسهاءه وصفاته، ولهذا توعد الله سبحانه الظانين به ظن السوء بها لم يتوعد به غيرهم، كما قال تعالى: ﴿ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَا اللَّهُ وَسَاءًتَ مَصِيرًا ﴾

[الفتح:٦] وقال تعالى لمن أنكر صفة من صفاته: ﴿ وَذَالِكُمْ ظُنُّكُومُ ٱلَّذِى ظُنَنتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدَىٰكُمْ فَأَصَّبَحْتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [فصلت: ٢٣] وقال تعالى عن خليله إبراهيم أنه قال لقومه: ﴿ مَاذَا تَعْبُدُونَ ۞ أَيِفَكًا ءَالِهَةَ دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ۞ فَمَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَاكِمِينَ ﴾ [الصافات:٥٥-٨٧]. أي: فما ظنكم أن يجازيكم به إذا لقيتموه وقد عبدتم غيره، وما ظنكم به حين عبدتم معه غيره؟ وما ظنكم بأسمائه وصفاته وربوبيته من النقص؟ حتى أحوجكم ذلك إلى العبودية لغيره؟ فلو ظننتم به ما هو أهله من أنه بكل شيء عليم. وهو على كل شيء قدير، وأنه غني عن كل ما سواه، وكل ما سواه فقير إليه، وأنه قائم بالقسط على خلقه، وأنه المنفرد بتدبير خلقه لا يشركه فيه غيره، والعالم بتفاصيل الأمور، فلا يخفى عليه خافية من خلقه، والكافي لهم وحده، فلا يحتاج إلى معين، والرحمن بذاته، فلا يحتاج في رحمته إلى من يستعطفه وهذا بخلاف الملوك وغيرهم من الرؤساء، فإنهم يحتاجون إلى من يعرفهم أحوال الرعية وحوائجها، وإلى من يعينهم على قضاء حوائجهم، وإلى من يسترحمهم وإلى من يستعطفهم بالشفاعة، فاحتاجوا إلى الوسائط ضرورة حاجتهم وضعفهم وعجزهم في أنفسهم، وقصور علمهم. فأما القادر بنفسه على كل شيء، الغني بذاته عن كل شيء، الرحمن الرحيم الذي وسعت رحمته كل شيء. فإدخال الوسائط بينه وبين خلقه نقص في حق ربوبيته وإلهيته وتوحيده وظن به ظن سوء، وهذا يستحيل أن يشرعه لعباده، ويمتنع في العقول والفطر جوازه، وقبحه مستقر في الفطر السليمة فوق كل قبح». [الجواب الكافى: ١٩٦-١٩٧].

## فهرس

| ٥  | اتحة الكتاب                                                        |
|----|--------------------------------------------------------------------|
| ١١ | لمبحث الأول: تمجيد الله والثناء عليه وتعظيمه                       |
| ۱۲ | الثناء الأول على الواحد الأحد                                      |
| ۱۳ | الثناء الثاني على ربه وفاطره الملك القدوس                          |
| ١٥ | التمجيد والثناء الثالث                                             |
| ۱۹ | لبحث الثاني: أقسام الصفات والأخبار التي تُطْلَق على الله           |
| ۲۲ | لبحث الثالث: أسهاء الرب وصفاته هي طريق إلى معرفة الله والثناء عليه |
| ۲۸ | لبحث الرابع: أسماء الله وصفاته التي شرحها ابن القيم في كتبه        |
| ۲۸ | ١ – هو الله الذي لا إله إلا هو                                     |
| ۲۸ | التعريف بهذا الاسم                                                 |
| ۲۸ | اسم الله مستلزم لجميع معاني الأسماء الحسني                         |
| ۲٩ | الله هو المعبود بحق                                                |
| ۳. | الحكمة في وجود الألف في أول اسم الله                               |
| ۳. | فوائد حذف العامل في «بسم الله»                                     |
|    | اسم الله مشتق                                                      |
| ٣٢ | ارتباط الخلق باسم الله                                             |
| ٣٣ | من خصائص الإلهية: الكهال المطلق                                    |
|    | دعاء الله بـ «اللهم»                                               |
| ۲٦ | ٣٠٢- الرحمن الرحيم                                                 |
| ٣٦ | معنى اسمي الله «الرحمن الرحيم»                                     |
| ٣٧ | الرحمن متضمن لإرسال الرسل وإنزال الكتب                             |
| ٣٧ | الجمع بين الرحمن والرحيم                                           |
| ٣٧ | الرحمة المضافة إلى الله نوعان                                      |

| ٣٨  | رحمة الله قريب من المحسنين                       |     |
|-----|--------------------------------------------------|-----|
| 4   | الله وسع كل شيء رحمةً وعلماً                     |     |
| ٤٠  | من تمام رحمة الله بعبده تسليط أنواع البلاء عليه  |     |
| ٤١  | من كمال رحمة الله تعريف العباد نفسه وصفاته       |     |
| ٤١  | وجه تقديم الغفور على الرحيم                      |     |
| ٤١  | · موقع «الرحمن» في «بسم الله الرحمن الرحيم»      |     |
| ٤٣  | - رب العالمين                                    | ٤ - |
| ٤٣  | التعريف باسم الله الرب سبحانه وتعالى             |     |
| ٤٤  | شهود قلب العبد اسم الرب تبارك وتعالى             |     |
| ٥٤  | توحيد الربوبية حجة على من أنكر توحيد الألوهية    |     |
| ٤٦  | ٦٥- الملك والمالك                                | ٥   |
| ٤٦  | تعريف اسم الله «الملك» تبارك وتعالى              |     |
| ٤٦  | الملك الحقيقي ثابت لله سبحانه بكل وجه            |     |
| ٤٧  | كهال ملك الله مقارن لحمده                        |     |
| ٤٧  | الملك والحمد في حق الله متلازمان                 |     |
| ٤٨  | الخلق والأمر والثواب والعقاب لازم لصفة الملك     |     |
| ٤٩  | شهود قلب العبد مجد الرب تبارك وتعالى             |     |
| ۰٥  | الفرق بين الملك والمالك                          |     |
| ۲٥  | - القدوس                                         | ٧٠  |
| ۲٥  | معنى اسم الله «القدوس»                           |     |
| ٤ ٥ | – السلام                                         | ٨   |
| ٤ ٥ | السلام اسم من أسياء الله تعالى                   |     |
| ٤ ٥ | الله – تبارك وتعالى – أحق بالسلام من كِل ما سواه |     |
| ٤ ٥ | السلام ملازم لكل صفات الله عز وجل                |     |
| ٥٥  | اسم السلام متضمن للكهال السالم من كل ما يعتاده   |     |
| ٦٥  | الله السلام الحق من كل وجه وبكل اعتبار           |     |
| ٥ ٩ | - المؤمن                                         | ٩   |
| ٠,  | ١ – العزيز                                       | •   |
| ٠,  | المعنى المراد باسم الله العزيز                   |     |

| ٦. | العزيز هو الذي يقضي بها يشاء                          |
|----|-------------------------------------------------------|
| 11 | تقديم العزيز على الحُكيم وتقديمه على العليم           |
|    | ۱۱- الجبار                                            |
|    | التعريف بالجبار                                       |
| ٦٤ | الجبار في صفة الرب ترجع إلى ثلاثة معاني               |
|    | اتصاف المخلوق بصفة الجبر ذم له                        |
|    | ١٢-١٢- الكبير المتكبر المتعالي                        |
| ٦٦ | ١٦،١٥ - الخالق والخلاق                                |
|    | ١٧ – البارئ                                           |
| ٦9 | ۱۸ – المصور                                           |
|    | ۲۰،۱۹ الغفور الودود                                   |
| ٧. | معنى اسمي الله: «الغفور الودود»                       |
| ٧٠ | الحكمة من تقديم الغفور على الرحيم                     |
| ٧٢ | أثر اسم الغفور والغفار في عباده                       |
| ٧٢ | الودود بمعنى وادَّ أو بمعنى مودود                     |
| ٧٣ | لما كان الحب يتلق بالذات والصفات كان من أسمائه الودود |
|    | من ظهر له اسم الله الودود وكشفت له معانيه             |
|    | ٢٢،٢١- القهار والقاهر                                 |
| ٧٦ | ٢٤،٢٣ - الوهاب الفتاح                                 |
| ٧٧ | ٢٦،٢٥ - الرزاق والرازق                                |
| ٧٨ | ٢٨،٢٧ - العليم والعالم                                |
| ٧٨ | معنى اسمه تعالى «العليم والعالم»                      |
| ٧٨ | الله يعلم ما في الضائر                                |
| ٧٨ | يريد الله من عباده أن يعملوا أنه أحاط بكل شيء علماً   |
| ٧٩ | الله عليم يحب كل عليم                                 |
| ٧٩ | علم الله الإنسان ما لم يعلم                           |
| ۸٠ | ٣٠،٢٩ السميع البصير                                   |
| ۸٠ | التعريف باسمي الله «السميع البصير»                    |
| ۸۱ | إثبات سمع الله بالنصوص القرآنية والحديثية             |

| ۸١  | تقديم السمع على البصر                                   |
|-----|---------------------------------------------------------|
| ۸۲  | تحديد معني قوله تعالى ﴿إن ربي لسميع الدعاء﴾             |
|     | كيف يدل «السميع» على ذات الرب وسمعه                     |
| ٨٤  | ٣١-الحكم                                                |
| ۲۸  | ٣٢ – العدل                                              |
|     | معنى اسم الله العدل: السداد والصواب في الأفعال والأحكام |
|     | العدل وضع الشيء موضعه                                   |
|     | ٣٣ – اللطيف                                             |
|     | ٣٤- الخبير                                              |
|     | ٣٥- الحليم                                              |
|     | الحليم من أسياء الله الحسني                             |
| ۸۹  | مثال يظهر به معنى حلم الله تعالى                        |
|     | لولا حلم الله عز وجل لزالت السموات والأرض               |
| 91  | ٣٦- العظيم                                              |
|     | ٣٨،٣٧- الشكور والشاكر                                   |
|     | الشكور والشاكر من أسماء الله الحسنى                     |
| 97  | الله شكور يحب الشاكرين                                  |
|     | ٤٠،٣٩ العلي الأعلى                                      |
| 98  | معنى اسم الله «العلي»                                   |
|     | علو الله فوق خلقه                                       |
|     | ١١ – الحفيظ                                             |
| 97  | ٤٢ – الحسيب                                             |
| 9.8 | ٤٣ – ٤٤ – الجليل ذو الجلال                              |
| 99  | ٥٤ – ٤٦ – الكريم والأكرم                                |
| ١., | ٤٧ – الرقيب                                             |
|     | ٨٤ – الواسع                                             |
| 1.1 | ٤٩ - الحكيم                                             |
|     | التعريف باسم الله «الحكيم»                              |
| 1.1 | وجه اقتران اسم الله الحكيم بالعليم أو العزيز            |

| 1.0   | الحكمة والعلم مصدر الخلق والأمر                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| ۲ • ۱ | حكم الله الديني وحكمه الكوني القدري                                |
| ۱۰۷   | حكم الله أحسن الأحكام                                              |
| ۱۰۷   | الحِكُم العظيمة الباهرة المترتبة على ما خلقه الله وأوجده           |
|       | ٠٥- الشهيد                                                         |
| ١٢.   | ٥١ - الحق                                                          |
| ١٢٠   | التعريف باسم الله «الحق»                                           |
| ١٢٠   | التعريف بالحق الذي خلق السموات والأرض من أجله                      |
|       | خلق الله عباده ليعرفوه ويعبدوه                                     |
| ۱۲۳   | أثر علم العبد أنه على الحق                                         |
|       | ٥٢ - القوي                                                         |
| 170   | 07 - الولي                                                         |
|       | ٤٥- الوالي                                                         |
| ۱۲۸   | ٥٦،٥٥- الحميد المجيد                                               |
| ۱۲۸   | التعريف باسم الله (الحميد)                                         |
| ۱۲۸   | «الحميد» هو الذي له من الصفات وأسباب الحمد ما يقضي أن يكون محموداً |
|       | الحمد أوسع الصفات وأعم المدائح                                     |
| ۱۳۰   | التعريف باسم الله (المجيد)                                         |
| ۱۳.   | المجد مستلزم العظمة والسعة والجلال                                 |
| ۱۳۱   | وجه اقتران اسم المجيد بالحميد                                      |
| ۱۳۱   | وجه ذكر اسمي الحميد والمجيد في آخر التشهد                          |
| ۱۳۳   | ٥٨،٥٧ - الحيي القيوم                                               |
| ۱۳۳   | معنى اسمي الرب «الحي القيوم»                                       |
| ۱۳۳   | دعاء الله باسميه الحي القيوم                                       |
| 122   | مدار أسهاء الله الحسني على الحي القيوم                             |
| ۱۳٤   | القيوم هو القائم بنفسه والقيام بالنفس صفة كهال                     |
|       | لكمال حياة الله وقيوميته لا تأخذه سِنَة ولا نوم                    |
| ١٣٥   | عجيبة تحصل لمن تفقه قلبه بمعاني القرآن                             |
| ١٣٥   | اسيا الحي القيوم متضمنان الاسم الأعظم                              |

| ٥٩ - الواجد ١٣٧                                              |
|--------------------------------------------------------------|
| ٦١،٦٠ الجواد الماجد                                          |
| تعريف اسم الله الجواد الماجد                                 |
| عظم جود الله وفرح الله بجوده                                 |
| الله جواد لذاته                                              |
| كيف يستدعي العبد من الجواد الكريم خلاف ما هو موصوف به        |
| 77- الأحد                                                    |
| 7٣ – الصمد                                                   |
| تعريف اسم الله الصمد تبارك وتعالى                            |
| ٦٤ - القدير                                                  |
| المعنى المراد من اسم الله القدير                             |
| آثار كهال قدرة الله تبارك وتعالى                             |
| ٦٥–٦٨ الأول والآخر والظاهر والباطن                           |
| معاني أسهاء الله الأول والآخر والظاهر والباطن                |
| مقتضى عبادة الله بأسمائه: الأول والآخر والظاهر والباطن       |
| من لوازم اسمه الظاهر أن لا يكون فوقه شيء                     |
| مدار أسهاء الله: الأول والآخر والظاهر والبّاطن على الإحاطة   |
| علاج من وجد في نفسه وسوسة                                    |
| ٦٩- البر                                                     |
| ۷۰- التواب                                                   |
| ٧١- الرؤوف٧١                                                 |
| ۷۲- المقسط                                                   |
| ٧٣- الجامع                                                   |
| ٧٤- الغني                                                    |
| معنى اسم الله الغني                                          |
| الله محسن إلى عبده مع غناه عنه                               |
| غني الله عن عباده وفقرهم إليه                                |
| الله غني عن جنات النعيم ُ                                    |
| لكمال غني الرب تبارك وتعالى استحال إضافة الولد والصاحبة إليه |

| III. | ٣٥٠ النور                                           |
|------|-----------------------------------------------------|
| ۱۲۳  | النور اسم من أسهاء الله تبارك وتعالى                |
| ۱۲۳  | نور وجه الله تبارك وتعالى                           |
| ۳۲۱  | إشراق الأرض لنور وجه الله                           |
| 178  | الله نور السموات والأرض                             |
|      | ٧٦- بديع السموات والأرض                             |
|      | ٧٧- الرفيق                                          |
|      | ۷۸- الوارث                                          |
| ۱.۷۰ | ٧٩- الرشيد                                          |
| ١٧١  | ۸۰- الصبور                                          |
|      | معنى اسم الله «الصبور»                              |
|      | الدليل الدال على اسمه الصبور                        |
| ۱۷۲  | صبر الحق تبارك وتعالى على كفر العباد ومعاصيهم       |
|      | الله أحق بالصبر من جميع الخلق                       |
| ۱۷٤  | لا أحد أصبر على أذى سمعه من الله                    |
|      | من تعلق بصفة من صفات الرب أدخلته تلك الصفة على الله |
|      | ٨٢،٨١ - الحنان المنان                               |
|      | ۸۳– القريب                                          |
|      | معنى اسم الله «القريب»                              |
| ۱۷۸  | على الداعي أن يستحضر قرب الله عند الدعاء            |
|      | ٨٤- الله جميل يحب الجمال                            |
|      | معنى اسم الله «الجميل»                              |
|      | معرفة الله بجماله معرفة حواص الخلق                  |
|      | جمال الله سبحانه على أربع مراتب                     |
|      | يعرف الله سبحانه بالجمال ويعبد بالجمال              |
|      | ٨٦،٨٥ الحيي الستير                                  |
|      | الحيي الستير من أسهاء الله سبحانه                   |
|      | النصوص الدالة على أن اسمه الحيي                     |
|      | ٨٧- السبد                                           |

| ۱۸٥   | ۸۸– شدید العقاب                                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
|       | ٨٩ الطيب                                                                       |
|       | • ٩ – الفعال لما يريد                                                          |
| ۱٩٠   | ٩١ – المنعم                                                                    |
| 197   | ٩٢ - المحسن                                                                    |
| ۱۹۳   | ٩٣ – الوتر                                                                     |
|       | ٩ ٥،٩ ٤ – المعطي المانع                                                        |
| 190   | ٩٧،٩٦ المحيي الميت                                                             |
| 197   | ۹۹،۹۸ – المعز المذل                                                            |
|       | لمبحث الخامس: ما أضافه الله سبحانه بـ (ذو) وإطلاق الله على نفسه (تبارك الله)   |
| 197   | أو لاً: ما أضافه الله سبحانه بـ «ذو» :                                         |
| 197   | ثانياً: إطلاق الله على نفسه «تبارك الله» مختصة به                              |
| 197   | معنی تبارك                                                                     |
|       | حقيقة البركة                                                                   |
| 199   | ثالثاً: المعنى المراد بقوله تعالى: ﴿إن ربي على صراط مستقيم ﴾                   |
| ۲۰٤   | لمبحث السادس: ما لا يجوز إطلاقه على الله من الأسهاء والصفات                    |
| ۲٠٤   | آمین لیست من أسهاء الله تعالی                                                  |
| ۲۰٤   | لا يجوز إطلاق لفظ «العشق على الله»                                             |
|       | الْهَوِيّ ليس من أسهاء الله تبارك وتعالى                                       |
| ۲ • ٦ | رمضان ليس اسهاً من أسهاء الله                                                  |
| ۲۰٦   | لا يجوز إطلاق اسم الماكر والمخادع والفاتن على الله                             |
|       | الصانع                                                                         |
| ۲ • ۹ | لمبحث السابع: القواعد الضابط في باب أسهاء الله وصفاته                          |
| ۲۱.   | ١- مَا يدخل في باب الأخبار أوسع مما يدخل في باب الأسهاء والصفات                |
|       | <ul> <li>٢- الصفات المنقسمة إلى كمال ونقص لا تدخل بمطلقها في أسمائه</li> </ul> |
| ۲۱.   | ٣- لا يلزم من الإخبار عن الله بالفعل مقيداً أن يشتق له اسم مطلق                |
| ۲۱۱   | ٤- أسهاء الله الحسنى أعلام وأوصاف                                              |
| 711   | ٥- الاسم من أسهاء الله له دلالات                                               |
|       | ٦- أسياء الله الحسن لها اعتبار من حيث الذات وآخر من حيث الصفات                 |

| ۲۱۳   | ٧- أسهاء الله وصفاته توقيفية بخلاف الإخبار عن الله                                         |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱۳   | <ul> <li>الاسم إذا أطلق على الله جاز أن يشتق منه المصدر والفعل</li> </ul>                  |
|       | <ul> <li>٩- فعال الرب عن كماله والمخلوق كماله عن فعاله</li> </ul>                          |
| 418   | ١٠- العلم بالأسياء الحسنى أصل للعلم بكل معلوم                                              |
|       | ١١- أسهاء الله كلها حسني                                                                   |
| 410   | ١٢- مراتب إحصاء أسماء الله تعالى                                                           |
|       | ١٢ - حقيقة الأسهاء التي تطلق على الله وعلى العباد                                          |
|       | ١٤- الاسم والصفة من هذا النوع له ثلاث اعتبارات                                             |
| ۲۱۸   | ١٥- الصفة متى قامت بموصوف لزمها أربعة أمور                                                 |
| 414   | ١٦- أسماء الله الحسني لا تدخل تحت حصر                                                      |
| ۲۲.   | ١٧ - أسهاء الله التي تطلق مفردة ومقترنة والتي لا تطلق مفردة                                |
| ۲Ť۱   | ١٨- الصفات إما صفات كمال أو نقص أو لا تقتضي واحداً منهما                                   |
| * * * | ١٩ - من أسياء الله الحسني ما يكون دالاً على عدة صفات                                       |
| * * * | <ul> <li>۲۰ نثبت لله ما أوجبه على نفسه ونحرم عليه ما حرم على نفسه</li> </ul>               |
| 777   | ٢١- الحكمة من تقديم بعض أسمائه على بعض                                                     |
| 227   | <ul> <li>٢٢- اقتران أحد أسمائه أو صفاته باسم آخر أو صفة أخرى يفيد كمالاً زائداً</li> </ul> |
|       | ٢٢- ختم الآية بها يناسب موضوعها، وختم الدعاء بها يناسب المطلوب                             |
| ۲۳.   | ٢٤- توسط حرف العطف بين أسهاء الله أحياناً وتركه غالباً                                     |
| 277   | ٢٥- لا يجوز إثبات خصائص المخلوقين لرب العالمين                                             |
| 240   | ٢٦- أسهاء الله كلها حسني ولو كانت مجردة عن المعاني لم تكن حسني                             |
| ۲۳۸   | ٢٧- أسهاء الله مشتقة من أوصافه وأفعاله لا من مخلوقاته                                      |
| 229   | ۲۸- آثار أسهاء الله الحسني                                                                 |
| ۲٤٠   | ٢٩- اتفاق الصحابة وعدم اختلافهم في مسائل الأسهاء والصفات                                   |
|       | ٣٠- تفاضل صفات الباري فيها بينها                                                           |
| 137   | ٣١- العلاقة بين الاسم والمسمى                                                              |
| 7 2 7 | الفرق بين الاسم والمسمى                                                                    |
| 7 2 7 | التعريف بالتسمية                                                                           |
| 7 2 7 | الرد على من قال الاسم هو المسمى                                                            |
|       | مذهب المعتزلة أن أسياءه مخلوقة                                                             |

| 737   | ٣٢- الجهمية يسمون مثبتي الصفات المشبهة والمجسمة        |
|-------|--------------------------------------------------------|
| Y & V | ٣٣- معرفة الإلحاد في أسهائه                            |
| Y & V | تعريف الإلحاد في أسهاء الله تعالى                      |
| Y & A | أنواع الإلحاد في أسهاء الله وصفاته                     |
|       | السبب في إنكار الجهمية صفات الرب وأفعاله               |
| ۲۰۰   | الذين نفوا حقائق أسهاء الله الحسني ما قدروه حق قدره    |
| 701   | المعطلون لحقائق أسهاء الله وصفاته يبغضون الله إلى خلقه |
| ۲۰۳   | نفاة الصفات من الظانين بالله ظنّ السوء                 |
|       |                                                        |
|       |                                                        |