

# بُنِيْمِ لِنَّالِهِ الْتَحَيِّزِ الْجَمِينَ



TYY /T/ T1





į.ť



الطبعة الاول في بيروت ــ دارللشرق الطبعة الثانية في ابران ـــ للكنبة الزّهراء مطبعة العلامة الطباطباني (ره)



عرم الحوام سنة ١٤٠٥ ه ق

جميع الحفوق محفوظة

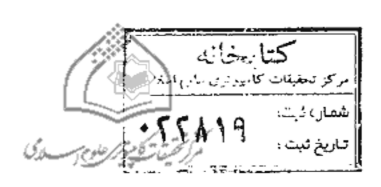


#### فصنول منتزعة

تأليف

ابونصر الفارابي

عَفَقِهِ وَقَلَامُ لَهُ وَقِلْنَى عَلَمِهِ الدكتور فوزي متري نجار جامعة ولاية ميشغن



# إلى رُوح وَالِيري الْحِسَنون



| •  | ٠ |   | . , |   |   |   |   |  |   |   |   |     |     |    |    |   |        |     |           |     |     |        |     | ,   |     |          |          | مة | ۔<br>قد | ij |
|----|---|---|-----|---|---|---|---|--|---|---|---|-----|-----|----|----|---|--------|-----|-----------|-----|-----|--------|-----|-----|-----|----------|----------|----|---------|----|
| 4  |   |   |     |   |   |   |   |  |   |   |   | . , |     |    |    |   |        |     |           |     |     |        |     |     |     |          | ٦.       | ai |         | •  |
| ١٠ |   |   |     |   |   |   |   |  |   |   |   |     |     |    |    | , |        |     |           | ب   | يتا | S      |     | نّ  | 44  | <u> </u> |          | †  |         |    |
| 14 |   |   |     | ٠ |   | ٠ |   |  |   |   | + |     |     |    |    |   | _      | ہو  | حة        | الد | 2   | ىقة    | _1  | ,   |     | i -      |          | ٠  |         |    |
| 10 |   |   | ٠   |   | + |   |   |  |   | ٠ |   | ما  | وز  | رم | ,  | ā | ن      | لحه | <u>-1</u> | ÷   |     | J١     | _   | ۰   | ، ص |          | _        | _  |         |    |
| 19 | ٠ | • |     | ٠ |   | • | • |  |   |   |   | ئية | بطأ | Ŀ١ | ١, | ż | لنسا   | И   | ;         | ••  | 1   | ر<br>ک | -   | ;   | ••1 | _        | _        | 3  |         |    |
| ۲٠ | , |   | ٠   |   |   |   |   |  |   |   |   |     |     |    | ,  |   |        |     |           |     |     | 4      | in  | لقا | 1   | دم       | _1       |    |         |    |
| 11 | ٠ | • | ٠   | • |   | ٠ | + |  |   |   |   |     |     |    |    |   |        |     |           |     |     |        |     |     |     |          |          | •  | انم     | i  |
| ٠٣ |   |   |     |   | • |   |   |  | ٠ |   |   |     |     |    |    |   | ۔<br>ب | ع   | :11       | ت   | یاد | نو     | 'n. | 1   | ي   | بد       | at<br>12 | س  | أهرا    | ì  |



,

4

.

### مقسے ٹامتہ

#### تصدير

إنّ نشرتنا هذه و فصول منتزعة الفارابيّ ليست هي الأولى. ففي عام ١٩٦١ أصدرت مطبعة جامعة كبريج (Cambridge) في إنكلترا نشرة أولى لهذا الكتاب تحت عنوان و فصول المدنيّ الله الله وترجمته إلى الانكليزية الأستاذ د. م. دنلوب المحاضر في التاريخ الإسلامي في الجامعة المذكورة آنذاك. والكتاب هو الرقم الخامس من سلسلة و المنشورات الشرقية الله كورة آنذاك. والكتاب ها على النسختين الحطيتين العربيتين المعرقتين لذلك الحين. الأولى النسخة الخطية في محتبه بودليان في دبلن (Dublin) من حبوعة تشاستر بايتي (Chester Beatty) في دبلن (Dublin) ، رقم ١٤٧٤. ورقم رقم ١٤٣٧ ورقم ١٤٣٥ ورقم ١٤٣٠ من عبوبيتين رقم ١٤٣٤ ورقم دنلوب قد نشر ترجمة إنكليزية القسم الأحيان من الوفصول المحقود ، وكان الأستاذ دنلوب قد نشر ترجمة إنكليزية القسم الأول من الوفصول المحقود الإسلامي كتاب دخصول المدني المنظم المنات وقدروا للاستاذ دنلوب هذا العمل الحبيد رغم ما شعروا فيه من نقض. وكان لا بد من الاكتفاء به إلى أن يُعشر على نسخ خطية أخرى لهذا الكتاب القيتم .

<sup>(</sup>١) ﴿ قُصُولُ المُدنِي ۗ ، لندنَ ١٩٦١ م .

 <sup>(</sup>٢) راجع وصف المخطوطات في نهاية المقدّمة .

<sup>(</sup>٣) د. م. دنلوب و فصول المدني للفارابي ، ، العراق الحبلَّد ١٤ (١٩٥٢) ، ص ص ٩٣-١١٧

هويتة الكتاب

وفي عام ١٩٦٤-١٩٦٥ وبين كان الدكتور محسن مهدي يقوم بجولة دراسية في تركيا وإيران بحثاً عن آثار المسلمين الفلسفية ، وُفتّق بالعثور على أربع نسخ خطية لكتاب الشفصول » أو لأقسام منه ، كان أهمها وأوفاها نسخة ديار بكر وهي التي اعتمدناها أساساً لنشرتنا هذه ، وسيجيء وصف هذه النسخ فيا بعد . وقد تفضّل الدكتور مهدي وأطلعنا على هذه النسخ لما لنا من الاهمام بفلسفة القارابي المدنية أ . وبعد مراجعة هذه النسخ الخطية ومقارنتها بنشرة دنلوب ، وأينا إعادة نشر الكتاب لما تضيفه عليه هذه النسخ من التصحيحات والزيادات . وحتى يكون عملنا أميناً للمنهج العلميّ رأينا ألا نعتمد على نشرة دنلوب فقط بل حصلنا على صورتين شمسيتين للنسختين الخطيتين اللتين اعتمدهما . ولا يسعنا هنا إلا أن نقد م للاستاذ دنلوب شكرنا العميق لما أفدنا من عمله بالرغم من التباين في قراءتنا لبعض الكلات . وإذ تأتي نشرتنا أكمل وأوفى ، فهذا راجع أصلاً لما توفّر لنا وفاته .

## مرز تقية تنظية در طوي سدوي

مما لاشك فيه أن أبا نصر الفارابي هو واضع هذا الكتاب الذي قمنا بتحقيقه . فجميع النسخ الحطية التي اعتمدنا عليها تثبت ذلك ، كما أجمع ثقات التراجم على أن للفارابي كتاباً يدعى وفصول منتزعة ، أو والفصول المنتزعة ... ، وما أشبه ذلك . ومع أن الكتاب عُرف قديماً به والفصول المنتزعة ، نقد اختار الاستاذ دنلوب أن يسميه وفصول المدني ، معتمد اعلى ما ورد في نسخة بودليان الحطية . ومع أن هذا الاختيار سهل عليه ترجمة اسم الكتاب

إلى الانكليزية ، فهو لا يخلو من التحكم . فقد ذكر إبن أبي أصيبعة (المتوفى

 <sup>(</sup>١) راجع و السياسة المدنية و نشرة فوزي مثري نجار ، بيروت ، المطبعة الكاثوليكية ، ١٩٦٤ م.
 (٢) أنظر مراجعة الاستاذ فرانز روزنثال (Franz Rosenthal) للفصول المدني في مجلة المشرق (Oriens) ، مجلد ١٥ (١٩٦٢) ، ص ص ٤٣٨\_٤

سنة ٢٦٨ هـ / ١٢٧٠ م) في كتابه «عيون الأنباء»، نقلاً عن «كتاب طبقات الأمم » لصاعد الاندلسي (المتوفى سنة ٤٦٧ هـ / ١٠٧٠ م) ، أن من تصانيف الفارابي « فصول فلسفية منتزَعة من كتب الفلاسفة ... كتاب (مختصر) الفحص المدني ... كتاب في الفصول المنتزعة للاجتماعات ... فصول له مما جمعه من كلام القدماء ... كتاب في الاجتماعات المدنية ... كتاب جوامع السياسة مختصر . ١٠ كما وأن صلاح الدين الصفدي (المتوفى سنة ٤٧٤ هـ / ١٣٦٣ م) يذكر أيضاً هذه التصانيف وربّما نقل ذلك عن إبن أبي أصيبعة الما القفطي فيذكر «الفصول المنتزعة من الأخبار » ...

وكذلك نرى أن شتاينشنايدر يعيد ذكر هذه التصانيف معتمداً على نفس التراجع ، ومنوها أن يوسف بن عقنين في كتابه ه طب النفوس ه هو أيضاً يشير إلى ه الفصول المنتزعة ه للفارايي . ويضيف شتاينشنايلر أن ه الفصول المنتزعة » ربّما هو أحد التصانيف المذكورة أعلاه وينوه أن للفارايي تآليف عديدة أعد ت على شكل فصول » فن الثابت إذا أن التصنيف على شكل و فصول » كان تقليدا شائعاً قبل رمن الفارايي وبعده . ويشير الاستاذ دنلوب في مقدمته إلى ذلك مستشهداً به فصول » طبية لإبن ماسويه (المتوفى سنة ١٨٥٨م) ، والرازي (المتوفى سنة ١٨٥٥م) وإبن ميمون (المتوفى سنة ١١٠٤م) وغيرهم . ويؤكد أن هذا التقليد اقتبس من ه فصول » إبتراط الطبية والتي نقلها حنين بن اسحق أن هذا العربية ، مما يدل على أهمية مقارنة صناعة السياسة بصناعة الطب في تآليف الفارايي ، وبالأخص في ه الفصول » .

 <sup>(</sup>١) ابن أبي أصيبعة وعيون الأنباء ، ج ٢ ، ص ص ١٤١–١٤١

<sup>(</sup>٢) الصفديّ (الواني بالوفيات) ج ١٠٠ ص ص ١٠٩ -١١٠

<sup>(</sup>٣) القفطيُّ و أخبار الحكاء ، ص ٢٨٠

<sup>(</sup>٤) شتاينستايدر والفارابي ، ص ص ٢١٦-٢١٨

<sup>(</sup>٥) ذات المصدر ص ص ٧٠-٧١ ؛ أنظر أيضاً مراجعة روزنثال المذكورة أعلاه.

<sup>(</sup>٦) دنلوب ﴿ فصول المدني ﴾ ص ص ٩-١٠

 <sup>(</sup>٧) أنظر مراجعة الدكتور محسن مهدي لنشرة دنلوب في « مجلة دراسات الشرق الأوسط » ، \_
 ص ص ص ١٤٣-١٤٠

والسوال أمامنا الآن هو: أيّ هذه ﴿ الفصول ، هذا الذي أعدنا تحقيقه ؟ لا شكَّ أنَّ الكتاب هذا يبحث في العلم المدنيِّ ، ولذلك فهو واحد من سلسلة صنَّفها الفارابيُّ في هذا الموضوع، مثل «المدينة الفاضلة»، والسياسة المدنيَّة»، « الملكة » و « تحصيل السعادة » . فما صلة « الفصول » بهذه التصانيف ؟ يشير الأستاذ دناوب إلى كلام لإبن أبي أصيبعة يبيّن أن الفارابي كتب والمدينة الفاضلة » ببغداد وحمله إلى الشام في آخر عام ٣٣٠ ه وتمسّمه بدمشق عام ٣٣١ ه وحرَّره ، ثم نظر في النسخة بعد التحرير فأثبت فيها ٩ الأبواب ١ ، ثم " « سأله بعض الناس أن يجعل له فصولاً تدل على قسمة معانيه فعمل الفصول بمصر في سنة سبع وثلاثين [بعد الثلثمئة] وهي ستة فصول ١٠. ويستنتج دنلوب من هذا الكلام أن اله فصول ، التي يذكرها إبن أبي أصيبعة هي « فصول المدني » الذي نحن بصدده . غير أنه يستدرك فيقول إن عدد الفصول التي يذكرها إبن أبي أصيبعة هو ستة وليس خس وتسعون (٩٥) وهو عدد الفصول في ١ فصول المدني ». ولكنه يضيف أنّه من الطبيعيّ أن تفترض أن العدد ٥٠٥ م مجما سقط سهواً من كلام إبن أبي أصبيعة كاغير أن دناوب لا يلبث أن يتنازل عن هذا الافتراض على أساس أنه ليس لدينا بينة على أن عدد الفصول هو ٩٦ في الأصلِّ. والجدير بالملاحظة أن عدد الفصول في نسخة ديار بكر الخطيّة هو ٩٦ . وبالرغم مِن ذلك فبإمكاننا أن نؤكد أن الفصول السنة التي ذكرها إبن أبي أصيبعة هي غير الـ فصول المدني ، ، وقد قام موخرًا بنشرها الدكتور محسن مهدي ضمن و كتاب الملة ونصوص أخرى ٣٠٠.

ليس في كلّ ما ذكرنا ما يساعدنا على إثبات هوية الـ فصول ، بالنسبة لـ فصول ، النسبة لـ فصول ، الخطية لـ فصول ، أخرى يظهر أن الفارابي قام بتصنيفها . وإذا ما راجعنا النسخ الخطية التي لدينا ، نرى أن معظمها يعرّف الـ فصول ، بـ فصول منتزّعة ... من

<sup>(</sup>١) و فصول المدنى ، ص ١٦٠ ؛ دعيون الأنباء ، ج ٢ ، ص ص ١٣٨-١٣٩

<sup>(</sup>٢) ذات المصدر ص ١١

<sup>(</sup>٣) « كتاب الملة ونصوص أخرى « المقدمة .

أقاويل القدماء فيا ينبغي أن تُدبر به المدن. ، ومع أن نسخة ، تشاستر بايتي الخطية تعتوي في قيد الاستنساخ عبارة ، القصول الحكمية ، الم فياتها بعود وتذكر أنها ، فصول منتزعة ... ، أمّا نسختا طهران فتذكران أن « هذه جمل وقصول منتخبة من علم الأخلاق ... ، ويظهر أن ما نسخ من هذه الفصول جاء ضمن مجموعة فصول في علم الأخلاق للفارابي وابن سينا وغيرهما . وكما أشرنا سابقاً ، فالاستاذ دنلوب اعتمد على نسخة ، بودليان ، في تسمية الكتاب به فصول المدنى به وهكذا وردت في النسخة : « كتاب فصول المدنى به فصول المدنى القارابي ، وهكذا وردت في النسخة : « كتاب فصول المدنى الأبي نصر الفارابي ، ويلبها « هذه فصول منتزعة ... » . وفي نهاية النسخة : « آن نسخة « بودليان » حديثة « العهد وغير كاملة . فلر بما كان تعريف الفصول به المدنى » من إيجاء الناسخ ، كما أن تعريفها في نسخة « تشاستر بايتي » به الفصول الحكمية ، هو أيضاً من إضافات الناسخ ،

لذلك نرجت أن هذه الفصول هي إما الفصول له مما جمع من كلام القدماء »، او الكتاب في الفصول المنتزعة للاجتماعات ». ونظرا لعدم توفر الأدلة لحل مشكلة هوية الكتاب ، فقد عزمنا على تسميته برا فصول منتزعة ، حتى يأتي يوم تسمح فيه مصادر جديدة بتحديد اسمه تماماً.

#### في طريقة التحقيق

وأما الطريقة التي اتبعناها في التحقيق فهي الاعتاد على نسخة ديار بكر الخطية كأساس لأنها أقدم وأكمل النسخ المعروفة . كما وأننا لم نتردد عن تصحيح المتن بما جاء في النسخ الاخرى ورأيناه أكثر ملائمة ، مثبتين الفروق الأساسية في الحواشي . وقد اقتصرنا على درج الفروق التي ربما تسمح بقراءة غير التي اختيرت في النص متحاشين ذكر الفروق التي تجهد القارئ ولا تفيدة . وحرصنا أن لا نضيف

<sup>(</sup>١) ورقة ١ و .

شيئاً اللّهم إلا ما كان له سند في إحدى النسخ بشكل أو بآخر. أمّا حيث الإضافة ضرورة بيّنة ، فقد قمنا بذلك ووضعنا الكلمات المضافة بين معقوفتين < > ، وما أسقطناه لتقويم المعنى أو لأنّه زائد عن اللزوم فمذكور في الجهاز النقدي.

وأما التغييرات التي أحدثناها ولم نشر إليها فهي أمور بديهية كإيدال المذكر بالمؤنث والعكس، أو إعادة الهمزة للكلمات المخففة، أو تنقيط هاء التأنيث لتمييزها عن هاء الغائب، أو تنقيط الياء دائماً في النص المنشور وترك الألف المقصورة دون تنقيط، أو إبدال أدوات العطف الفاء والواو ، أو تصحيح هنات لفظية وما شاكل. وفي حالات تشابه أحرف الباء والتاء والياء والنون عندما تكون غير منقطة أو منقطة تنقيطاً مضطرباً، فقد أشرنا في الخاشية إلى الفروق التي ربما تسمح بقراءة تختلف عما اختير في النص المنشور.

وهناك بضع كلمات وردت في النسخ الحطية على شكل من الكتابة معروف وقد حوّلناها إلى الكتابة المألوفة دون أن نُشير إلى ذلك في الجهاز النقدي لما لنا من اليقين بصحتها . وأهم هذه الكلمات: أيض = أيضاً ؛ ح = حينئذ ؛ كك = كذلك ؛ يق = يقال . كما وأننا أهملنا ذكر قلب الهمزة واواً في مثل (السماوية) ، بدل (السمائية) أو قلب الياء همزة في مثل (سائر) بدل (ساير) المخ .

وأماً تقسيم النص إلى فصول فقد اتبعنا في ذلك التقسيم كما ورد في نسبخة دياربكر الخطية مضيفين كلمة (فصل) من عندنا . أما علامات الوقف فقد وضعناها من عندنا معتمدين على فهمنا المعنى آملين أن نرشد القارئ إلى تبيين قراءتنا للنصوص (وشرحنا لها على وجه ما) كما فهمناها .

وأخيراً وتسهيلاً للمقابلة بنشرة دنلوب فقد قسمنا النص واضعين في الهامش أرقام الصفحات المقابلة.

#### وصف النسخ الخطيّة ورموزها

من العسير علينا أن نقد م وصفاً شاملًا للنسخ الخطية التي اعتمدنا عليها في تصحيح وإعادة نشر الشفصول العدم تمكننا من زيارة المكتبات وتفحيص النسخ عن كتب المور الشمسية لا تفي بالغرض اللهم إلا ما حصلنا عليه بواسطة الدكتور محسن مهدي الذي زار بعض المكتبات واطلع على الأصل المحفوظ هناك لذلك سنكتفي ببيان مقتضب عنها ونقد م جدولاً بأسمانها وأرقامها ورموزها .

#### نسخة ديار بكر الخطية (د)

هذه النسخة جزء من مجموعة في مكتبة كنه ل في ديار بكر تحت رقم المورد وقد وضع الدكتور محسن مهدي وصفاً وافياً لهذه المجموعة في مقد مته لكتاب «الألفاظ المستعملة في المنطق » أو وكتاب اله فصول » يقع في ٣٥ ورقة (٣٤ ظ – ٦٨ و) وفي الصفحة ١٨ مطراً يحوي السطر معد ل ١٠ كلات . والخط مغربي حيل ، والأحرف منقوطة وبعضها مضبوط . ويظهر أن تاريخ نسخها يرجع إلى القرن الخامس أو السادس الهجري . ولا شك أن هذه النسخة هي أقدم وأكمل نسخة معروفة من النص الذي نعيد نشره . وهي مقسمة إلى الناسخ مرقماً بالحروف . وفي الحواشي بعض العناوين لا يظهر أنها من خط الناسخ . ويقول الناسخ في آخر النص : ه هذا آخر ما و جد من كلام أبي نصر الفارائي رحمه الله في هذه الفصول والحمد لله وحده » .

#### نسخة تشاستر بايتي الخطية (ت)

وهذه النسخة موجودة في مجموعة تشاستر بايتي تحت رقم ٣٧١٤. وهي النسخة التي نشرها دنلوب كما ذكرنا سابقاً. وهي تقع في ٢٩ ورقة (١ ظـ - ٢٩ ظ)، وفي الصفحة ١٥ سطرًا بحوي السطر معدّل ١٤ كلمة. والخط نسخيّ (١) الفارانيّ والألفاظ المستعملة في المنطق، ص ص ٢٩-٣٢

جيد وجليّ ، والأحرف منفوطة وبعضها مضبوط . وتاريخ نسخها هو سنة ٧٠٤ هجرية . وتنقسم هذه النسخة إلى قسمين لكل ترويسته وذيله . الأوّل يحتوي على ١٦ ورقة (١٧ و - ٢٩ ظ) ، والنسخة على ١٦ ورقة (١٧ و - ٢٩ ظ) ، والنسخة بأجمعها مقسمة إلى ٩١ فصالاً مرقماً بالكلمات وتكاد تخلو حواشيها من الإضافات والتعليقات . ويحمل وجه الورقة الأولى هذه الكلمات وهي بخط غير خط الناسخ . ه الله حسبي من كتب ابي بكر (؟) رستم بن احمد بن محمود الشيرواني . (وبخط كبير > الفصول الحكمية للشيخ أبي نصر محمد بن محمد الفارابي رحمة الله عليه . حرم خوتحتها > في نوبة العبد محمد واصف المرادى ابن حسن المُشَطّبَبُ غفر له محرم منه ١٣٠ (١٠) » .

وقد سقط من هذه النسخة سبعة فصول هي : ٢٠، ٢٩، ٢٩، ٢٩، ٢٩، ٢٩٠ ٤٠ ٤٧ حسب ترقيم نشرتنا ، كما ديمت فصل ٢٨ مع فصل ٣١ دون ترقيم والقصول الأربعة الأخيرة منها (٩٧ – ١٠٠ من النص هذا) لم ترد في نسخة ديار بكر وهي بلا شك زائدة . ويقول الناسخ في آخر النص : ١ كملت الفصول المنتزعة من أقاويل القدماء في تدبير المكن وما تصلح به للشيخ الامام أبي نصر محمد بن محمد الفارابي رحمة الله عليه على يد الفقير الى عفو الله سبحانه ابراهيم بن محمد ابن محيى عفا الله عنه بمدينة دمنهور من أعمال البحيرة (مصر > في يوم الاثنين (؟) الحادي عشر من شهر ربيع الاول سنة اربع وسبعائة (ه) ١٠.

#### نسخة بودليان الحطية (ب)

وهذه النسخة موجودة في مكتبة بودليان (اوكسفورد) في المجموعة الشرقية تحت رقم هنتر ٣٠٧. وهي النسخة الثانية التي اعتمد عليها دنلوب في نشرته. وهي تقع في ١٨ ورقة (٩١ ظ – ١٠٩ و) وفي الصفحة ١٧ سطرًا يحوي السطر معد ل ١٤ كلمة ، والخط نسخي واضح والأحرف منقوطة وغير مضبوطة. وفيها بضعة استدراكات في الهوامش يظهر أنها بخط الناسخ. وتنتهي هذه النسخة بفصل ١٠٠ من هذا النص ، كما سقط منها فصل ٣٠ ، ٢٣ ، من هذا النص ، كما سقط منها فصل ٣ ، ٢٥ ، ٢٠ . وتخلو النسخة هذه

من اسم الناسخ وتاريخ ومكان النسخ ويرجّح دنلوب أن تاريخ نسخها يرجع إلى أواخر القرن السابع الهجريّ (الثالث عشر ميلاديّ). وفي آخرها: « اخر فصول المديني لابي نصر الفارابي. والحمد لله رب العالمين وصلواته على سيدنا محمد (و> الله اجمع. « وكان دنلوب قد نشر سنة ١٩٥٢ ترجمة انكليزية لهذه النسخة .

#### نسخة فيض الله الخطيّة (ف)

وهذه النسخة جزء من مجموعة في مكتبة ملت في استنبول ، في مجموعة فيض الله أفندي تحت رقم ١٢٧٩ ، وهي تقع في ٤٤ ورقة (١١٤ ظ – ١٣٣ و ١ عبض الله أفندي تحت رقم ١٢٧٩ ، وهي تقع في ٤٤ ورقة (١١٤ ظ – ١٣٧ و ١٥٣ و ١٩٥ و ١٩٥ و ١٩٥ و ١٩٥ معدل ١١٠ كلمة والخط مغربيّ كبير واضح والأحرف منقوطة وبعضها مضبوط . فيها الكثير مسن الاستدراكات في الهوامش ويظهر أنّ معظمها ليس مخط الناسخ . كما يكثر فيها الشطب . وهذه النسخة ، 'كنسخة بودليان ، تتهي بقصل ٥٥ من هذا النص ، وقد سقط منها فصل ١٥٠ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ٢٠ كناء كما الحتلطت فيها بعض الورقات : فورقة ١٥٤ تتبع ١٩٦ و ١٣٠ ، وورقات ١٣٢ من من نهران العمل ١ فورقة ١٥٤ من نشرة دنلوب، وتقع على ورقة ١٣٢ ظ ، ١٥٣ و ، ١٥٣ ظ ، ١٥٥ و ، وتنتهي هكذا : « تمت الفصول والحمد لله كثيرًا ١٥ ويتلوها فصل في ورقة ١٥٥ و نـ ١٥٥ ظ هو تكرار لقسم من فصل ١٠ من هذا النص وينتهي هكذا : « كمل والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد خاتم النبين ١٠ وتخلو النسخة من اسم الناسخ وتاريخ ومكان النسخ .

#### نسخة طهران الخطيَّة (ل)

هي جزء من مجموعة في المكتبة المركزيّة في جامعة طهران، في مجموعة أبو العبّاس فضل بن محمد لوكري: بيان الحق بضهان الصدق، تحت رقم «تهران

<sup>(</sup>۱) ه العواق 4 (Irag) ، المجلد ۱۱ ، ص ص ۹۳–۱۱۷

فصول منتزعة – ٢

۲۵۰ مشكوة ۱۱ وهي تقع في ۱۰ ورقات (۲۱۸ و ۲۲۳ و) وفي الصفحة ۲۹ سطراً ، يحوي السطر معدل ۲۰ كلمة . وقد كتبت بخط جميل ، وترقيم الفصول والعناوين بخط أحمر .

وكاتب المخطوطة عثمان بن محمد بن عثمان الشهرابادي . كتب في يوم الخميس ٢٨ رمضان ٢٠١ ه ببلدة اسبهان . ٣ يقول في أوّله : ١٠١ أجمع كتاباً ... مستخرجاً من جميع الكتب المنسوبة إلى الشيخ الرئيس وإلى الشيخ الحكيم أبي نصر الفارابي ١٠ والكتاب مقسم إلى المنطق والطبيعيّات والإلهيّات ومسائل من علم ما بعد الطبيعة والفصول المنتخبة من رسالة الأخلاق! .

وتبتدئ النسخة هكذا: ﴿ هذه جُمَلَ وفصول منتخبة من علم الأخلاق تشتمل على اكتساب فضائل النفس الإنسانية والاجتناب عن رذائلها وفي نقل الإنسان نفسه عن عاداته السيئة إلى العادات الحسنة وفي عقد المدينة الفاضلة وعقد البيت وسياسة أهلها وكلها مجموعة في هذه الرسالة . \*

وورقة ٢١٩ و حتى رأس ورقة ٢١٦ ظ نحتوي على نص ليس من الاهفصول» يبتدئ هكذا: والناس بالسحر وفي الجملة أن الصناعات المخترعة ... وينتهي به مبلغ وسعه وطاقته ومنتهى جهده وإمكانه .» ويظهر أن ورقة من نسخة أخرى أبدلت ها هنا . وتنتهي هذه النسخة بمقطع من فصل ٢٦ من هذا النص وبهذه الكلمات : واحدها في المبدأ وفي المنتهى وفيا بينها واتفاق الرأي في المبدأ » والمؤسف أن آخر ورقة قد ألصقت على ظهر الغلاف وليس بالامكان مراجعتها ، والمؤسف أن آخر ورقة قد ألصقت على ظهر الغلاف وليس بالامكان مراجعتها ، غير أن ورقة مماثلة ترد في نسخة طهران التالية . وقد سقط منها فصل ٣ ، ١٥ ، ٤٠ من هذا النص .

#### نسخة طهران الخطية (ط)

وهي جزء من مجموعة في كلبّة الإلهيّات في جامعة طهران ، في مجموعة ال بيان الحق بضمان الصدق، (اللوكري) تحت رقم ال تهران الهيات ٦٩٥ د، والتي

<sup>(</sup>١) راجع: دانش پڑوہ (محمَّد تقيّ) ٥ فهرست کتابخانه \* ... ، ص ص ١٦٤\_١٦٥

( N= YY \* 1E)

تحتوي على ۱۷۲ ورقة بحجمُ (۱٤imes imes imesبمعدَّل ٢٢ كلمة في السطر . وقد كتبت بخط نسخي صغير منقوط وغير مضبوط. والاستدراكات في الهوامش قليلة جدًا ويظهر أنَّها بخط الناسخ، كما يظهر أنَّ أكثر من يد ناسخ واحد تداولتها .

والنسخة هذه تقع في ٢١ ورقة (١٦٢ و – ١٧٧ و) وهي تحتوي على الورقة الأخيرة التي ألصقت على ظهر الغلاف في نسخة طهران الخطية (ل). وتبتدئ هكذا: ﴿ الفصول المنتخبة من رسالة الأخلاق بسم الله الرحمن الرحيم هذه جمل وفصول منتخبة من علم الاخلاق يشتمل على اكتساب فضائل النفس الانسانية والاجتناب عن رذائلها أ... وكلها مجموعة في هذه الرسالة خمسة ابواب ... ا وتنتهي هذه النسخة بمقطع من فصل ٦٢ من هذا النص وبهذه الكلمات: ﴿ وَالْجُورِ هو ان يخرج عن يده قسمه (قسطه) من

وورقة ١٦٣ ظــ ١٦٥ و تحتوي على فصل طويل زائد هو أكمل من الفصل الذي يعترض نسخة ل (راجع أعلاه) ويحتويه، ويبتدئ هكذا: ﴿ الانسان من طريق شخصه واحدة متصل بعضه ببعض ١٠٠٠ وقد سقط منها فصل ٣، ٤٠،٢٣،١٥. ونرجَّح أنسَّها نقلت عن نسخة (ل)، أو ربما بالعكس، لما بينها من التشابه .

### رموز غير رموز النسخ الخطية

- \_ ساقط .
- ــ بقية المخطوطات . 6.
- ــ جميع المخطوطات .
- \_ ما أضفناه من عندنا .
  - \_ زائد . 7
- ـ ترقيم صفحات نشرة دنلوب .
- ترقیم ورقات نسخة دیار بکر الخطیة .

#### مراجع المقدمة

- ١ إبن ابي أصيبعة (أبو العباس أحمد) : « عيون الأنباء في طبقات الأطباء ٥،
   نشرة مولر (جزءان ، القاهرة وكونجز بورغ ، ١٢٩٩ هـ/١٨٨٨ م) .
- ۲ دانش پژوه (محمد تقيّ): ۱ فهرست کتابخانه اهداءی آقای سيد محمد مشکوة به کتابخانه دانشکاه تهران ۱ المجلد الثالث ، القسم الأوّل (طهران ، ۱۳۳۲ ش).
  - ٣ دنلوب (د.م.): « فصول المدني للفارابي ».
- D. M. Dunlop, "al-Fārābī's Aphorisms of the Statesman," Iraq, XIV, (1952), 93-117.
  - ٤ روزنثال (فرانز): مراجعة ه فصول المدني ه .
- Franz Rosenthal, "al-Fārābī, Fusūl al-Madanī," Oriens, vol. 15,1962, pp. 438-440.
  - متاينشنايدر (موريتز): والفارالي .
- Moritz Steinschneider, Al-Färābi (St. Pétersbourg, 1869).
- ٦ الصفديّ (صلاح الدين بن أيبك) : « الوافي بالوفيّات » ، نشرة ريتر (جزء ٤ ، استانبول ، ٢٩٣٧) براسي
- الفارابي (أبو نصر محمد): «كتاب الألفاظ المستعملة في المنطق»، نشرة الدكتور محسن مهدي (بيروت، ١٩٦٨).
- الفارابي (ابو نصر محمد): «كتاب السياسة المدنيّة»، تشرة فوزي متري نجار (بيروت، ١٩٦٤).
- الفارابي (ابو نصر محمد) : « كتاب الملة ونصوص أخرې » ، نشرة الدكتور محسن مهدي (بيروت ، ١٩٦٨) .
- الفارابي (ابونصر محمَّد): ﴿ كتاب فصول المدنيَّ ، نشرة دنلوب (لندن، ١٩٦١).
- ٨ القفطي (ابن) (أبو الحسن عليي) : ١ كتاب إخبار العلماء بأخبار الحكماء » ،
   نشرة محمد أمين الخانجي الكتي (القاهرة ، ١٣٢٦ ه) .
  - ٩ مهدي (محسن) ، مراجعة كتاب فصول المدني
- Muhsin Маны, "al-Fārābī: Fuṣūl al-Madanī," Journal of Near Eastern Studies (Chicago), XXIII (1964), 140-143.

## فصبول من تزعة





.

:

#### 1.4

### : ابني لَيلنا الرَّحَمُ الْحَيَّامُ ا

"فصول منتزَعة" تشتمل على أصول كثيرة من أقاويل القدماء فيا ينبغي أن تُدبَّر به" المدن وتعمر به وتصلح به "سيرة أهلها ويُسد دوا "به إنحو السعادة.

[1] فصل . للنفس صحة ومرض ٢ كما " للبدن صحة ومرض " فصحة النفس أن تكون هيئاتها وهيئات أجزائها هيئات تفعل بها أبدا الخيرات والحسنات والأفعال الجميلة . ومرضها أن تكون هيئاتها وهيئات أجزائها هيئات تفعل بها أبدا الشرور والسيئات والأفعال القبيحة . وصحة البدن أن تكون هيئاته وهيئات أجزائه هيئات تفعل بها النفس أفعالها على أتم ما يكون وأكمله ، كانت تلك الجزائه هيئات تفعل بها النفس أفعالها على أتم ما يكون وأكمله ، كانت تلك

+ وصلّی الله علی سیدنا 'محمد وآله والنبین والموسلین والملائکة المقربین وسلّم ت ؛ + وعلی نبینا محمد وآله السلام ب ؛ + صلّی الله علی محمد وعلی آله ف .

فصول منتزعة من أقاويل القدماء في تدبير المدن وما تصلح به للشيخ الامام ابي نصر محمد بن محمد الفارابي رحمة الله عليه ، هذه فصول ... ت ؛ كتاب فصول المدني لابي نصر الفارابي . هذه فصول ... ب ؛ هذه جمل وفصول منتخبة من علم الاخلاق تشتمل على اكتساب فضائل النفس الانسائية والاجتناب عن رذائلها وفي نقل الانسان

نفسه عن عاداته السيئة الى العادات الحسنة وفي عقد المدينة الفاضلة وعقد البيت وسياسة أهلها وكلها مجموعة في هذه الرسالة (خسة أبواب) ل، ط.

- ۳۰۰ بهات.
- ٤, ست، ف.
- ه. ويسدوا ب.
- 1. الفصل الأول د؛ الباب الاول ل، ط.
  - ۲. \_ط.
  - ٣. +أنَّل.
  - + قواها (أضيفت فوقها) د.
    - ه. ميشه د، ل، ط.
      - ۲. وميثة ل، ط.
      - ۷۱۵. تدل ب ٤ ف.

ه۳ و

1.5

الأفعال التي تكون بالبدن ^أو بأجزائه^ حيرات أو شرورًا. ومرضه أن تكون هيئاته وهيئات أ أجزائه هيئات التي تكون بالبدن أو بأجزائه أو التفعل الم النفس أفعالها التي تكون بالبدن أو بأجزائه (١) أو (١) تفعلها أنقص مما ينبغي او لا (١) على ما من شأنها أن تفعلها ١٠ .

[٢] فصل. الهيئات النفسانية التي [بها يفعل الإنسان الخيرات والأفعال الجميلة هي الفضائل، والتي بها يفعل الشرور والأفعال القبيحة هي الرذائل والنقائص والخسائس.

[٣] فصل كما أن صحة البدن هي اعتدال مزاجه ، ومرضة الانحراف عن الاعتدال ، كذلك صحة المدينة واستقامتها هي اعتدال أخلاق أهلها ومرضها التفاوت الذي يوجد في أخلاقهم . ومني انحرف البدن عن الاعتدال / من مزاجه فالذي يرد ولى الاعتدال ومحفظه عليه هو الطبيب . كذلك إذا انحرفت المدينة في أخلاق أهلها عن الاعتدال ، فالذي يرد ها إلى الاستقامة ويحفظها عليها هو المدني والطبيب يشتركان في فعليها ويختلفان في موضوعي صناعتيها . فإن موضوع ذلك هو المانقس ، وموضوع هذا هو الأبدان . وكما أن النفس أشرف من البدن ، كذلك المدني أشرف من الطبيب .

[3] إفصل المعالج للأبدان هو الطبيب ، والمعالج للأنفس هو الإنسان المدني ويسمى أيضاً الملك عنر أن الطبيب ليس قصده بعلاجه للأبدان أن يجعل هيئات تفعل بها النفس خيرات أو سيئات بل إنما يقصد أن يجعل هيئاتها هيئات تكون بها أفعال النفس الكائنة بالبدن وأجزائه أن يجعل هيئاتها هيئات تكون بها أفعال النفس الكائنة بالبدن وأجزائه

۱۸، د.

۹۲. مىئتەد، ب، ل، ط.

۲ • ۱. وهیئه ل ، ط .

٤ ١١. بأجزائها ت.

۵ ۱۲. وت.

۶ ۱۳. + يفعل ط ۶ ــ ل .

۷ ۱٤. تفعل د.

۱۰. يفعل بها ٻ، ل، ط.

فصل ۳. د، ـ م.

<sup>- (3 . (2)</sup> 

<sup>-</sup> ۱.۱. کلنفوس ب .

ハイハー ニー ニー

۱۲-۱۳ س. - ت.

١٤ ٤. بهاف ٤ - يم.

<sup>△</sup>۱۵. +علی ف.

أكمل؟ ، كانت تلك الأفعال سيئات أو حسنات . وأن الطبيب الذي يعالج البدن إنها يعالج ١٤٠٠ ليجود بطش الإنسان ١٠ به١١، سواء استعمل ذلك ١١ البطش الجيَّد في الحسنات أو في ١٣ السيِّئات. والذي يعالج العين إنَّما قصده أن يجوَّد بها؟! الإبصار ، سواءً استعمل ذلك فيا ينبغي ويُحسَّن أو فيما لا يُنبغي ويُقبَتِع . فلذلك اليس للطبيب بما هو طبيب أن ينظر في صحة البدن الوقي مرضه ١٧ على هذا الوجه بل ١٠ للمدني والملك إلى فإن المدني بالصناعة المدنية ، والمليك بصناعة الملك ، يقدّر أين إلى ينبغي أن يُستعمل وفيمن الميتبغي أناا يُستعمل وفيمن لا٢٦ يُستعمل ، وأيّ صنف من الصحّة ينبغي أن يفيدها الأبدان ٢٦ / ٢٠ وأيّ صنف منها ٢٠ ينبغي أن لا يفيدها ٢٠ فلذلك صارت صناعة المُكُنُكُ والمدينة محالها من ساثر الصناعات التي في المدن ٢٦ حال رئيس البنّـاثين من البنَّائين ، لأن سائر الصناعات التي في الملكن " إنَّما تُفعل وتُستعمل ليتم َّ بها الغرض بالصناعة المدنية وبصناعة Y المُلكُ ، كما أن الصناعة الرئيسية ٢٠٠٠ من ٢٩ صناعات ٣ البنائين تستعمل سائرَها فيتم بها مقصودها .

[0] فصل كما أن الطبيب الذي يعالم الأبدان بحتاج إلى أن يعرف

۱۰٫۰ + مانکون ت، ف، ل، ط.

فان ت ، ف ، ل ، ط . .V Y

الابدان ب ؛ الايدي ت ، ف .

٤ ٩. يعالج د ؛ يعالجها جم .

۵ ۱۰. سط.

۷ ۱۱. یاف، ل، ط؛ ـ ت، ب.

٧ ١٢. -ب.

۸ ۱۳ د ۱ - ج٠

٩ ١٤. به ل، ط.

۱۰ ، فكذلك ب.

۱۱ ۱۹. النفس ت، ف، ل، ط.

١٧ /١. مرضها ت ، ف ، ل ، ط .

٣١ ١٨. -ب.

١٩١٤. والملك ت ، ب ، ف ، ط .

۲۰۱۵. آن ب، ل، ط،

۲۱ ۲۱. د ۶ - ج.

۷۲ ۲۲ + يتبغي ان د (مع اشارة بنرعها) ،

۲۳ ۱۸. سق ، ف .

٠٠ ٢٤ ٢٠ - ت .

٩٠ من ذلك ف.

<sup>17 17. - 4.</sup> 

۲۲ ۲۷. وصناعة ت، فت. .

۲۸ ۲۸. الرئيسة ت، ل، ط.

۲٤٠ ۲۹. +سائر ل ، ط.

۲۰ ۲۵ صاعة ت، ف.

البدن بأسره، وأجزاء البدن، 'وما يعرض لجملة البدن! ولكل واحد من أجزائه من الأمراض، وعنا يعرض، ومن كم شيء، وما الوجه في إزالتها، وما الهيئات التي إذا حصلت في البدن و في أجزائه كانت الأفعال الكائنة في البدن كاملة تامة . كذلك المدني والملك الذي يعالج الأنفس يحتاج إلى أن يعرف النفس بأسرها وأجزائها من النقائص فا ولكل واحد من أجزائها من النقائص والرذائل، وعنا يعرض، ومن كم شيء م، وما الهيئات النفسانية التي يفعل بها الإنسان الخيرات وكم هي ، وكيف الوجه في إزالة الرذائل عن أهل المدن ، من والحيلة في تمكينها في نفوس المدنيين ووجه التدبير في حفظها عليهم حتى والحيلة في تمكينها في نفوس المدنيين ووجه التدبير في حفظها عليهم حتى لا تزول. وإنما النبي أن يعرف من أمر النفس مقدار ما يحتاج إليه في صناعته ، كما أن الطبيب إنها يحتاج أن يعرف من أمر البدن مقدار ما يحتاج اليه في صناعته ، "والنجار من أمر الخشب والحداد من أمر الحديد مقدار ما يحتاج إليه في صناعته ، "والنجار من أمر الخشب والحداد من أمر الحديد مقدار ما يحتاج إليه في صناعته ، "والنجار من أمر الخشب والحداد من أمر الحديد مقدار ما يحتاج إليه في صناعته ، "والنجار من أمر الخشب والحداد من أمر الحديد مقدار ما يحتاج إليه في صناعته ، "والنجار من أمر الخشب والحداد من أمر الحديد مقدار ما يحتاج إليه في صناعته فقط المناه المن

[٦] فصل . الأجسام منها صناعية ومنها / طبيعية . فالصناعية مثل السرير والسيف والزجاج وأشباه كالك . والطبيعية مثل الإنسان وسائر الحيوان . وكل واحد منها علم يلتم من شيئين أحدهما مادة والآخر صورة . فالمادة (اللجسم واحد منها علم عن شيئين أحدهما مادة والآخر صورة . فالمادة (اللجسم

وما هي من جملة البدن وما يعرض له ت ؛
 وما هي من جملة البدن ف (في الهامش).

تحصل الفضائل الفضايل ثم كيف تحفظ على أهلها ف (من وذا ... ۳۳ و

۳.√ + تعرض من ت .

٤. أو ف.

ه. وأجزاءها ت ، ب ، ف .

٦. وماذا د ، ف ، ل ، ط .

۷. + من ب.

 <sup>4. +</sup> يعرض ت ، ف .

٩. بهایفعل ت، ف.

١٠ + وكيف تودب وبماذا ليجتنب وكيف

الفضائل و سني الهامش) .

١١. تمكنها د؛ بكتبها ب

١٢. وأنما د ؛ ولكن انما بم .

۱۳. - ت.

١. + إن ت، ف.

٢. د، ب؛ وما أشبه يم. '

٣. د، ت، الحيوانات بم.

٤. منها ت

ه. + المادة ت ؛ + للمادة ف .

<sup>7. -</sup>بم. .

الصناعيّ مثل الحشب للسرير والصورة مثل الشكل للسرير مهو | تربيعه ١٠٦ و الصناعيّ مثل الخشب للسرير والصورة تصير و الدويره ١٠١ مثل الفقرة سرير وبالصورة تصير سريرًا بالفعل. ١٠٢ والمادّة للجسم الطبيعيّ هو الأسطقس والصورة ما بها صار كلّ واحد هو ما (هو > والأجناس شبيهة بالموادّ والفصول شبيهة بالصور ١٢.

[٧] فصل . الأجزاء والقوى العظمى التي للنفس خسة . الغاذي والحاس والمتخيل والنزوعي والناطق . فالغاذي بالجملة هو الذي يفعل آفي الغذاء أو به أو عنه فعلا منا . والغذاء ثلاثة ضروب : أو ل وأوسط وأخير . فالأول مثل الخبز واللحم وكل ما لم يبتدئ بعد أن ينهضم . والأخير هو الذي انهضم انهضاماً تاماً حتى صار شبيها بالعضو الذي يغتذي به ، إن كان العضو لحماً منان يعتذي به ، إن كان العضو لحماً منان يعتذي به ، إن كان العضو الدي يعتذي به ، إن كان العضو الدما الذي انطبخ في المعدة والأمعاء حتى صار معداً الآن يكون منه الدم والثاني الدم . ومن الغاذي القوة الهاضية والمنتبة والمولدة والجاذبة والماسكة والمميزة والد افعة . وأحق ما يسمى الغاذي هو الذي ينضج اللم الحاصل الغذاء الأول في المعدة والأمعاء حتى العضو إ والهاضم الله والذي ينضج الغذاء الأول في المعدة والأمعاء حتى العضو معداً الأن يكون منه اللم المام الغذاء الأول في المعدة والأمعاء حتى العضر معداً الأن يكون منه التي تزيد الم الذي يطبخ هذا المعد في الكبد مثلاً حتى يصير دماً . والمنصية هي التي تزيد التم الذي يطبخ هذا المعد في الكبد مثلاً حتى يصير دماً . والمنصية هي التي تزيد النه المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المعاء حتى المناس دماً . والمنصية هي التي تزيد التم المناس المناس علي تزيد التم المناس المناس المناس في المناس المناس المناس المناس المناس في التي تزيد المناس المنا

٣٦ ظ

ه. پښتد د ؛ پيتدل ب.

٦. فان ل ، ط .

<sup>,</sup> ۷. ∟ط.

۸. طبخ ت .

٩. وحق ب

۱۰. سمی ت ، ف.

١١. والهاضمة د، ل، ط.

١٢. حين ف .

١٣. مثل ب، ل، ط.

<sup>14.</sup> دم ت ، ف .

۱۵. ترید د؛ نرند ل.

٧. في السريرت، ب، ف.

٨. في السريرت.

۹. أو ت.

۱۰. او تِ ، **ب**.

۱۱. – د .

۱۲. - بم -

۱. –ت.

ب الغذاء وبه ت ؛ بالغذاء أو فيه ل ، ط .

٣. د، ف ؛ أضرب يم.

ووسط ف ؛ وواسط ط.

بالغذاء" كميّة العضو في أقطاره" كلّهــا عند النشوء" إلى أن تبلغ" به أقصى ما يمكن أن يبلغه كل عضو من ٢٠ العيظم . والمولدة هي التي تفعل من فضلة الغذاء القريب من الأخير ٢١ ، وهو الَّدم ، جسماً آخر شبيها ١٣٢١ في النوع ٢٦ للجسم الذي من غذائه فضلت الفضلة. وهذه ٢٣ صنفان أحدهما يعطي مادُّةَ المولود ، وهو الأنثى، والآخر يعطي صورته ، وهو الذكر . وعن هذين | يكون الحيوان الكائن عن آخر شبيهه ٢٠ في النوع . والجاذبة هي التي تجذب الغذاء من مكان إلى مكان إلى أن يصل إلى الجسم المغتذي ٢٠ حتى [٢٦] يماسَّه ويخالطه ٢٠ . والماسكة هي التي تحفظ الغذاء في الوعاء الذي حصل فيه من البدن. والمميزة هي التي تميّز عن الغذاء فضلاته وتميّز أصناف الغذاء فتنفذ٢٧ الى كل عضو ما يشاكله . والدَّافعة هي التي تدفع أصناف فضلات الغذاء من مكان إلى مكان . والقوَّة الحاسَّة هي التي تدرك بإحدى الحواس الخمس المعروفة عند الجميع. والمتخيَّلة هي التي تحفظ رسوم المحسوسات بعد غيبتها ٢٨ ٪عن مباشرة الحواس لها فتركب بعضها إلى بعض تركيبات مختلفة وتقصل بعضها عن بعض تفصيلات كثيرة مختلفة بعضها صادق ١٠ ويعضها كاذب ١٠ وذلك في اليقظة والنوم جميعاً . فهذه والغاذية قد يفعلان عند النَّوم دون سائر القوى . والقوَّة النزوعيَّة هي التي "بها يكون" نزاع الحيوان ا"إلى الشيء" ، وبها" يكون الشوق الى

ا ١٦. في الغذاء ب؛ الغذاء ف، ط؛

<sup>+</sup> في ف.

١٧. اقطارها د، ط.

١٨. النُّشي ت.

١٩. يبلغ في بعضها.

۲۰. نی ف .

٢١. الأجزاء ف.

۲۲. بالنوع ف .

۲۳. وهذان ت.

۲٤. ت و شبيه به يم .

٢٥. المتغذي ت.

٢٦. يخالطه ويماسه د؛ يماسه أو يخالطه ت ، ف .

٢٧. فينفذ ب ؛ فيعبد ط ؛ لتنفُذَ ت ؛ لينفذ ف ؛ (سقطت هنا ورقة في ل) .

۲۸. مغیبها ت.

٢٩. صادقة ... كاذبة ب.

۳۰. یکون بها ت .

٣١. إلى شيء ف ؛ ــ ت .

۱ ۳۲. وبدب، ف، ط.

الشيء والكراهة له "" والطلب والهرب والإيثار والتجنّب والغضب والرضى والخوف " والإقدام " والقسوة والرحة والحبة والبغضة والهوى والشهوة وساثر عوارض النفس. وآلات هذه القوة " هي جميع القوى التي بها تتأتى " حركات الأعضاء كلها مواليدن بأسره أ" ، مثل قوة اليدين " على البطش وقوة الرجلين على المشي وغيرهما من الأعضاء. والقوة الناطقة هي التي بها يعقل أ الإنسان ، وبها تكون الروية ، وبها يقتني إ العلوم والصناعات وبها بميّز بين الجميل والقبيح من الأفعال. وهذه منها عملي ومنها نظري والعملي منه مهني " ومنه فكري " فالنظري هو الذي به " يعلم الانسان الموجودات التي ليس شأنها أن نعملها في نعن المحتل المنافقة عدد فرد فالأربعة عدد زوج ، فإن الا يمكننا أن نغير الثلاثة حتى تصير زوجاً ، الوهي باقية ثلاثة " ، ولا الأربعة حتى تصير فردًا وهي أربعة كما بمكننا أن نغير والعملي هو الذي " به تميز أ الأشياء التي شأنها أن نعملها " نعملها" من حال إلى حال الموالية أن نعملها أن نعملها أن نعملها أن المعالي هو الذي " المحلة أن نعملها أن المحلة من والعملي هو الذي " به تميز أ الأشياء التي شأنها أن نعملها " نعن ونغيرها من حال إلى حال المحال المحال الموالذي " به تميز أ الأشياء التي شأنها أن نعملها " به يُعرف ونغيرها من حال المحال والمعني والمحال عن والمحال من حال المحال والمعني والمحال من والمحال النجارة والفلاحة والطب والملاحة والفلاحة والمؤلون والفلاحة والمؤلود والفلود والفلود والمؤلود والفلود والمؤلود والفلود والفلود

5 TV

1.4

٠٠ ه. تعلمها د ؛ يعملها الانسان ف .

٤٦. د ؛ – ې .

٤٧. وهي ثلاثة باقية ت؛ وهو باق ثلثة ب؛ وهو باق ط ؛ + على حالها

ف.

۶۸. يميز په د ؛ په تمييز ت .

٤٩. شأننا د.

ه ۾ تعلمها د .

۱۵, ست.

۰۲ نقتني به د ؛ به يقتني ب ، ف .

۵۳ به نرونی ت ؛ نروی به ف ؛ یروی ط ؛ یدبر ب .

۴۴. - ب

٣٤. ـ ت .

٣٥. + والجبن ت.

۳۳. القوی د ، ط .

۳۷. .تماد*ی ب* .

٣٨. فالبدن باسرها ط.

٣٩. اليد ف.

دئي يقعل د

٤١. صناعي ط.

٤٢. نظري د .

٤٣. ــ ب ، ط .

٤٤. + به ظ.

الشيء الذي نريد أَوْأَن نعمله "حين" ما نريد أن نعمله "، هل يمكن عمله" أم لا ، وإن كان يمكن فكيف ينبغي أن يُعمل " ذلك العمل.

[٨] فصل الفضائل صنفان : خلقية ونطقية فالنطقية هي فضائل المجزء الناطق مثل الحكمة والعقل والكيس والذكاء وجودة الفهم والحلقية هي فضائل الحزء النزوعي مثل العفة والشجاعة والسخاء والعدالة وكذلك الرذائل تنقسم هذه القسمة "وفي حبر كل قسم منها أضداد هذه التي عد ت وأغراضها".

[9] فصل الفضائل والرذائل الخلقية إنها تحصل وتنمكن في النفس ابتكرير الأفعال الكائنة عن ذلك الخلق مرارًا كثيرة في زمان ما واعتيادنا الها". فان كانت تلك الأفعال خيرات ، كان الذي يحصل لنا هو الفضيلة ، وإن كانت شرورًا ، كان الذي يحصل لنا هو الرذيلة ، على مثال ما عليه الصناعات مثل الكتابة ، فإنا بتكريرنا افعال الكتابة مرارًا كثيرة واعتيادنا لها تحصل لنا الاستاعات مثل الكتابة وتتمكن الفيا الكتابة منا كثيرة واعتيادنا في محصل لنا المنابة الكتابة وتتمكن الفيا الكتابة سوء ، وإن كانت أفعال الكتابة من أفعال الكتابة أفعالاً ردية أنها الكتابة سوء ، وإن كانت أفعالاً الكتابة عبدة تمكنت فينا كتابة سوء ، وإن كانت

<sup>£</sup>ه. تريد د ؛ يريد ب ، ط .

۵۵. تعمله د ؛ تعلمه ت ؛ يغمله ب،ط.

٥٦. حتى ب.

٥٧. عليه ب.

۵۸. نعمل ت.

۱. –ب.

۲. ـت.

۳. د ؛ – يم .

بتكريرنا للاقعال ب.

۲. واعتیاد ت.

٣. ـف.

٤. لما ت.

<sup>•. +</sup> تلك ب.

٦. لما ت ؛ ـ ب، ط.

۷. ــ ب. د.

 <sup>+</sup> وان كانت صناعات كانت ت، ف.

٩. سط.

بتكرير ب ؛ بتكررنا ط .

۱۱. –ط. ∸

۱۲. ويمكن ط .

١٣. ت، ف، ـ ج.

<sup>14.</sup> وان ت.

۱۵. مما تکرره ب.

<sup>.11.</sup> رذيلة ط.

۱۷. – د .

[10] فصل . لا يمكن 'أن ينفطر الإنسان' مِن أوّل أمره بالطبع ذا فضيلة 'ولا رذيلة' كما لا يمكن أن يُفطر الانسان الطبع الحائكا ولا كاتبا ولكن يمكن أن يُفطر \* بالطبع المعدا عنو أفعال \* فضيلة أو رديلة بأن تكون أفعال تلك أسهل عليه ٧ من أفعال غيرها ، كما مكن أن يكون بالطبع معداً نحو أفعال الكتابة أو صناعة أخرى بأن تكون أفعالها أسهل عليه 'امن أفعال'' غيرها فيتحرَّك من أوَّل أمره إلى فعل ما هو بالطبع أسهل عليه الر منى لم يتحفيزه من خارج إلى ضدّه حافز . وذلك الاستعداد الطبيعي ليس يقال له ١٢ فضيلة ، كما أن الاستعداد الطبيعي نحو أفعال الصناعة "١٦ ليس يقال له ١٤ صناعة ١٠ ولكن متى كان استعداد طبيعي نحو أفعال فضيلة وكرّرت ١٦ تلك ١٧ الأفعال واعتيدت ١٨ وتمكنت بالعادة ١١م هيئة ٢٠ في النفس ، وصدر ١١ منها تلك١١ الأفعال بأعيانها ٢٢ ، كانت الهيئة المتمكّنة عن العادة هي التي يقال لها فضيلة ٢٣ . ولا تسمى الهيئة ٢٠ الطبيعية فضيلة ٢٠ولا نقيصة ٢٥ وإن٢٦٪ ٢٧كان يصدر٧٧ عنها

11.

۳۸ و

الانسان ان يفطر د ؛ ان يكون من الارد و الحياكة بم . الانسان ط .

ولاذا نقيصه ت، ب، ف، وذا نقيصة ط.

ان يقطر انسان د؛ الانسان ان يفطر ت .

<sup>۔</sup> ت. ٤.

یکون ف .

أحوال پ . ٦.

عليها د . ٧.

<sup>.</sup> ৮ሃ + ۸,

<sup>.</sup> ب

۱۰. -ب.

۱۱. ـد، ط.

١٢. انه ب ، ط ؛ فيه انه ت ، ف (فيه-قى الهامش).

<sup>12.</sup> قيد انه ت ؛ لها ف ، ط ؛ ـ ب .

د ؛ حیاکة ج .

انتکررت د ؛ تکررت ب ؛ ط .

١٧. يدل ب.

١٨. –ط.

 <sup>+</sup> حتى تصير ت ، ف (في الهامش) .

۲۰. هيئات ط.

٢١. تصلرت، ب، ف؛ يصلرط.

۲۲. بعينها ب .

۲۳. الفضيلة د .

۲٤. + المتمكنة ت.

۲۵. ــ ت، ف، ط.

۲۲. فان د .

۲۷. كانت تصدرت ،ف.

أفعال واحدة بأعيانها. وتكون الطبيعية <sup>14</sup> لا اسم لها، وإن سمّاها مسم <sup>17</sup> فضيلة أو نقيصة ، فإنّما " يسمّيها باشتراك الإسم فقط ، لا بأن يكون معنى هذه معنى تلك. والتي <sup>11</sup> هي بالعادة هي التي <sup>17</sup> يحمد الإنسان عليها <sup>17</sup> أو يـُذمّ ، وأمّا الآخرى فلا <sup>17</sup> يحمد الإنسان عليها <sup>17</sup> ولا يـُذمّ .

[11] فصل. عسير وبعيد أن يوجد من هو معد بالطبع انحو الفضائل كلها، الخلقية والنطقية، إعدادًا تاماً كما اإنه عسير أن يوجد امن هو الطبع معد نحو الصنائع كلها. وكذلك عسير وبعيد أن يوجد من هو "معد بالطبع لمعد" نحو الصنائع كلها، إلا أن الأمرين جميعاً غير ممتنعين. اوالأكثر أن كل واحد معد نحو / فضيلة ما الوفيلة ما أو فضائل ذوات معدة محدودة أو صناعة ما أو عدة المعداً نحو ذا المحدودة المعداً نحو ذا المعداً نحو شيء "انبكون هذا المعداً نحو ذا المعداً المحداً المحداً المعداً المحداً المح

[17] فصل. الهيئات الطبيعيّة والاستعدادات نحو الفضيلة أو الرذيلة متى انضافت إليها الاخلاق المشاكلة لها " وتمكّنت بالعادة ، كان ذلك الإنسان

۲۸. الطبيعة ب.

۲۹. مسمى ب ؛ معنى ط .

٣٠. فانها ط ۽ ــ د .

۳۱. فالتي ت ، ف ، ط .

۳۲. يحمد عليها الانسان ب ، ف ، ط ؛ عليها يحمد الانسان ت .

٣٣. د ؛ يحمد عليها الانسان بم .

د ؛ للفضائل بم ;

٢. عسير ب؛ عُسُر د؛ انه عسر ط.

بالطبع من هو معد ت ؛ من هو معد بالطبع ب ، ط ؛ بالطبع معدا ف .

٤. فكذلك ط.

الطبع فعال ط.

٦. \_ط.

۷. ـد.

۸. ذات ف.

٩. عدد محدود ت.

۱۰. –ف.

۱۱. -ت.

١٢. - ف ، ب (اضيف فوق السطر) .

١٣. والا لكان لكل واحد ط.

١٤. نحو شيء أول ت ، ف .

١٥. – ت.

<sup>11. -</sup> د.

 <sup>+</sup> او رذیلة ف (أو صناعة \_ في الهامش).

١. والاستعداد د.

۲. ود، پ، ل، ط.

٣. - ل، ط.

ع. - ل ، ط ، ف (في الهامش) .

في ذلك الشيء أتم ما يكون. وما يمكن فيه من الهيئات يكون زواله عن الإنسان، خيرًا كان الذي يمكن فيه أو شرًا، عسيرًا. ومتى وجد في إوقت من الأوقات من هو بالطبع معد نحو الفضائل كلها إعدادًا تاماً، ثم تمكنت فيه بالعادة، كان هذا الإنسان فائقاً في الفضيلة للفضائل الموجودة في أكثر الناس حتى يكاد أن يخرج عن الفضائل الإنسانية إلى ما هو أرفع طبقة من الإنسان. وكان القدماء يسمون هذا الإنسان الإلهي ١٠. وأما ١١ المضاد له والمعد ١٠ لأفعال الشرور كلها الذي تتمكن فيه هيئات تلك الشرور بالعادة، ايكاد أن يخرجوه المعنى الشرور الإنسانية الآلى ما هو أكثر شرًا منها الأسماء ١٠. وهذان الطرفان وجودهما في الناس قليل. فالأول ٢٠ متى وجد كان عندهم أرفع مرتبة من أن يكون مدنياً يخدم ١١ الملك ، بل ٢٢ يدبر المدن كلها، وهو الملك في الحقيقة. وأما الثاني إذا اتفى أن يوجد ١٢ لم يروس ٢٠ مدينة أصلاً ولم يخدمها بل يخرج عن المدن كلها،

[١٣] فصل . الهيئات والاستعدادات الطبيعيّة نحو فضيلة 'أو رذيلة' منها ما يمكن أن يُزالَ أو " يغيّر بالعادة زوالاً تاماً \*ويمكّن في النفس بللها هيئات

فصول منتزعة ~ ٣

۳۹ و

111

۱۷. السبع ت ، *ب* .

۱۸. مذه ف.

١٩. الاشيا د.

۲۰. والاول ت ، ب ، ف .

٧١. +مدينة من ف .

**۲۲. د؛ +انما ف؛ +ان يم.** 

۲۲. + له ل ، ط .

۲٤. يدبرت، ف.

٢٥. يحل فيها ت ؛ يترك فيها محلمها ف.

١. \_ل، ط.

۲. يزول ف.

٣. د يو ېم.

<sup>\$.</sup> ت.

<sup>&</sup>lt;u>ه. تمكن ت ، ف .</u>

٦. ط ۽ تمکن يم .

۷. +مال،طْ.

۸. -د.

۹. ـت،ف.

الانسان ل ، ط .

١١. الالامي د، ب، ف، اللامي ت.

۱۲. وت.

١٣. د، ب؛ وهو المعديم.

۱٤. د؛ يكادون يخرجوه ط؛ يكادون يخرجونه بم.

<sup>10.</sup> ـ ت ، ف.

شروره ت ، ب .

مضادة لها ، ومنها ما يكسر وينضعف وتنقص قوته من غير أن يزول زوالاً تاميًا . ومنها ما لا يمكن أن ينزال أو ينغير ولا أن اتنقص قوته ، ولكن يمكن أن يخالف بالصبر ، وضبط النفس عن أفعالها ، والمجاذبة والمدافعة إحتى يفعل الإنسان أبداً أضداد الفعالها . وكذلك متى كانت أخلاق الرديثة الممكنت في النفس بالعادة فانتها النقسم أبضاً هذه القسمة .

[14] فصل بين الضابط لنفسه والفاضل فرق. وذلك أن الضابط لنفسه، وإن كان يفعل الأفعال الفاضلة ، فاند يفعل الخيرات وهو يهوى أفعال الشر ويتشوقه ويجاذب هواه ويخالف بفعله ما تنهضه إليه هيئته وشهوته ، ويفعل الخيرات وهو متأذ بفعلها . والفاضل يتبع بفعله ما تنهضه إليه م اهيئته وشهوته ، ويعمل الخيرات وهو مبواها ويشتاقها الولا يتأذى بها بل يستلذها الموري ويعمل الفرق بين الصبور المناعلي الألم الشديد الذي يجده الما والذي المناقم المناقم المناقم النفسه فان العفيف المناقم ولا يحس بالألم المناقبة العقيف المناقم ولا يحس بالألم المناقبة ال

٦. يزال ٰل ، ط .

٧. يزال ب، ل، ط؛ يزول بم.

٨. د؛ ولا يتغير ت، ف، ويغير بم.

٩. يقصر دونه ت.

ا. وبحفظ ط .

۱۱. اضدا (د.) د (د. \_ في الهامش)؛
 اضدادا ب، ط.

۱۲. الاخلاق ت ؛ أفعال ل ، ط ؛ + جيدة أو ل ، ط .

۱۳. +و ت ، **ف** .

<sup>14. –</sup>ت.

١. د ، ط ؛ ويين جم .

۲. - ت.

۳. بانه ب:

٤. نهږت.

ه الشرور ويتشونها ت ، ف .

ويحادث ب ؛ ومحارب ف ؛ ومحالف

ل، ط.

۷. يغضله ب.

٨. الى ب.

٩. ت ؛ بشهوته وهیئته بم .

د ؛ ويفعل بم .

<sup>.</sup> ヴー .11

۱۲. الصير د، ت.

<sup>1</sup>٣. للالم ف.

<sup>14. +</sup> انسان ما ت .

١٥. وبين من ف (في الهامش).

۱۱. - د .

<sup>1</sup>۷. بألم ت ، ف .

١٨. الضعيف ب.

إنها يفعل ما توجبه السنة في المأكول والمشروب اللنكوح من غير أن يكون له شهوة وشوق إلى ما الهمو زائد على الما توجبه السنة والضابط لنفسه السهواته الله في هذه الاشياء / مفرطة الله وعلى غير ما توجبه السنة ، ويفعل أفعال السنة وشهوته الله ضد ها الاعبر أن الله الضابط لنفسه يقوم مقام الفاضل في كثير من الأمور .

[10] فصل. صاحب الخالق المحمود (الذي > لا تميل نفسه إلى شيء من الرذائل والضابط لنفسه يختلفان في استحقاق الفضل. فدبتر المدن إذا كان ذا أخلاق محمودة وصارت المحامد في نفسه ملكات فهو أفضل من ان يكون ضابطاً لنفسه وأما الإنسان المدني والذي به تعمر المدينة ، فانه إذا كان ضابطاً لنفسه على ما يوجبه الناموس ، فهو أفضل من أن تكون الفضائل فيه طباعاً. والعلة في ذلك أن الضابط لنفسه والقيم بالناموس يستحق فضيلة الاجتهاد وإن هفا هفوة وكان مدنياً لا رئيساً فإن الرؤساء يقومونه ، ولا يتعلد وه إثمه وفساد ه ، وأن صلاح الرئيس عام لأهل مملكته ، فإذا هفا هفوة تعدى فساد وه إلى كثير غيره ، فيجب أن تكون الفضائل فيه طباعاً وملكات ويكفيه ثواب ما يثبت فيه في يقومهم .

[17] فصل. الشرور تُزَالُ عن المدن إمّا بالفضائل التي تمكّن في نفوس الناس وإمّا بأنَّ يُعكن أن يُزال الناس وإمّا بأنَّ يُعكن أن يُزال الشرّ الكائن عنه لا بفضيلة تمكّن في نفسه ولا بضيط نفسه ، أخرج عن المدن.

[۱۷] ا فصل. عسير بل<sup>ا</sup> غير ممكن أن يوجد إنسان مفطور معلى

۲۲. وغیر د.

فصل ۱۵ د ۱ - جم،

١. تزول ل ، ط .

۲. أنّ د، ف.

۳. + في د .

۱. وت.

مفطورا ف ، ل ، ط .

19. + والملبوس ف.

۲۰, سوي ذلك غير ت .

۲۱. – د .

**۲۲. شهوته ت ، ب ، ف .** 

٧٣. مقرط د .

٧٤. أو شهوته ف ؛ + معضى ف.

٢٥. ضده ف ؛ + ويفعل أفعال السنةف.

۳۹ ظ

۱۱۳

استعداد نحو أفعال ثم لا يمكنه أن يفعل أضداد تلك الأفعال للهنه أي إنسان فُطر على هيئة واستعداد / نحو أفعال فضيلة أو رذيلة ، فإنه قادر على أن يخالف ويفعل الكائن عن ضد ذلك الاستعداد ، لكن يعسر عليه ذلك أن يخالف ويفعل الفعل الكائن عن ضد ذلك الاستعداد ، لكن يعسر عليه ذلك إلى أن يتيسر بالعادة ويسهل ، على مثال ما عليه الأمر فيا يتمكن بالعادة . فإن ترك ما قد اعتيد ، وأن يُفعل ضد م مكن إلا أنه يعسر حتى يُتعود أيضاً ؟ .

[14] فصل الأفعال التي هي خيرات هي الأفعال المعتدلة المتوسطة بين طرفين هما جميعاً شرّ ، أحدهما إفراط والآخر نقص . وكذلك الفضائل فإنها هيئات نفسانية وملكات متوسطة بين هيئين وكلتاهما رذيلتان ، إحداهما أزيد والآخرى أنقص ، مثل العفة فإنها متوسطة بين الشره وبين عدم الإحساس باللذة ، فأحدهما أزيد وهو الشره والآخر أنقص . والسخاء متوسط بين التقتير والتبذير . والشجاعة متوسطة بين التهور والجبن . والظرف متوسط في التقتير والتبذير . والشجاعة متوسطة بين التهور والجبن . والظرف متوسط في القدامة ١٠ وين التحاسس . والحرية والكرم والتواضع خلق متوسط بين التكبر ١٠ وبين التخاسس . والحرية والكرم والتواضع خلق متوسط بين التكبر ١٠ وبين التخاسس . والحرية والكرم متوسط بين البذخ ١٠ والصلف والمطرمة وبين التكالة ١٠ . والحلم متوسط بين البذخ ١٠ والصلف والمطرمة وبين التكالة ١٠ . والحلم متوسط بين

۴. – ت.

٤. ـد.

أو يفعل ف.

<sup>7. –</sup> د .

۷. على ما قلناه ت ؛ ــ ف .

۱. هائين د، ط.

٢. وكالاهما ط ؛ كلاهما ف.

رذیلة ف ؛ ردیتان ل ؛ و سان ط.

د، ت؛ احدها يم.

والاخر ب (مضافة) ، ف ، ل .

جوهو عدم الاحساس ف ؛ + وهو عدم الاحساس باللذة ل ، ط .

٧٠ والتوسط ب.

۸. بين د، ل، ط.

٩. الجدف.

۱۰. –ت، ف.

١١. وت، ف.

١٢. القدامة ب.

١٣. الكبر ط.

<sup>،</sup> و ت ، ف .

۱۰. ـت، ف.

والنذالة والطرمذة متوسط بين الصلف والنذالة ت ؛ والنذالة والطرمذة بين الصلف وبين المذاذه ف .

٠٤ ظ

إفراط ۱۷ الغضب وبين أن لا يغضب على شيء أصلاً . والحياء متوسط بين الوقاحة وبين ۱۱ التمقت ۲۲ وبين ۱۱ التمقت ۱۱۲ وبين ۱۱ التملق ۲۲ التملق ۲۲ وكذلك سائرها .

[19] فصل المعتدل والمتوسط يقال على نحوين ، أحدهما متوسط في نفسه والآخر متوسط بالإضافة والقياس / إلى غيره . فالمتوسط في نفسه مثل توسط الستة بين العشرة والاثنين ؛ فإن زيادة العشرة على الستة امثل زيادة الستة على الاثنين وهذا متوسط في نفسه بين طرفين وكذلك كل عدد يشبه مذا . وهذا المتوسط لا يزيد ولا ينقص ، فإن ما هو متوسط بين العشرة الولاثنين لا يكون في وقت من الأوقات غير السنة . والمتوسط بالإضافة يزيد وينقص في الأوقات المختلفة وبحسب اختلاف الإضافة يزيد وينقط في الأوقات المختلف للرجل التام الكلود فإنه يختلف بحسب اختلاف المجلسط المتوسط الني المتوسط أن في الآخر في مقداره وعدده وفي غلظه ولطافته وثقله وخفته ، وبالجملة المتدل المعتدل والمتدل الأبدان . وتلك المتدل والمتدل والمتدل والمتدل . وكذلك الهواء المعتدل فهو بالإضافة إلى الأبدان . وتلك على المتدل والمتوسط في المتدل والمتوسط في الأعقبة والآدوية فإنه الما يزاد وينقص في حال المعتدل والمتوسط في المتدل المتدل والمتوسط في المتدل والمتوسط في المتدل والمتوسط في المتدل المتدل والمتوسط في المتدل والمتوسط والمتوسط والمتدل والمتوسط والمتوسط والمتوسط والمتوسط والمتوسط والمتدل والمتوسط و

<sup>1</sup>۷. –ف.

١٨. والخفر الخجل ت ؛ الخفر ف.

١٩. ـت.

۲۰. سل، ط.

۲۱. وبين ط.

٢٢. المقت ط.

۲۳. بين ف ؛ و د .

٢٤ + والتجافي ف.

د ؛ المتوسط والمعتدل بم .

۲. ـل.

٣. وجهين ل ، ط .

بالقياس والإضافة ت.

ه. +ويين ب، ل، ط.

٦. -- د .

٧. – د .

۸. شبه د ؛ آشبه ب ، ل ، ط .

وهو ت ، ب .

١٠. د ؛ + وبين بم ؛ أضيفت في ف.

<sup>11. -</sup>ت.

۱۲. منضاف ت ، ف .

۱۳. +حال ب، ف، ل.

١٤. التوسط ب .

كيفيته ب ، ل ، ط ؛ + وفي ب، ل .

١٦. کيته ب ، ل ، ط.

١٧. من د ، ب .

١٨. د ؛ فانها بم .

۱ څ و

كينه الويس المناه الله الذي هو فيه وبحسب المويض المتعدمة المتعدمة المناعة المريض وبحسب البلد الذي هو فيه وبحسب المعاداته المتعدمة المناعة المريض وبحسب البلد الذي هو فيه وبحسب المعاد المناه على العليل وبحسب المناف الواحد يخالف المناه الواحد يخالف المناه المناء المناه المناء المناه المناه

١٩. كميتهات، ف ؛ كيفيته ط.

٢٠. وكيفيتها ت ، ف ؛ وكميته ط .

٢١. + بهات ، ف.

۲۲. ــد، ت.

۲۳. بـ ب.

۲٤. د ؛ عادته يم .

٧٥. المعادة ف.

٠ ٢٦. السنه ت ، ف ؛ سنته ل ؛ نفسه ط .

۲۷. ـت، ف.

۲۸. مالحي ب ؛ ـ د .

۲۹. كىتەت، ط.

۳۰. الزمان ت ، ف ، ط ؛ زمان ب ؛ + من ت ؛ + في ف .

۳۱. ست.

وينون سيدوي

۳۲. – ت.

٣٣. - ت.

<sup>.</sup> د، ب ا - ج . ۴٤

٠٠٠ + مال، ط.

۳۲. مات.

٣٧. لەت .

۳۸. أو ت ، ب ، ل .

<sup>.</sup> تى ف .٣٩

٠٤٠ مقدرة ت ؛ بقدر ل ، ط .

٤١. الحيانه ب .

٢٤. ما هو ≏د ؛ + لا ان ، ط .

٤٣. المطيقة د؛ المطسه ب، المطيعه ف، ط.

الأفعال المختلفة فتقدّر أن اليست هي أن واحدة في العدد أن أن كل فعل بل يُقدّر هذا الفعل بالإضافة إلى بخسة أشياء مثلًا وفعل أن آخر أن بالإضافة إلى أشياء أقل من خسة أو أكثر أن .

[٢٠] فصل. كما أن المتوسط في الأغذية والأدوية يكون متوسطاً معتدلاً لأكثر الناس في أكثر الزمان وربما كان امعتدلاً لطائفة دون طائفة في زمان ما وربما كان المعتدلاً لطائفة دون طائفة في زمان ما وربما كان لبدن بدن وفي وقت وقت إما طويل وإما قصير وكذلك المتوسط والمعتدل في الأفعال قد يكون منها ما هو معتدل لجميع الناس أو أكثرهم في أكثر الزمان أو جميعه ، وقد يكون منها ما هو معتدل لطائفة دون طائفة في زمان ما آخر ويكون منها ما هو معتدل لطائفة في زمان ما آخر ويكون منها ما هو معتدل المواقفة في زمان ما آخر ويكون منها ما هو معتدل الطائفة الموقعة في زمان ما آخر ويكون منها ما هو معتدل الويكون منها ما هو معتدل الطائفة الموقعة في زمان ما آخر ويكون منها ما هو معتدل الويكون أويكون منها ما هو معتدل الطائفة الموقعة في زمان ما آخر ويكون منها ما هو معتدل الويكون منها ميكون منها ما هو معتدل الويكون ميكون ميكون ميكون ميكون ميكون ميكون الويكون ميكون م

[٢١] فصل المستخرج والمستنبط للمتوسط والمعتدل في الأغذية والأدوية"، على أي نحو كان ، هو الطبيب ؛ والصناعة التي يستخرج بها ذلك" هي الطب. والمستنبط للمتوسط والمعتدل في الأخلاق والأفعال / هو مديّر المدن" والملك ، ٤١ ظ والصناعة التي يستخرج بها ذلك هي الصناعة المدنيّة" والمهنة الملكيّة .

۱۱۲

٤٤. فبقدر ب.

ە£. ــت.

القدر ت.

٤٧. وٺي ف .

٤٨. وقد ب.

٤٩. من من خسة أشياء أو أكثر تُ.

۱. سد.

۲. + معتدلال ، ط.

٣. وفي د ۽ في يم .

٤. أو ت ,

ه. وب، ط.

۲. د، ل؛ ـ ېم.

٧ + دوٺ ل.

٨. وقد يكون ت ، ف (قد – مضافة) ؛

وآخر یکون ط .

٩. للانسان ب.

۱۰. + دون ب ۲ ــ د

١. المتوسط ت.

الادوية والاغذية ت.

۳. سد.

٤. هو ب، ف.

ه. المتوسط ت، ل، ط.

المدينة ت ، ف .

٧. ــت.

[۲۲] افصل. المدينة والمنزل ليس يعنى به عند القدماء المسكن وحده لكن إنها يعنى به الدين بحويهم المسكن ، كيف كانت المساكن ومن أي شيء كانت المساكن من خشب كانت وحيث كانت مخت الأرض أو فوق الأرض ، كانت إمن خشب أو الطين الأو من صوف الوشعر الوال غير ذلك من سائر الأشياء التي تعمل منها المساكن التي التي اسال.

[٢٣] فصل المساكن قد تولد في أهلها أخلاقاً مختلفة مثال ذلك أن مساكن الشعر والجلود في الصحاري تولد في أهلها ملكات التيقيظ والحزم، وربما يزداد الأمر فيه حتى بولد الشجاعة والإقدام، والمساكن المنبعة والحصينة تولد في أهلها ملكات الجبن والأمان والتفزع فواجب على المدبتر أن يراقب المساكن ولكن ذلك بالعرض ولأجل أخلاق أهلها وعلى سبيل الإستعانة فقط.

[٢٤] فصل. المنزل إنها يلتم ويعمر من أجزاء واشتراكات محدودة | وهمي أربعة زوج وزوجة ومولى وعبد ووالد وولد وقنية ومقتني. والمدبتر لهذه الأجزاء الاشتراكات والمؤلف بعضها إلى بعض والذي يربط كل واحد بالآخر "

الباب الثاني في المعاشرة ل ؛ بياض
 ط ؛ – بم .

۲. بهاف.

۳. غير ب.

٤. + ينبغى أن ب.

السكن الذي بحوي ناساً والناس الذي تحويم المساكن ت ؛ بها عند القدماء المسكن الذي بحوى ناساً أو الناس الذين (مصححة) تحويهم المساكن ف.

بهم ب.

٧. +ماف، ل.

٨. +ماف.،

٩. تحت الارض أو فوقها ت؛ فوق

الارض وتحت الارض ف ، تحت الارض ب ، ط .

۱۰. وکانت ل ، ط ؛ ــ د . \_

۱۱. +من د ، ب.

١٢. أو صوف ت ، ف ؛ ــ ل ، ط .

۱۳. أو شعر ت ، ف ؛ أو من شعر ل ، ط .

14. و د.

۱۵. ـ ل، ط،

فصل ۲۳. د ۱ سیم .

١. الاحوال ب.

٢. لبعضهاف، ل، ط.

٣. بآخوط.

۱۱۷

, 27

حتى \* يكون منها \* جيعاً اشتراك في أفعال \* وتعاون على تكميل غرض واحد وعلى \* تتميم عمارة \* المنزل بالخيرات وحفظها عليهم ، \*هو ربّ المنزل \* ومدبّره "ويُسمّى ربّ المنزل \* وهو في المنزل ١١ مثل مدبّر / المدينة في ١٢المدينة ٢٠ .

[70] فصل المدينة والمنزل قياس كل واحد منها قياس بدن الإنسان . كا" أن البدن موتلف من أجزاء مختلفة محدودة العدد ، بعضها أفضل وبعضها أخس ، متجاورة مرتبة ، يفعل كل واحد منها فعلاً ما ، فيجتمع من أفعالها كلها التعاون على تكميل الغرض ببدن الإنسان . كذلك المدينة والمنزل يأتلف كل واحد منها من أجزاء مختلفة محدودة العدد ، بعضها أخس وبعضها أفضل ، متجاورة مرتبة مراتب مختلفة يفعل كل واحد منها على حياله فعلاً ما ، فيجتمع من أفعالها التعاون على تكميل الغرض بالمدينة اأو المنزل المغرف أن المنزل جزء مدينة الموافق المنازل في المدينة الخاطف منها أيضاً المختلفة إلا أن المنزل جزء مدينة المنازل في المدينة واختمعت ، تعاون على تكميل الغرض منها أيضاً المختلفة الأكل المنزل جزء مدينة الأغراض المختلفة ، إذا كلت واجتمعت ، تعاون على تكميل النور عن تكاون على تكميل

٤. نـت.

ه. منها ب.

الافعال ت ، ف (أي الهامش) .

۷. علی ت.

<sup>.</sup> ニー .٨

۹. ال، ط.

۱۰. وهو يسمى المنزلي ت ؛ ويسمى المنزلي
 ف ؛ ويسمى بالمترل ب ؛ ويسمى المنزل ل ، ط .

۱۱. + هو رب المنزل ل ، ط .

۱۲. ست.

۱. ـط.

۲. د، ف، ط؛ ∔علی ت، ف (مضافة).

٣. فكإل، ظ.

بدن الانسان ت .

ن تر کا هزار معوالم دري

۲. من يعض د (بعض: مصححة:

بعضها).

مجاورة ب ؛ متجاوزة ط .

٨. + مراتب مختلفة ف (هامش)، ل.

 <sup>+</sup> على حياله ف (هامش).

١٠. التعاون ت، ف؛ تعاون بم .

١١. لبدن ف (مضححة .

١٢. منها ف ؛ ــېم .

١٣. ت، ف ۽ يجتمع ۾ .

أو بالمنزل ت ؛ والمنزل ب .

١٥. من المدينة ف ، ل ، ط .

١٦ فالاغراض إذا ت ؛ ماعراضها منها
ایضا ب ؛ فالاغراض ایضا فیها ف ؛
والاغراض منها ایضا ل ؛ والاغراض
منها ط .

غرض المدينة. وذلك أيضاً على ١٧ قياس البدن ، فان ١٨ الرأس والصدر والبطن والظهر والبدين الرجلين قياسها ٢ من البدن قياس ٢١ منازل المدينة من المدينة. وفعل كل واحد من ٢١ الأعضاء الكبار ٢١ يغير فعل الآخر ، وأجزاء كل واحد من هذه الأعضاء الكبار ٢٠ تتعاون ٢٠ بأفعالها المختلفة على تكميل الغرض بذلك العضو الكبير ٢٠ . ثم يجتمع من الأغراض المختلفة للأعضاء الكبار ، إذا تكاملت ، ومن أفعالها المختلفة ، تعاون على تكميل ٢١ غرض جملة ٢٠ البدن . كذلك حال أجزاء المنازل ٢٠ من المنازل ٢٠ ، وحال المنازل من المدينة ، حتى تكون أجزاء المدينة كلها باجتاعها نافعة ١٨ للمدينسة ونافعة ١٨ / في قوام بعضها ببعض ١١ مثل ما عليه ٢٠ أعضاء البدن .

[٧٦] فصل كما أن الطبيب إنها يعالج كل عضو يعتل كم بحسب قياسه الله جلة البدن اوإلى الأعضاء المجاورة لسه والمرتبطة به أبأن يغالجه علاجاً يفيده به أبأن يغالجه علاجاً يفيده به أبان يعاجه المجاورة له والمرتبطة به أبان عضاء المجاورة له والمرتبطة به أبان كذلك مديتر المدينة ينبغي أن يدبتر أمر كل جزء من أجزاء المدينة ، كان جزءا صغيراً مثل إنسان واحد أو كبيراً مثل منزل واحداً ،

114

٢٤ ظ

۱۷. –ب.

۱۸. بان پ.

<sup>19.</sup> سل، ط.

۲۰. قباسها ت .

۲۱. كقباس ت.

۲۲. + هذه ف.

۲۳. ـ ب .

۲۶. ستفاوت ب ؛ معاون د .

۲٥. سط.

٢٦. جملة غرض ت .

۲۷. – ت.

۲۸. تابعة ت

<sup>.</sup> ۲۹ عند بعض د

۳۰. + من د.

۱. لکل ب.

٧. اعتل ت ؛ يقبل د .

٣. والأعضاء ت.

٤. ــط.

ه. ـ ت.

٦. – ت.

<sup>،</sup> ٧. صفع ب؛ س*فع* ف.

٨. د ١٠ جم.

٩. وتننفع ت؛ وسفع ف.

١٠. به ت (غير واضحة تماماً) .

٠ ١١. - د، ب.

۲٤. ينال پ، ط؛ مال ل.

۲۵. صعدب.

۲۲. يضير ب..

٢٧. والاجزاء د ؟.غامضة في ت .

۲۸. أفاده پ.

۲۹. ينفع ب، ل، ط.

۳۰. يهاف، ل، ط.

٣١. بفعل ذا ت .

٣٢. ويادرت ت.

۳۳. – د .

٣٤. وكذلك ف.

٣٥. المدن د (المدينة - في الهامش).

٣٦. د ۽ - يم .

١٢. -ب، ل.

۱۳. يتحرك د (ى - في الهامش) ، سحرا

١٤. ب - في الهامش.

۱۵. شي د، ب.

١٦. د ، ت ؛ ينفع ج .

۱۷. –ب.

١٨. كلها د (باسرها ـ في الهامش).

اجزائه د .

۲۰. نفع ل، ط.

٢١. يتحفظ ت ؛ يحفظ ط؛ يحتفظ بم.

۲۲. يها ت.

۲۳. او قصدت، ف.

113

۲۴ و

[۲۷] فصل ألا يستنكر أن يكون الإنسان له قدرة على استنباط المتوسط في الأفعال والأخلاق بحسبه هو وحده ، كما أن الإنسان لا يستنكر أن يكون له قدرة على استنباط المتوسط والمعتدل من الأغذية التي يتغذى بها هو موحده ، ويكون فعله ذلك فعلاً طبياً ، ويكون اله قدرة على جزء أن من صناعة الطب المحتدل المنتبط المعتدل من الأخلاق والأفعال بحسبه أوحده إنها يفعل ذلك بأن له قدرة على جزء أن من الصناعة المدنية . غير أن الذي له قدرة على استنباط المعتدل لعضو من أعضائه منى لم يتحفظ أن فيا يستنبطه أن يكون غير ضار لسائر أجزاء البدن ، ولا جعل المناعة المدنية الإنسان الذي له كان استنباطه ذلك بجزء أن من صناعة طبية الماسد الآ . كذلك الإنسان الذي له قدرة على استنباط المعتدل اله خاصة من الأخلاق والأفعال ، إن لم الم يتحر قدرة على استنباط المعتدل الله فع المدينة ولا سائر أجزائها ، بل كان لا يشعر بذلك أو المستباطه المعتدل المناعة مدنية يشعر به ولا يبالي الم بمضرته لها و كان استنباطه المعتدل المناعة مدنية المستراك .

مرائحیت ترکیجوز کردان سندی

۱۲۰

ا يستدكر ب .

انسان ت ، ف .

الاستنباط ب.

يحسبه ف ؛ تحسبه ل ؛ محسبه د، ط.

ه. پستذکر ب.

٦. ئي ت.

٧. يغتدي ب ؛ يتغذا ف .

٨. -ت.

طينات؛ ملائماً ل، ط.

<sup>1</sup>٠. وتكون ت ؛ و لكون ف ؛ وكان بم .

١١. حرر ب.

١٢. فالذي ت.

١٣. + هو ف.

۱۶. حوز *ب.* 

۱۵. بعضو ب.

١٦. يتحفظ د ؛ يحتفظ بم .

١٧. فاجعل ل ؛ ما جعل ط .

۱۸. محملته ب .

۱۹. حرو **ب**.

۲۰. الطب ت.

٢١. فاسدا د ؛ فاسدة بم .

۲۲. ـ د .

۲۳. على ب.

٢٤. يختبر بها ب ؛ منحوا بما ل ؛ محوا بما ط.

۲۵. و ب.

۲۲. يبال ف ,

۲۷. استنباط ب ، ط .

[٢٨] فصل. المدينة قد تكون ضروريّة وقد تكون فاضلة. أفأمّا المدينة ا الضروريّة فهي التي إنما بتعاون أجزاوها على بلوغ الضروريّ فيا يكون به قوام الإنسان وعيشه" وحفظ <sup>1</sup> حياته فقط . وأمّاً ° المدينــــة الفاضلة فهي ` التي يتعاون أهلها ﴿ / على بلوغ أفضل الأشياء التي <sup>^</sup>بها يكون <sup>^</sup> وجود الإنسان أ وقوامه وعيشه ١٠ وحفظً ١١ حياته . فقوم رأوا أن ذلك الأفضل هو النمتع باللذ ات ، وَآخرون رأوا أنَّه اليسار ، وقوم رأوا ١١٢لجمــع بينها هو الأفضل ٢٠. وأمَّا١٣ سقراط وأفلاطن ١٤ وأرسطاطاليس ١٠ فإنتهم يرون أن ۖ الإنسان له حياتان إحداهما قوامها بالأغذية وسائر الأشياء الخارجــة التي نحن مفتقرون إليها البوم في قوامنا ، وهي الحياة ١٦ الأولى. والأخرى هي١٧ التي قوامها بذاتها ١٨ من غير أن يكون بها حاجة في قوام ذاتها إلى أشياء خارجة عنها ، بل هي مكتفية بنفسها في أن تبقى محفوظة وهي الحياة ١٠ الأخيرة ٢٠ . فإن ١٠ الانسان ك كمالان ، أوَّل وأخير ، فالأخير إنَّما٢٢ يحصل لنا لا إلى في هذه الحياة ٢٠ولكن في الحياة الأخيرة ٢٠ متى تقدُّم قبلها الكمال الأول ٢٠ في حياتنا هذه . والكمال الأوَّل هو

B 28

فالمدينة ت ، ف . ٠,١

الضروريات ل ، ط . ٠,٢

وعيشته ط .

وحفظه د . ٤.

فاما ف .

<sup>. . ...</sup> ٦.

\_ف. ٠٧

ت؛ يكون بها يكون ب؛ يكون بہا ہے۔

<sup>+</sup> الحقيقي ب .

وعيشته ط ؛ – ب .

١١. وحفظه د.

١٢. د ، ل ، ط ؛ أنه الجمع بينها ت ، ف ؛ ان الجمع بينها هو أفضل ب .

۱۳. فاما ت.

يَ يَعْمِرُ مِنْ مِنْ مِنْ وَفِلاطِن تَ ، وأَفَلاطُون

١٥. ب، ف ؛ وارسطوطاليس د، ت ؛

والقياسوف ل ، ط .

١٦. حياتنا ت :

<sup>1</sup>٧. سل، ط.

<sup>.</sup> ب - ب ، ۱۸

<sup>.</sup> ب- ب

۲۰. د ؛ الآخرة بم .

۲۱. وان ت ، ب ، ف .

۲۲. يما پ.

٢٣. لاب، ف، ل؛ \_ بم.

٢٤. وفي الحياة الاخيرة د؛ ولكن الاخرة ب ؛ ولكن في الحياة الآخرة بم .

ه٢٠ \_ ف.

\$\$ 6

أن يفعل ٢٦ أفعال الفضائل كلَّها ، ليس أن يكون الإنسان ذا فضيلة فقط من غير أن إ يفعل أفعالها وأن الكمال هو في ٢٧ أن يفعل ٢٨ لا في أن يقتني ٢٦ الملكات التي بها تكون الأفعال ، كما أن كمال الكاتب أن يفعل أفعال الكتابة لا أن يقتني الكتابة ، وكمال " الطبيب أن يفعل أفعال الطبّ لا أن يقتني الطبّ فقط، وكذلك كل صناعة . وبهذا ٣٠ الكمال يحصل لنا الكمال الأخير ، وذلك هو السعادة القصوى ، وهو الخير على الإطلاق ؛ فهو ٢٦ الموثر المشتهي ٣٣ لذاتـــه ٢٠٠، وليس يكون ولا في وقت أصلًا مؤثرًا لأجل غيره ، / وسائر ما يؤثر °"فإنَّما يكون موثرًا ٣٥ لأجل نفعه في بلوغ السعادة ٣ ، وكلَّ شيء فإنَّما يكون خيرًا متى كان نافعاً في بلوغ ٢٢ السعـــادة ، وكل ما ٣٨ عاق عنها بوجه ٢٩ فهو شرّ . فالمدينة الفاضلة عندهم هي التي يتعاون أهلها على بلوغ الكمال الآخير الذي هو السعادة القصوى ، ، أفلذلك ، للإ المن أن أن يكون أهلها خاصة ذوي فضائل دون سائر المدن ، لأن المدينة التي قصد أهلها أن يتعاونوا على بلوغ اليسار الله على النمتع"؛ باللذات ليس يحتاجون في بلوغ غايتهم إلى حميع الفضائل، بل عسى أن لا بحتاجوا إلى الله الله الله والحدة ، وذلك أن الائتلاف والعدل الذي " ربما استعملوه فيما بينهم ليس في الحقيقة " فضيلة " ، وإنَّما هو شيء يشبه العدل وليس بعدل ، وكذُّلك سائر ما يستعملونه فيما بينهم \*\* ممَّا يجانس الفضائل \* ، ٣٨. + كان ل ، ط .

۲۲ تفعل ف.

٧٧. - ب.

٢٨. + الانسان ت ، ف (في الهامش) .

<sup>. +</sup> الانسان ت .

٣٠. وكما ان كمال ب.

٣١. وهذا ب.

٣٢. د، ب؛ وهو ېم.

٣٣. والمشتهى ت ، ف .

٣٤. – ت.

۴۵. آنما يواثر ت.

٣٦. + القصوى ف .

٣٧. بلوغ ت ۽ – ېم .

٣٩. +مات، ط.

٤١. فذلك ب؛ فكذلك ل، ط.

٤٠. - ت.

٣٤. د؛ وعلى التمتع ب ؛ والتمتع بم .

پختاجو د ؛ پختاجون ب .

ەغ. \_ل، ط.

٤٦. بالحقيقة ب.

٤٧. عدلات، ف.

<sup>. 4</sup> ليس ت

٠ ٤٩. الفضيلة ت .

£ 3 d

[٢٩] فصل. الأفعال المعتدلة المتوسطة المقدرة بالقياس إلى الأشياء إ المطيفة المهارية بها ينبغي أن تكون مع سائر شرائطها نافعة في بلوغ السعادة ، وينبغي أن يجعل المستخرج لها السعادة نصب عينيه ، ثم يتأمل كيف ينبغي أن يقدر الأفعال حتى تصدر نافعة إما لأهل المدينة بأسرهم أو لواحد واحد منهم في بلوغ السعادة . كما أن الطبيب يجعل الصحة "نصب عينيه عندما يقصد إلى استنباط المعتدل في الأغذية والأدوية التي يعالج بها البدن .

[٣٠] فصل . الملك في الحقيقة هو الذي غرضه ومقصوده من صناعته / التي يدبر بها المدن أن يفيد نفسه وسائر أهل المدينة السعادة الحقيقية ، وهذه هي الغاية والغرض من المهنة الملكية . ويلزم ضرورة أن يكون ملك المدينة الفاضلة أكملهم سعادة إذ كان هو السبب في أن يسعد أهل المدينة .

[٣٦] فصل. قوم يرون أن الغاية المقصودة لم بالملك وتدبير المدن الجلالة والكرامة لا والغلبة ونفاذ الأمر والنهي وأن يطاع ويعظم ويمجد، أويوثرون الكرامة لم المذاتها لا لشيء آخر ينالون بها، ويجعلون الأفعال التي يدبرون بها المدن أفعالاً يصلون بها إلى هذا الغرض، ويجعلون سنن المدينة سننا مصلون بها من أهل المدينة إلى هذا الغرض. فبعضهم يصل إلى ذلك بأن يستعمل الفضيلة الها من أهل المدينة إلى هذا الغرض. فبعضهم يصل إلى ذلك بأن يستعمل الفضيلة الم

قصل ۲۹ : نست .

١. الايقه ب المطعه - ، في الهامش).

۲. پەد، ب؛ ــ ط.

۳. قضيه ط.

تصدر د ؛ تصير يم .

ه. ــط.

٦. الاستنباط د.

فصل ۳۰ : ست .

الباب الثالث في السياسة ، وردت في ل قبل كلمة «فصل » ؛ (في السياسة » ; ط (وردت بعد بياض).

۲۱. المدن ب:

فصل ٣١ : ورد هذا الفصل في ت ضمن فصل ٢٨ ٪ ...ر

والقصود ت ، ط ؛ والمقصد ج .

۲. ـ ت.

۳. ـ ل، ط.

وانفاذ ت ، ف .

ه. الامور ب.

ت ، ف ؛ ويوثر بالكرامه بم .

۷. پرېدون ب.

ا. سبباب؛ ستاط.

<sup>.</sup> ا و ط

ه ۽ و

مع أهل المدينة ويحسن إليهم ويوصلهم إلى الخيرات التي هي عند أهل المدينة خيرات ويحفظها عليهم ويوثرهم بها دونه فينال بذلك الكرامة العظيمة ، وهولاء من اروساء الكرامة أفضل اروساء الروساء الكرامة باليسار ، ويتحرون أن يكونوا أيسر أهل المدينة اوأن يتوحدوا هم الكيسار اليفوزوا بالكرامة . وبعضهم يرى أن يكرم بالحسب فقط . وآخرون باليسار اليفوزوا بالكرامة . وبعضهم يرى أن يكرم بالحسب فقط . وآخرون من يفعلون ذلك بقهر الهل المدينة وغلبتهم وإذلا لهم وترهيبهم اليسار ويجعلون الممديري الملدن اليسار ويجعلون الغرام أفعالم المدينة الميسار ويجعلون اليسار ويجعلون المن أفعالم المدينة التي يدبرون بها المدن أفعالاً يصلون بها إلى اليسار ويجعلون السن أهل المدينة الى اليسار ويجعلون السن أو فعل شيئاً من ذلك فإنها يوثره ويفعله ليحصل له اليسار "ومعلوم ان بين من أو فعل شيئاً من ذلك فإنها يوثره ويفعله ليحصل له اليسار "ومعلوم ان بين من فرا اليسار ليكرم عليه إلى وبين من يوثر الكرامة وأن يطاع ليثري الوين من مدبري المدن المنت بالمنذ انت ويستبد ون بها ويجعلون المن يوون أن المنا الغابة من المدير المدن التمنع باللذات . وقوم اخرون الموجون المها ويجعلون المنا ويعلون العالم المنا النائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويجعلون المن ويعملون المن المنت المنت المناء المنائة المنائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويجعلون المنائة المنائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويعملون المن المنائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويعملون المنائة المنائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويعملون المنائة المنائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويعلون المنائة المنائة كلها وهي الكرامة واليسار واللذات ويستبد ون بها ويعلون المنائة المنائة المنائة المنائة المنائة المنائة والمنائة المنائة الم

١٠. هم ت ۽ ـ ب .

١١٠. وأفضل ت ، ف (مصححة) .

١٢. د؛ الرؤساء يم .

۱۳. -- د .

14. - ل، ط.

١٥. بقهرهم ف.

١٦. وتوهمهم ب ؛ وترحهم ط .

١٧. + أمل ب.

١٨. المدينة ت ، ف.

ان ت ، ب ، ف (مضافة) .

۲۰. ني ت ، ف ؛ ـ ب.

٢١. الأشياء ب .

۲۲. ويجعلوا پ.

۲۳. افعالها پ، ل.

۲٤. سبيا ب.

 ۲۰. وإن آثروا خبرا ما أو فعلوا شيئاً من ذلك فاعا يواثرونه ويفعلونه ليحصل لهم اليسار ت ، ف.

۲۲: 🚣 د، ب.

۲۷. لیثری ف (هامش) ؛ لیسر ل ، ط.

۲۸. المدينة ف .

۲۹. - ل، ط.

۳۰. ني ت ، ب ، ف .

٣١. اخرط يات ، ب ، ف .

۳۲. د ؛ جميع ېم .

۳۳. – ب.

أهل<sup>٢١</sup> المدينة أشباه°٣ آلات لهم في أن ينالوا اللّـذات واليسار ، <sup>٣٦</sup>وليس واحد<sup>٣٧</sup> من هوً لاءً ٣ يسمَّى ملكاً عند القدماء.

[٣٧] فصل. الملك هو ملك بالمهنة الملكية" وبصناعة عدبير المدن وبالقدرة على استعال الصناعة الملكية أيّ وقت صادف رئاسة" على مدينة، سواءً | اشتهر بصناعته أو لم يشتهر بها ، وجد آلات يستعملها "أولم يجد" ، 145 وجد قوماً يقبلون منه أو ^ الأ ، أطبع ''أو ^ . لم يُطُع '' . كما أن الطبيب هو طبيب بالمهنة الطبيّة ، عرفه الناس بها!! أو^ لم يعرفوه ، تأتت"ا له آلات"ا صناعته ١٤ أو ٨ لا ، وجد قوماً يخلمونه بتنفي له ١٠ افعاله ١١ أو ٨ لم يجد ، صادف مرضى ١٧ يقبلون قوله أو ١٨ لا ، وليس ينقص طبة ألاً ١٨ يكون له شيء من هذه ١٩٠٠ كذلك ٢ الملك هو ملك بالمهنة والقديرة على استعال الصناعة ، تسلَّط على قوم أو لم٢١ يتسلُّط ، أكرم أو لم٢٢ يكرم ، موسرًا / كان أو٢٣ فقيرًا ٢٠ . ه٤ ظ أسم الملك على من له المهنة الملكيّة دون

قصول منتزعة – ع

٣٤. - د ، ب .

۳۵. شبه ت.

٣٦. ولا احد من لا ب.

<sup>.</sup> b - . rv

١. + من ل ، ط .

۲. مبدا ب.

٣. الملكه ب.

بصناعة ب.

افرئاسة ت، ف؛ برياسة ط.

د، ف ؛ بصناعة بم. ٦.

د ۽ ام لا بم . ٠,

د؛ أم بم . ۸.

<sup>+</sup> يقبلون ف .

١٠. \_ ل، ط.

۱۱. – د .

١٢. تات ب ؟ كانت ف ؟ ثابت ط .

١٣. ـ ل ، ط .

١٤. د ، ب ؛ صناعية ث ، ف ؛ صناعة

ر از کا مط میری ۲۵. تی مفید ب ۱ فی تنفیذ بم .

١٦. اموره ت .

١٧. – ط.

۱۸. د، ف بال لات، ب الالال

<sup>.</sup> ١٩ ڏنك ت

۲۰. وكذلك ب.

٢١. ام لم ت ؛ ام لاب ، ف .

٢٧. ام لم ت ، ب ، ف .

۲۳. ام ب

٧٤. مقترات ، مفتراف .

۲۵. ـ ت ، ف.

۲۲. 🗕 ط .

۷۷. – ل .

٢٨. يوافقوا ط .

أن يكون مطاعاً في مدينة ٢٠ مكرماً فيها ٣. وآخرون يضيفون ٣١ إليها٣٣ اليسار. وَآخرون ""يرون أن يضيفوا " اليها" التسلّط " بالقهر والإذلال" والترهيب ﴿ والتخويفَ، وليس شيء من هذه من شرائط الملك، ولكن هي ٢٦ أسباب٢٧ ربَّما ٣٠ تبعت ٢٦ المهنة ١٠ الملكية فيظن ١١ لذلك ١١ أنها هي ١٢ الملك ١٢.

[٣٣] 'فصل. الجزء الناطق النظريّ والجزء الناطق الفكريّ لكلّ واحد منها فضيلة على حيالها". ففضيلة الجزء النظريُّ العقل النظريُّ" والعلم والحكمة. وفضيلة الجزء الفكريّ العقل؛ العمليّ والتعقل والذهن وجودة الرأي وصواب الظنّ ".

[٣٤] إ فصل. العقل النظري هو قوّة يحصل لنا بها بالطبع، لا أببحث ولا أم بقياس ، العلمُ اليقين أن بالمقدّ مات الكليّـة الضروريّـة التي هي مبادئ العلوم. وذلك مثل معلمنا أن الكلّ أعظم من جزئه ١١، وأن المقادير المساوية

۲۹٪ مدينته ف ، مرتبته ب .

۰۲۰ بها د .

۳۱. – ط.

٣٢. الى ذلك ت، ف.

٣٣. د ، ب ؛ يضيفون بم .

٣٤. البسايط ب.

. ت ـ ت .

٣٦. تي ت.

٣٧. أشياء ت، ف.

۳۸. باد، ب.

٣٩. نفعت ت ، ف ؛ سعت ب .

٤٠. ب ب

٤١. يظن ب.

٤٣. انه هو ف ,

24. س ت .

١٠. + الياب الرابع ل .

. ٢ . حيالها ل ؛ حالها ط .

الفطري ب .

العقلي ب.

الدَّمَن بِ ؛ النطق ط .

ب، ط؛ تحصل ت، ف، ل؛ تحصّل د .

> اما ب. ٠٢.

د (في الهامش)،ف (مضافة) ؛ ــ بم . ۳.

ولال، ط.

يبحث ط ؛ سحث ل . ۰.

> ۔ ت ۔ ٦.

القياس ت ؛ يقاس ط .

اليقيني ف (مصححة) ، ل ، ط .

ت (والاضطرارية بـ هامش) ؟ الاضرارية د؛ الاضطرارية بم.

۱۰. +ماط.

١١. جزءه ف ، ط ؛ جزه ل ؛ الجزء ت ، ب,

140

لمقدار ۱۲ واحد متساوية ، وأشباه هذه المقد مات . ۱۳ وهذه هي ۱۳ التي منها ۱۲ نبتدئ ۱۰ فنصير ۱۱ إلى علم سائر الموجودات النظرية التي شأنها أن تكون موجودة لا بصنع ۱۷ إنسان ۱۸ وهذا العقال قد يكون بالقوة عندما ۱۱ لا تكون هذه الأوائل حاصلة له ۲۰ ، فإذا حصلت له ۲۱ صار ۲۲ عقلاً بالفعال ، وقوي استعداده لاستنباط ما يقي ۲۰ وهذه القوة لا يمكن أن يقع لها ۲۰ خطأ فيا يحصل لها بل جميع ما يقع لها / من العلوم صادق ۲۱ تا يقيني لا يمكن غيره ۲۷ .

[٣٥] فصل اسم العلم يقع على أشياء كثيرة إلا أن العلم الذي هو فضياة ما للجزء النظري هو أن يحصل في النفس اليقين بوجود الموجودات التي وجودها وقوامها لا بصنع إنسان أصلاً ، وما هو كل واحد منها وكيف هو عن براهين مو لفة عن مقد مات صادقة ضرورية كلية أوائل تيقن بها وحصلت معلومة للعقل بالطبع وهذا العلم صنفان ، أحدهما أن يتيقن ابوجود الشيء وسبب وجوده وأنه لا يمكن أن يكون غيره أصلاً لا الهو ولا ١٢ هو ولا ١٢

۱۲. بشي ب

۱۳. وهي ت .

١٤. بها ت.

۱۵. د ، ب ؛ پېتلى يم .

١٦. فنصير د؛ فنضير ب؛ فيصير بم؛ +الانسان ت، ب، ف.

١٧. بطبع ف .

١٨. الانسان ت ، ف .

19. +حين ل ، ط .

٢٠ ـ ب، ف، ل، ط.

۲۱. –ف.

۲۲. کان ب.

۲۳. – ط.

٩٤. هي له معدة ت.

٢٥. ت ؛ عليها بم .

( Sange 11/2000 ( Sange 1)

۲۷. ـ ت.

العقل د ، ب .

۲. انحاء د (أشياء - هامش).

٣. الانسان ت، ف، ط.

+ كل واخد منها وكيف هو ت.

ه. من ت.

٦. مباديه ط.

 بیقین ب؛ مقین ل ، ط ؛ یوثق بها ویتیقن ف .

۸. وجعلت د .

الفعل ت ؛ العقل د ، ب .

+ وان يوثق ف .

ب، ف (مضافة).

۱۲. - د.

۶۱ و

سببه ۱۳ . والثاني أن يتيقن ۱۴ بوجوده وأنه لا يمكن أن يكون غيره من غير أن يوقف ۱۰ على سبب وجوده .

177

13 ظ

[٣٦] إفصل. العلم بالحقيقة ما كان صادقاً ويقيناً في الزمان كله لا في بعض دون بعض ، وما كان موجوداً في وقت وأمكن أن يصير غير موجود في بعد . فإنا إذا عرفنا موجوداً الآن ، فإنه إذا مضى عليه زمان ما أمكن أن ، يكون قد بطل فلا ندري هل هو موجود أم لا م فيعود يقينا شكاً وكذبا ، وما أمكن أن يكذب أ فليس بعلم ولا يقين . فلذلك لم المجعل القدماء الإراك ما يمكن أن يتغير من حال إلى حال علما ، مثل علمنا بجلوس هذا الإنسان ما يمكن أن يتغير فيصير قائماً بعد أن كان جالساً ، بل جعلوا العلم هو الآن ، فإنه يمكن أن يتغير وذلك أن يتغير ، مثل أن الثلاثة العدد فرد ، فإن البقين بوجود الشيء الذي لا يمكن أن يتغير ، مثل أن إلى الثلاثة الموجود الشيء الذي لا يمكن أن يتغير ، مثل أن إلى الثلاثة الموجود الشيء الذي الموجود الشيء الذي الموجود الشيء الذي الموجود الشيء الذي الموجود الثالثة الموجود الشيء الذي الموجود الموجود الشيء الذي الموجود الموجود الشيء الذي الموجود الثالثة الموجود الشيء فرداً ، فإن الموجود الموجود اللاستعارة . الموجود اللوبية فرداً ، فإن الموجود الموجود اللاستعارة . الموجود اللاستعارة . الموجود الله ولا الاربعة فرداً ، فإن الموجود الموجود الله ولا الاربعة فرداً ، فإن الموجود الموج

[٣٧] فصل. الحكمة علم الأسباب البعيدة التي بها وجود سائر الموجودات كلّها ووجود الأسباب القريبة للأشياء دُوات الأسباب، وذلك أن تتيقن علم الم

۱۳. سبب وجوده ف .

١٤١. يوثق ف ؛ تبقن ل ، ط .

١٥. يقف ت ؛ يولف ب.

١. الحقيقي ت .

يقينيا ت ؛ ونقيسا ط .

٣. فاماً ت.

٤. د، ب؛ عرفناه بم (أي ف الهاء مضافة).

ه. ـ ل، ط.

٦. يدري ب؛ مدري ف ؛ يتبين ل،ط

۷. – د.

٨. – مفقود ب.

بقینیا ب.

١٠. يكون كذلك ت.

<sup>.</sup> ١١. تكن القدماء نجعل ف .

١٢. -- ب.

۱۳. – ت، ب

<sup>14. -</sup> ت، ف.

۱۰. + یمکن ان ت.

١٦. وان ب.

١٧. غير ذاك ل ؛ غير ذلك ط .

استهاب ط ؟ - ل ؛ + الانسان وف.

۲. کله ب، ل، ط؛ ست.

۳. بان ت، ف.

۲. کله ب ، ل ، ط ؛ ــ ت .

۳. بان ت ، ف .

٤٠ د ؛ حتيقن ت ، ف ؛ يتيقن ب ؛
 تيقن ل ؛ بيقن ط .

بوجودها ونعلم° ما هي وكيف¹ هي¹ وأنَّها وإن كانت كثيرة فإنَّها ترتقي على ترتيب إلى مُوجود واحد هو السبب في وجود تلك الأشياء / البعيدة وما دونها من الأشياء القريبة ، وأن ذلك الواجد هو الأوَّل﴿ بِالحَقيقة ۚ ، وقوامه لا يوجود شيء آخر ، بل هو مكتف بذاته عن ( أن يستفيد | الوجود عن غيره ١١، وأنَّه لا يمكن أن يكون جسماً أصَّلاً ولا في جسم ، وأن وجوده وجود آخر خارج عن وجود سائر الموجودات ولا يشارك واحدًا " منها في معنى أصَّلًا ، بل إن كانت ١٣ مشاركة ففي ١٤ الإسم فقط لا في المعنى المفهوم ١٥ من ذلك الإسم، وأنه لا يمكنُ أن ١ يكون ١ إلا واحدًا فقط ١ وأنه هو ١ أَرَالواحد في الحقيقــة، إنَّهُ واحد ، وأنَّه هو الحق الأوَّل الذِّي ٢ يُفيدُ غيره الحقيقة ويكتفي بحقيقته عن أن يستفيد الحقيقة عن غيره ، وأنه الأيمكن أن ١١ يُتوهم٢١ كَمَالُ أرّيد من كماله ، فضلاً عن ٣٣ أن يوجد ، ولا الرجود الأم من وجوده ولا حقيقــة أُكَّبر ٢٠ من حقيقته ولا وحدة أتم من وحدته ونعلم٢١ مع ذلك كيف استفاد عنه سائر الموجودات / الوجود والحقيقة ٧٠ والوجادة ١٠٠٠ وما قسط كل واحد

١١. – ط.

١٧. وانه ت ؛ وهو ط .

۱۸. وانه هو ت.

. ب - ١٩

۲۰. والذي ت . ف .

۲۲. توهتم کت.

۲۳. س ب.

۲۰. د، ل؛ اکثر ېم.

۲۲. ويعلم د، ف، ط.

٧٧. − ت.

د ، ت ؛ ويعلم ب ، ط ؛ ونعلم ل ؛ ` وان يعلم ف .

الاسياب ت.

+ وهو الواحد ف .

د؛ في الحقيقة بم .

۱۰. غير ب.

١١. + وانه لا يمكن ان يستفيد الوجود اصلاً عن غيره ت .

١٢. د ؛ شيئا بم .

14. + له ل ، ط.

۱۶. ني ت. خ

او الشهور ف.

, \$4

منها من الوجود والحقيقة والوحدة ، وكيف استفاد عنه سائرُ الأشياء ١٨ الشيئية ١٠ ، وأن نعلم ١٠ مراتب الموجودات كلها وأن منها أول ١١ ومنها أوسط ١٣ ومنها أخيراً . والأخيرة لها أسباب وليست هي ١٣ أسباباً لشيء دونها . والمتوسطة هي التي لها سبب المقوقها وهي أسباب لأشياء ١٠ أسباباً لشيء دونها . والمتوسطة هي التي لها سبب ١٠ أخر ١٦ فوقه . ونعلم مع ذلك كيف ترتقي الأخيرة ١٣ إلى ١٨ المتوسطات ١٠ إلى ١٦ المتوسطات ١٠ والمتوسطات ١٠ كيف يرتقي ١١ تعضها إلى بعض إلى أن تنتهي إلى الأول ، ثم كيف والمتوسطات ١١ كيف يرتقي ١١ شيء شيء أ من سائر الموجودات على يبتدئ التدبير من عند الأول أوينفذا أن الشيء شيء أ من سائر الموجودات على ترتيب إلى أن ينتهي إلى الأواخر ١٠ ، فهذه ١٠ هي ١١ الحكمة في الحقيقة . وقد يستعار هذا الإسم فيسمي أل الذين حذقوا في الصنائع جداً وكلوا فيها ١٠ حكاء .

[٣٨] فصل. العقل العملي هو فوة بها بحصل للإنسان ب عن كثرة تجارب الأمور وعن طول مشاهدة الأشياء المحسوسة ، مقد مات يمكنه بها الوقوف بعلى ما ينبغي أن يوثر أو المجتنب في شيء شيء من الأمور التي فعثلها إلينا. وهذه المقد مات بعضها يصير كلية ينطوي تحت كل واحدة ١٢ فعثلها إلينا. وهذه المقد مات بعضها يصير كلية ينطوي تحت كل واحدة ١٢

۲۸. الاسباب ت.

٢٩. الشبية ب ، ف ؛ السببية ت ؛ الثلثهط.

٠٠. ت ، ب ؛ تعلم ط ؛ يعلم بم .

۳۱. اولا د، ت.

۳۲. اوسطا د، وسطات.

۳۳. – د .

۳٤ – ت.

٣٥. للاشياء ب .

٣٦. + هو ت.

۳۷. – ت.

۲۸. ـ بن .

٣٩. والمتوسطة ف .

٠٤٠ ــ ت.

ويستفاد عنه ف .

٤٢. اواخرها ت ، ف .

٤٣٠ فهي هذه ت،ف(مصححة في الهامش).

<sup>££.</sup> نسمی ب.

٥٤. – ټ ؛ + جدا بم.

١. ـ ط.

بها ب ؛ تحصل د.

٣. الانسان ب، ط.

٤. د؛ - ج.

الامور ت.

٦. المحسوسات د.

٧. يمكن ل، ط.

۸. – ت، ف.

۹. + يهاف.

۱۰. و ت .

١١. يتجنب ب ، ف ؛ محب ط .

١٢. د؛ واحد بم.

منها أمور مما ينبغي أن يوثر أو ' يجتنب '' ، وبعضها مفردات وجزئية تستعمل مثالات لما المريد الإنسان أن يقف ' عليه من الأمور التي لم ' يشاهدها . وهذا العقل إنما الم يكون ' عقلاً بالقوة ما دامت التجربة لم تحصل . فإذا حصلت التجارب '' وحفظت إ' ، صار / عقلاً بالفعل . ويتزيد '' هذا العقل الذي الا على بالفعل بازدياد وجود التجارب في كل سن '' من أسنان '' الإنسان '' في عمره '' .

[٣٩] فصل. التعقل هو القدرة على جودة الروية واستنباط الأشياء التي هي أجود وأصلح فيا يُعمل ليحصل بها للإنسان خير عظيم في الحقيقة ١٢٩ وغاية شريفة فاضلة ، كانت تلك هي السعادة أو شيء مما له غناء عظيم في أن ينال به السعادة. والكيس هو القدرة على جودة استنباط ما هو أفضل وأصلح في بلوغ خيرات ما يسيرة السيرة الدهاء الهو القدرة على صحة الروية في استنباط ما هو أصلح وأجود أن في أن بتم بها شيء العظيم الروية في استنباط ما هو أصلح والجود أن في أن بتم بها شيء العظيم

۱۳. يتجنب ب ، عب ط .

١٤. فيا ف.

١٥. يوقف ب

١٦. ـ ت ؛ له ان ل ، ط .

۱۷. – ت، ف.

١٨. + ايضاً ف .

١٩. التجربة ت.

٢٠. وحفظت ت ، ف ؛ محفوظة بم .

۲۱. ویزید ب ؛ ونرند ط .

۲۲. شيء ت.

۲۳. أسباب ت.

٢٤. وعمره ب ٤ \_ ل ، ط .

ا. وجود ب

والاستنباط ت، ف (مصححة).

للاشياء ت .

ليصلح د (ليحصل - في الهامش) ؛ التحصل ب.

ه. + ما ف.

قاضلة شريفة ت.

۷. مات، ف.

۸. لما ب، ل، ط.

۹. و ب.

١٠. د، ت؛ بهايم.

١١. وجود ذ ؛ ــ ت ؛ + الروية في ف .

۱۲. – ت، ف.

١٣. سره ط ۽ سره ب ۽ ـ ت ، ف,

ت ، ف ؛ والذكاء ل ، ط ؛ الذكاء
 د ؛ البها ب .

١٥. اجود واصلح ت ، ب ، ف .

١٩٠. له ت ، ف ٤ ـ ب .

١٧. شرّت ، ف.

ممّا يُظن ١٠٠ خير ١١١ من ثروة ٢ أو لذّة أو كرامة . والخبّ والجربذة ١١ والحبث هو جودة ٢ استنباط ما هو أبلغ وأجود في أن يتم به ٢٠ فعل شيء خسيس ممّا يظن خيرًا من ربح خسيس را أو لذّة خسيسة ٢٠ وهسذه الأشياء ٢٠ كلّها إنّما هي ٢٦ الأشيساء ٢٠ التي تودّي إلى الغايسة ٢٧ وليس هي ٢٨ الغاية ٢٧ . وكذلك كلّ روية ، فإن الإنسان إنّما ينصب الغاية التي يهواها ويشتاقها بحذاء ٢٠ فكره ، ثم بعد ذلك يروي في الأشياء التي بها٣ ينال ٣ تلك الغاية ، كم وما ٢٠ هي ١١ وكيف هي .

[15] فصل البدن والنفس كل واحد منها له ملذ ات ومؤذيات . فالملذ أن لكل واحد منها له المؤذيات هي الأشياء فالملذ أن لكل واحد منها هي الأشياء الموافقة الملائمة ، والمؤذيات هي الأشياء المخالفة المنافرة . والملذ ات والمؤذيات كل واحد منها إما أن يكون بالذ ات وإما أن مكون بالغرض أن مركون بالغرض . والملذ بالذات هو وجدان الشيء الموافق ، والملذ بالعرض هو فقدان المؤذي المخالف ، والمؤذي بالغرض هو فقدان المنافي والمؤذي بالعرض هو فقدان المللة الموافق .

[13] فصل . كما أن مرضى "الأبدان بخيل لهم لفساد" حسّهم" وتخيلهم \* فيا° هو " خلو " أنّه مرٌ وفيها هو مرٌ أنه حلوٌ ، فيتصورون الملائم بصورة ما هو

١٨. + انه ت >ف (في الهامش).

<sup>19.</sup> خير ت، ف (مصححة).

۲۰. شرور ت ؛ سرور ف .

۲۱. ف ، ل ؛ والحربوة د ؛ والحريزة ت ؛ <sup>.</sup> والحربوه ب ؛ والجريزة ط .

۲۲.. وجود د ، ب (مصححة ــ جوده) .

<sup>.</sup> ۲۳ له ف

۲٤. – ت.

٧٥. – ط.

۲۲. + ني ت ، ف .

۲۷. س ت .

<sup>.</sup> ٢٨. في ب ، ف ؛ + في ل .

٢٩. نحو ت ، ف ؛ بحد ب ؛ بخذآ بم .

۳۰. بنال بهات، ب، ف.

۳۱. – ب.

فصل ٤٠ د ؛ -- يم .

اصحاب مرض ف.

۲. فسادت، ف.

۳. جسهم ب.

٤. ـ ت، ف.

ه. ما ب.

٦. حلاف,

غير ملائم <sup>v</sup>وغير الملائم بصورة^ ما هو ملائم <sup>v</sup> . كذلك الأشرار وذوو <sup>e</sup> النقائص ، إذا كانواا مرضى الأنفس، يخيّــل لهم فيا هيا شرور أنها خيرات وفيها هي خيرات | أنَّها شرور . وأمَّا الفاضل ِّإِ بالفضائل الخلفيَّة فإنَّه ١٠ إنَّما يهوى ويشتاق أبداً الغايات ١٠ التي هي خيرات ١٦ في الحقيقة ويجعلها غرضه ومقصوده . والشرّير يهوى١٧ أبد ١٧٢ الغايات١٠ التي هي في الحقيقة شرور ويتخيّلها١٨ لأجل مرض نفسه خيرات. فلذلك يلزم أن يكون المتعقل ١٠ فاضلاً بالفضائل الحلقيّة ، وكذلك الكيّس ، ويكون الداهي والخب ٢ شرّيرين ذوي نقائص ، حتى يكون المتعقل!! يصحّح الغاية بالفضيلة التي ١٦] فيه ويصحّح ما يؤدّي ٢٢إلى الغاية٢٢ بجودة الروية . ر

[47] فصل التعقّل أنواع كثيرة <sup>٢</sup> . منها مـــا هو " جودة الرويّة <sup>4</sup> فيا يُدبِّر به مُ أمر المنزل وهو التعقيل المنزلي ﴿ وَمِنْهِمَا مَا ۚ هُو ۚ جَوْدَةُ الرَّوبُّةُ فِي أبلغ ما تدبّر به ° المدن ، وهو التعقيّل المُدنيُّ ؛ ومنها ما ` هو ` جودة الرويّة ' فيا هو ^أفضل وأصلح^ في بلوغ جودة المعاش، / وفي \* أن تنال ' الخيرات الإنسيّة ' ' ٤٤ ظ

۱۳۰

۲۲. للغاية ب.

<sup>[</sup>٤٤] + التعقل المنزلي ، التعقل المدني ، التعقل المعاشي (في الهامش) د ِ

انواعه ف .

<sup>+</sup> الا ان ف. ٠,٢

هي ف . ٠,٣

ت ، ف ؛ اجاله الراى ب ؛ احالة

الرأي بم .

ه ب. ٥,

<sup>۔</sup> ت. ٠.٦

الرأي د. ٠,٧

اصلح وأفضل ت ؛ اصلح وأبلغ ف .

في ت ، ب ، ف (الواو مضافة) .

١٠. د ، ت ؛ ينال بم .

١١. الانسانية ب، ف.

٧. ـ ت ، ف.

أي صورة جم .

وذوا ت ۽ وٰذو ف .

۱۰. اذا د، ب، ط.

١١. هم ف.

۱۲. هوٰ د، *ب*.

<sup>17.</sup> التفاضل ب.

<sup>14. –</sup> ت.

١٥. الغاية ت.

١٦. - ل، ط.

۱۷. ابدا یهوی ل ، ط .

۱۸. ویستحلیها ب.

١٩. -- ت.

۲۰. والحبيث ف.

۲۱. + هي ف.

مثل اليسار والجلالة وغير ذلك بعد أن يكون خيرًا وله١٦ غناء١٣ في نيل يستعمله ١٧ الإنسان في نفسه ، بل ليشير به على غيره ، إمّا في تدبير منزل أو مدينة أو غير ذلك. ومنها ما هو الخصوميّ ^! وهو القدرة على استنباط رأي صحيح فاضل فيما يُقاوم به العدوّ والمنازع في الجملة أو يدفعه الربه. فيشبه ان يكون الإنسان يحتاج في كل ما يعانيه ٢٠ إلى تعقيّل منّا ٢١ إمّا يسير وإمّا كثير إ وذلك على حسب الأمر الذي يزاوله ، فإن كان " كثيرًا أو عظيماً احتاج الى تعقل أقوى وأتم ، وإنا كان قليلاً " أو " ريسير " اكتفى باليسير من التعقل . والتعقل هو الذي يسمّيه الجمهور العقل وهذه القوّة ٢٦ إذا كانت في الإنسان سمتى٢٧ عاقلاً .

[47] فصل . الظن الصواب حو أن يكون الإنسان كليًا شاهد أمراً يصادف ابدًا بظنه الصواب مما لله يمكن أن يكون الامر المشاهد الآ عليه .

[33] افصل. الذهن هو القدرة على مصادفة صواب الحكم فما يتنازع

۱۲۰. أوله ف ـ

١٣٠. ف ؛ غنات ؛ عناب، ط ؛ غنا د، ل.

١٤. مسروري ب ؛ مستور ط.

<sup>10.</sup> سال، ط.

<sup>11.</sup> د؛ - ج.

السنعمله ت ، ب ، ف .

۱۸. د ، ل ؛ المخصوص ت ؛ الخصوص ب ؛ مخصوص ف ؛ + التعقل الخصومي د (في الهامش).

<sup>14.</sup> يدمغه ٿ . ۲۰. يعاينه ل .

۲۱. – ف .

۲۲. - ب، ط.

۲۳. قان ب .

۲٤. \_ ف .

۲۰. کثیرا د .

٢٦. قوة ت.

۲۷. يسمي ب، ل، ط؛ + تعريف الظن د (في الهامش) .

ل؛ يظنه ً د؛ بطنه ب، ف؛ لطنه ط؛ ظنه ت .

الصوت ب. ٠,٢

مما ت ؛ فيها ف (في الهامشن).

<sup>---</sup> ت ، ف .

الشاهدل، ط.

دالات، ف.

<sup>+</sup> تعریف الذهن د (في الهامش) .

الحكمة ت. ٠٢

فيه من" الآراء؛ المعتاصة° والقوّة' على تصحيحه ، فهو جودة استنباط لما هو صحيح من الآراء ، فهو إذنٌ نوع من أنواع التعقـّل .

[63] 'فصل. جودة الرأي هو ' أن يكون الإنسان" ذا رأي ، أو جيّد ا الرأي ، وهو ". أن يكون الإنسان فاضلاً" خيتراً" في أفعاله ثم أن يكون ﴿ قد جرّبت / أقاويله وآراو<sup>ه</sup> مشوراته مرارًا كثيرة ، فوجدت سديدة مستقيمة " 'اتنتهى بالإنسان' ، إذا استعملها ، إلى عواقب محمودة ، ويكون قد صار لذلك مقبول القول، أعني لأجل الصدق الذي١١ شوهد منه كثير ١٢١ حتى صار ما اشتهر به ١٣ من الفضياــة أو ١٤ من سداد الحكم والمشورة مغنيآ ١٠ عن أن بحتاج في شيء يقوله أو يشير به إلى حجَّة أو الله الله إلى أنَّ الرأي الذي ٧٧ يضحّحه ويقف على الصواب منه إنها يقف ١٨ ويصحّح ١٩ بالتقعّل . فهذا \* إذن ٢١ نوع ٢٢ من التعقـّل .

[47] 'فصل. الأصول التي يستعملها المرويّ في استنباط الشيء الذي يُسُرُوً ي فيه ' اثنان : أحدهما الأشياء المشهورة المأخوذة عن الجميع أو عن الأكثر .

۶۹ و

۱۳۲

٣. ـ ت ، ف.

الأمور ط ـ ٠. ٤

المعتاضة ب ؛ المتعاضدة ط .

والقدرة ف. ٦,

د ، ل ؛ اذا بم . .y

<sup>+</sup> تعريف جيدُ الرأي د (في الهامش) . ٠,

<sup>۔</sup> ت ، ف . ٠٢.

<sup>.</sup> ب ٠.٣

وحيد ف ، ط . ٤.

د ، ب ؛ هو ېم .

خيرا فاضلاً ت ، ف . ٠,٦

<sup>+</sup> الانسان ذا راى ت ، ف. ٠٧

وارادته ط. ۸.

مرات ت ، ٠,٩

<sup>10.</sup> ينهض بها الانسان ت.

۲۱. + قد ت، ب.

١٢. مرارًا د (كثيرا ـ في الهامش).

۱۳. عنه *ت* .

<sup>14.</sup> د ؛ و بم .

١٥. مستغنياً ط.

۱۹. وت، ب، ف.

<sup>14.</sup> \_ ل، ط. ١

۱۸. + عليه ف (مضافة).

١٩. ويصححه ف (مصححة).

۲۰. فهذه ت ، ف ؛ فهول ، ط .

۲۱. د، ل؛ اذا بم.

۲۲. اتواع ت.

الاصول التي يستعملها العاقل: د (عنوان في الهامش) .

۲. – بي

والثاني الأشياء الحاصلة" له المالتجارب° والمشاهدة°.

[42] فصل. الغمر مو الذي تخبله للمشهور مما ينبغي أن يوثر أو يُ يُجتنب سليم ، غير أنه ليست عنده تجربة ما سبيله من الأمور العملية أن يُعرف بالتجربة. والإنسان قد يكون غمرًا في صنف من الأمور مغير غمر في صنف آخر.

[٤٨] افصل. الجنون هو أن يكون تخيلت دائماً فيا ينبغي أن يوثر أو المجتنب أضداد الأشياء المشهورة وأضداد ما قد جرت العادة به به ، وربما عرض له م ذلك أن يخيسل أن أضداد المشهورة أني سائر الأمور الموجودة في كثير من المحسوسات.

[49] 'فصل . الحمق' هو أن يكون تخيلُه للمشهورات سليماً' وعنده تجارب عفوظة ، وتخيلُه للغايات التي يهوى ويتشوق السليماً' ، وله / روية ، لكنها الروية عفيل له أبدًا فيا ليس يؤدي إلى تلك الغاية أنه يؤدي إليها ،

٣. التي خصلت ف.

٤. ست، ب، ف.

ه. بالمشاهدة والتجربة ف.

1. العمى العمر ط ؛ الغمر العيّ ل .

۲. ـل،ط.

۳. و ب.

۶٤ ظ

٤. د، ت؛ پتجنب ېم.

ه. له ت.

مما ب (غیر واضحة تماماً).

۷. بسييله ب.

۸. – ت.

١. تعريف الجنون: د (عنوان في الهامش).

الحيران ت ؛ الحمور ب ؛ المجنون ف.

٣. الذي ت.

ع. ودنت، ب.

ه. پتجنب ب، ل، ط.

.۳. رسرت، ف.

٧. به العادة ت.

٨. – ت.

بنخیل ت ، ف .

١٠. المشهور ت ، ف .

١١. + المشهورة ف .

أغريف الحمق : د (عنوان في الهامش)

۲. ألحق ت.

٣. ت، ف؛ سليم د؛ سليمه بم.

پوی وتشوق د .

ه. ت؛ سليم د؛ سليمة يم.

٦. ولكنها تُ ، ف.

٧. روامه ب.

۸. اليه د .

٩. الغايات ف.

10

"أواا تحيل له إ فيا يؤدي إلى ضد" تلك الغاية أنه" يؤدي إليها" ، فيكون فعله ومشورته على حسب الما تخيل له الرويته الفاسدة . فلذلك الميكون فعله ومشورته على حسب الما تخيل له الرويته الفاسدة . فلذلك الميكون الأحق في أول ما تشاهد الموقعة صورته المورة عاقسل ويكون مقصده مقصد الآل صحيحاً ، وكثيراً ما توقعه رويته في الشرال ولم يتعمد الوقوع فيه . [٥٠] فصل . الذكاء هو جودة حد سلا على الشيء بسرعة بلا زمان أو في زمان غير ممهل .

[10] فصل . التعقيل والكيس بحتساج كل واحد منها إلى استعدادً طبيعي يفطر الإنسان عليه . ومنى فيُطر الإنسان معدًّا للتعقيّل التام ثم عوّد ً الرذائل ، استحال وتغيّر فصار بدل التعقيّل ذا دهاء وحبث ومكر .

[07] فصل. قوم من الناس يسمون المتعقل حكاء. والحكمة هي أفضل علم الأفضل الموجودات. والتعقل إذا كان إنها يدرك به الأشياء الإنسانية ، فليس ينبغي أن يكون حكمة واللهم الآلم أن يكون الإنسان هو إفضل ما في العالم وأفضل الموجودات قاذا لم يكن الإنسان كذلك ،

<sup>.</sup>۱. ــ د.

١١. وت ، ف.

۱۲. – ت.

<sup>14. +</sup> لات.

<sup>1</sup>٤. - ت.

۱۵. لرويته ت؛ له برويته ف.

١٦. ولذلك ب، ف ؛ وكذلك ت.

۱۷. – د .

۱۸. یشاهد ف ، ل ؛ یشاهده ب.

<sup>19. –</sup> ل، ط.

۲۰. – ب.

۲۱. شي ت ، ف ، سرار ل ، ط .

۲۲. دُوَّ لِمْ تَ ، بِ ، فَنَ ؛ ــل،ط.:

المامش) .

۲. حسَ ت.

٤. مهمل ب ؛ مجهله ط .

تعريف التعقل والكيس د (عنوان في الهامش)؛ سقط هذا الفصل في ت، ف.

٢. ف (في الحامش).

٣. استعال ب .

٤. يعود ل، ط.

ه. د ؛ - يم .

١. + من الناس ب.

٢. اذا ب.

۳. – ت

الحكمة ل، ط. .

ه. القهم ب.

٦. ت ، ف ؛ – يم .

٧. واذا ل، ط؛ وان ب.

فالتعقيل ليس بحكمة إلا بالاستعارة والتشبيه.

[٣] فصل . الحكمة إذا كان بخصها أنها تعلم الأسباب القصوى التي لكل موجود متأخر"، وكانت؛ الغابة القصوى التي لأجلها كوّن الإنسان هي ا السعادة ، والغاية أحد الأسباب ، فالحكمة إذلُ \* هي التي توقف على الشيء ٢ الذي هو السعادة في الحقيقة. وأيضاً فإن الحكمة إذ^ كانت هي وحدها تعلم الواحد الأوَّل ۗ / الذي عنه استفاد سائر الموجودات الفضيلة والكمال ، وتعلم كيف استفاد ا عنه وكم مقدار مـــا نال كل واحد أأمن قسط ا الكمال ، ١١ وكان الإنسان أحد الموجودات التي استفادت ١٣ الكيال ١٢ عن الواحـــــــــ الأوّل ، فهي إذنِ<sup>11</sup> تعلم أعظم 1 الكمال الذي استفاده الإنسان عن الاوّل وذلك هو السَّعادة . والحكُّمة ١٦ أَذَن ١٧ هي التِي ١٨ توقف على السعـــادة في الحقيقة ، والتعقَّل هو الذي يوقف على ما يُنبغي ١٦أن يُفعَّل ١٠ حتى تحصل السعادة . فهذان إذن ٢ هما المتعاضدان ٢ في تكميل الإنسان حتى ٢٦ تكون الحكمة هي التي تعطى الغاية القصوى ، والتعقل يعظي ما نتال به تلك الغاية .

[26] فصل. الحطابة هي ٢٠ القدرة على المخاطبــة بالأقاويل<sup>،</sup> التي بهأ<sup>٠</sup> تكون جودة الإقناع في شيء شيء من الأمور الممكنة التي شأنها أن تؤثر

تعريف الحكمة د (عنوان في الهامش) . ١٣٠ . د ، ت ؛ استفاد بم .

ت، ف ؛ اذا بم . ٠٢

مثل حو د (في الهامش) ؛ مثل جز ب ؛ بآخر ط ,

> کانت پ ، ف . . ٤

یکون ل ؛ ان یکون ط .

٦. د، ل؛ اذا بم.

الاشياء ف .

٨. اذاف، ل، ط.

استفادت ف .

قسطه من ف.

٠ ١٢. – ط.

١٤. ل ۽ اذا يم .

١٥. افضل ت.

١٦. فالحكمة ت ؛ ــ ل ، ط .

١٧. فاذا د ؛ اذا ت ؛ اذ يم .

<sup>.</sup> ب - .١٨

<sup>11. –</sup> د.

٢٠. ل ؛ إذا بم .

٢١. الموجودان ت ؛ المتصعدان ب .

۲۲. پ پ

۱. – ت.

۲. – د.

٣. – ب، ط.

أو تجتنب ؛ . "غير أن الفاضل من أصحاب هذه القوّة يستعملها" في الخيرات، ويستعملها الدهاة في الشرور ' :

[٥٥] فصل. جودة التخييل غير جودة الإقناع. والفرق بينها إ أن " 150 جودة الإقناع يقصد بها أن يفعل<sup>ع ا</sup>السامع ﴿ الشيء بعد التصديق به <sup>١</sup>. وجودة التخييل٬ يقصد بها أن تنهض؛ نفس السامع إلى طلب٬ الشيء المخيّل والهرب٠ منه ١٠ أو ١١ النزاع ١٢ إليه أو الكراهة ١٣ له ، وإن لم يقع له ١٤ به تصديق ، كما يعاف ١٠ الإنسان الشيء ١٦ إذا رآه يشبه مسا سبيله أنَّ يعاف في ١٧ الحقيقة وإن ٢٦وفيا يشد ها وفي سائر عوارض النفس٢٦ . ويقصد بجودة التخييل٢٧ أن يتحر ك٠٨١

٠٥ ظ

د ، ت ؛ تتجنب ف ، ل ؛ وتجتنب ب، ط.

فهذه القوة تستعمل في الخيرات وفي الشرور . وكذلك يستعملها المتعقلون (المتعقل) ت ، ف .

الشر د ، ب . ٦.

التخيل ب، ل ، ط ؛ + هي ت، ف. ٠,

<sup>+</sup> مو د . . ۲.

يحقل ب؛ يقبل ل، ط. ۳.

٤. ۔ ب

الانسان د . ó,

لەد ؛ ــ *ت*. ۲.

التخيل جم. ٧.

ذلك ل ، 'ط . À.

والقرب ب. ٩.

عنه ت (مصححة).

د ، ټ ؛ و ېم .

١٢. النزوع ب .

١٤٠٤. الكراهية. ف .

١٤٠ = ب.

مر رسان بری

۲۲. + الذي ب.

١٧. على ت.

١٨. ـ ت ، ف ، ط .

د، ب، براه ج ؛ + انه ت ، ف.

۲۰. کذبك د .

۲۱. – ت.

۲۲. د؛ ويستعمل ب، ف؛ وبستعمل ت، ل، ط.

٢٣. التحمل ف ؛ التخيل بم .

۲٤. يامو د ؛ تامر ب .

۲۵. + وینهی د:

۲۷. التخيل ب، ل، ط؛ + الى د، ب،ف.

۲۸. يحرك ت ، ف.

الإنسان لقبول؟ الشيء وينهض نحوه وإن كان علمه بالشيء يوجب خلاف ما يُخيِّل له ٣ فيه ٣٠ . وكثير من الناس إنَّما يحبُّون ويبغضون الشيء ويؤثرونه ٣٣ ويجتنبونه ٣٧ بالتخيّل دون الرويّة ، إمّا لإنّه ٣٣ لا رويّة لهم بالطبسع أو أنَّا يكونوا ٣٠ اطـرحوها في أمورهم .

[07] فصل. الأشعار كلتها إنها استخرجت ليجود بها تحبيل الشيء وهي " سنة " أصناف : ثلاثة " منها " محمودة وثلاثة " مذمومــة . فالثلاثة المحمودة أحدها إلى الذي يقصد به <sup>٧</sup>إلى إُصلاحُ \* القوّة الناطقة ، وأن تسدّد أفعالها وفكرها نحو السعادة ، وتخييل الأمور الالهيّة والخيرات وجودة تخييل الفضائل يقصد به الى أن " يصلح أن إلى ويعد ل أن العوارض المنسوبة إلى القوة من ١٧ عوارض ١١ النفس١٠ ويكسر منها إلى أن تصير إلى الاعتدال وتنحط١١ عن الإفراط. وهذه العوارض هي مثل الغضب وعزة النفس والقسوة والنخوة ٢٠ والقحة ومحبّة ٢١ الكرامة والغلبة والشره ٢٧ وأشباه ذلك، ويسدد أصحابها نحو استعالها

۲۹. لفعل ت ؛ الى فعل ف ؛ لقول ب ، ف . . ملاح ب ، ف .

ل، ط.

۳۰. اليه ل، ط.

٣١. - ب، ل، ط.

٣٢. د ؛ ويوالرون ويجتنبون بم .

٣٣. د ۽ انهم ب ۽ لانهم بم .

٣٤. د، ب ۽ ـ بم.

۳۵. يكونون ت .

١. ت، ف، ل؛ تخيل بم.

وهو ٻ، ط.

٣. اربعة ت (اضيفت فوق ٩ ستة ١١) ٨.

اثنان ت ( اضيفت فوق و ثلاثة ۽ ) .

\_ ت، ف. ٠,٥

٦. واحدها ت.

۷. – ت.

۹. تخيل ب.

١٠. د ؛ وقسحها ب ؛ وسحمها ل ؛

وتحها ط ، ـــ بم .

١٢. -- ط.

۱۳. – ف.

١٤. اېملاح ف ؛ تصلح ت.

وتعندل ت ؛ \_ ف .

١٦. المستوبه ب

14. عن ب.

١٨. العوارض للنفسن ل ، ط .

١٩. وللحظ ب.

٠٢٠ د ١ - جي.

۲۱. وسحه ب .

۲ ′ ۲۲. د ، ت ، ف ؛ والشده بم .

في الخيرات دون الشرور . والنالث ٢٣ الذي ٢٠يقصد بـــه إلى ٢٠ أن يصلح لم ويعد ل العوارض المنسوبة إلى الضعف واللين من ٢٠ عوارض النفس وهي الشهوات / واللذَّات الخسيسة٢٦ ورقة ٢٧ النفس ورخاوتها والرحمة والخوف والجزع والغم والحياء والترفيَّه واللِّين وأشباه ذلك ، ليكسر ٢٨ و يحطُّ ٢٩ من إفراطها إلى أنَّ تصيراً إلى الاعتدال ، ويسُدّد نحو استعالها في الخيرات دون الشرور . والثلاثة المذمومة هي المضادَّة " للثلاثة المحمودة ، فإنَّ هذه تفسد كلَّ " ما تصلحه تلك وتخرجه عن الاعتدال إلى الإفراط. وأصناف الألحان والأغاني تابعة لأصناف الأشعار وأقسامها مساوية ٣٦ لأقسامها٣٣.

[٥٧] فصل أ. المدينة الفاضلة أجزاؤها خسة : الأفاضل وذوو الألسنة والمقدّرون والمجاهدون والماليّون . فالأفاضل؛ هم الحكماء والمتعقّلون م وذوو الآراء، في الأمور العظام<sup>٧</sup>. ثم<sup>م</sup> حملة الدين وذوو الألسنة وهم الخطباء والبلغاء والشعراء والملحنون والكتباب ومن يجري مجراهم وكان ١١ في عدادهم. | والمقدّرون هم ١٢ الحساب والمهندسون والأطباء والمنجمون ومن يجري مجراهم. والمجاهدون هم المقاتلة والحفظة ومن جرى ١٣ مجراهم وعيد فيهم والماليتون الله هم مكتسبو الأموال

۱۳۷

۱۰و

۲۳. الثالث د.

۲٤. سب.

۲۰۰۰ عن ل، ط.

٢٦. الحسيه ب، ط.

۲۷. ودقه ب ؛ وزور ت ؛ + اخلاق ف .

۲۸. لتلين ت؛ لتكسر د؛ س.ف.

وتحط د ؛ وتنحط ت ؛ ومحط ط ؛ لبحط ف.

٣٠. \_ ط.

<sup>-</sup> - - - - - -

٣٢. - ل ، ط .

تعريف المدينة الفاضلة د (عنوان في الهامش) ؛ + الباب الخامس في الطبقات ل ؛ + (بياض) في الطبقات ط

٠,٢

احرها ب . ٣.

والأفاضل ف ، ل . ٤.

والمتعلقون ت ، ب . .0

الراي د . ۲.

العظايم ب . ٠٧

من ب. ۸.

٠٩. جمله *ب* .

١٠. وهم ت ۽ هم يم .

١١. ومن كان ت ، ف .

١٢. د ١ - ج .

۱۳. مجری ل ، ط .

والماملون ب .

في المدينة مثِل الفلاحين<sup>10</sup> والرعاة والباعة<sup>11</sup> ومن جرى<sup>11</sup> مجراهم.

[04] فصل روساء هذه المدينة ومدبروها يكونون على أربعة أصناف : أحدهم الملك في الحقيقة وهو الرئيس الأول وهو الذي تجتمع فيه ست شرائط : الحكمة والتعقل التام وجودة / الإقناع وجودة التخييل والقدرة على الجهاد ببدنه! ، وألا الم يكون في بدنه شيء يعوقه أعن مزاولة الأسياء ه الجهادية أ. فن اجتمعت فيه هذه كلها فهو الدستور والملقتدى به في سيره وافعاله أو المقبول أقاويله ووصاياه وهذا الإليه أن يدبر عام رأى وكيف شاء الله والثاني ألا الم يوجد إنسان المجمعت فيه هذه كلها ولكن توجد متفرقة الله والثاني يعطي الما المعلى وهذه الإقناع وجودة التخييل الما يعطي الما الملك يكون له المعلى المحدد على الحهاد ، فتكون هذه الجاعة المجمعا تقوم مقام الملك يكون له المعلى ويسمون الروساء الأخيار وذوي الفضل الموراسة المحدد المتعمل المتعمل المناه الأفاضل .

١٥. الفلاحون ب .

<sup>17. –</sup> ل، ط.

أ. تعريف الملك د (عنوان في الهامش).

۲. تکون د.

۳. + احدد، ب، ل.

٤. اوصاف ب.

ه. احدهات، ل، ط.

٦. آن ت ، ف.

٧. – ت.

۸. – د .

٩. ﴿ لَا ؛ التخيل بم .

١٠. والقوة ت.

۱۱. بيديه ط.

١٢. وان لا ب ، ط .

۱۳. يعرفه *ب .* 

الحادثة ط.

ر (الرئيس ف (الدستور ـ في الهامش).

۱۲. + كلها ت ، ف (مضافة) .

١٧٠. انشان ت ؛ الانسان ف .

۱۸. ما د .

<sup>.</sup> ياتى ب

۲۰. رأی د (شاء ــ في الهامش).

٢١. لا ت ؛ ان لا ب ، ل ، ط .

٢٢. مَن ت ، ف ؛ + قد ف .

۲۳. مفترقة ت ، ف .

۲٤. معطى ب .

۲۰. ـ ت، ف.

۲۲. + ان ت.

۲۷. التخيل ل ، ط .

<sup>.</sup> ۲۸ + جوده ف .

٢٩. انقوة ت .

٣٠. الفضائل ت ، ف ؛ الفضيلة ل ، ط .

والثالث ٣١ أن لا يوجد أ ٢٣ هو لاء أيضا ٢٣ فيكون رئيس المدينة حينشــــذ هو الذي اجتمع فيه أن كان | عارفاً بالشرائع والسنن المتقدّمة التي أتى٣٣ بها٣٣ الأوّلون من الأثمّة ودبّروا بها المدن ٢٠٠٠ ثمّ أن يكون لــــ ٢٠٠ أتَّ جودة تمييز ٣٧ الأمكنة والأحوال التي ينبغي أن تستعمل فيها تلك السنن على حسب مقصود الأوكين بها ، ثم أن يكون له ٣٦ قدرة على استنباط مسا ليس يوجد مصرحاً به ٣٨ في ٣٨ المحفوظة والمكتوبة من السنن القديمة محتذياً بما يستنبط ٣٩ منها حذو ما تقدُّم عن السنن . ثم أن تكون له جودة رأي وتعقـّل في الحوادث الواردة شيئاً شيئاً ممّا ليس سبيلها أن تكون في السيبر " المتقدّمة " ممّا يحفظ / به عمارة المدينة ، وأن يكون له جودة<sup>٢٠</sup> <sub>/</sub>إقناع وتخييل ويكون له مع ذلك قدرة على الجهاد. فهذا يسمني ملك السنة ورثاسته تسمني ملكاً سنياً. والرابع ألاً عوجد إنسان واحد تجتمع فيه هذه كلُّها ولكن تكون هذه متفرَّقة في جماعة ، فيكونون ألمجمعهم يقومون مقام ملك على السنّة ، وهولاء الجاعة يسمّون روساء السنّة " .

[٥٩] فصل. كل جزء من أجزاء المدينة افيه رئيس لارئيس فوقه من أهل تلك الطائفة ، وفيه مرووس ليست له رئاسة على إنسان أصلاً ، وفيه من هو رئيس لمن ٢ دونه ومروءوس لمن " فوقه .

[٦٠] فصل . المراتب في المدينة الفاضلة يُقدّم بعضها على بعض بأنحاء ،

۲ه و

٣١. والرابع ط.

٣٢. ايضاً هوالاء ت ، ف .

٣٣. اقرتها ت ؛ افترضها ف (غير واضحة تماماً) ؛ اتابها ب ؛ اتى : ـــ ل، ط.

٣٤. د ۽ المدينة جي .

٣٥. لمم ب ، د (له ـ في الهامش) ، ل .

٣٦. ــ ط.

۳۷. عشل د .

٣٨. بها من ت ؛ به من ف .

۳۹. بستنبطه د، ب، ل.

٤٠. السير د ۽ پ ۽ السنن يم .

٤١. القديمة ت.

٤٢. + خطاب ت ف.

<sup>22.</sup> أن لا د ، ل ، ط ؛ ان ب .

<sup>££.</sup> ويكونون ت .

ه ٤. د ، ت ؛ \_ جم .

٤٦. المدينة ت .

السنة ب.

۲. ففيه ت ـ

<sup>+</sup> هو ت، ٺ.

ترتیب مراتب المداین د (عنوان فی الهامش} .

منها أن الإنسان إذا كان يعمل عملًا ليبلغ 'غاية ما ا فكان" | يستعمل شيئاً مَّا ۚ هُو غَايَةً لَفُعُل \* يتولاه إنسان ۗ آخر ، فإن الأوَّل رئيس ومقد م على الثاني في المرتبة <sup>بر</sup>. مثال<sup>م</sup> ذلك الفروسيّة ، فإنّ غايتها جودة استعال السلاح ؛ وهو عمل ١٤ اللجم ، فهو رئيس يُقد م ١٠ على من ١١ يعمــل١٧ اللجم وكذلك على ١٠ رائض الفرسُ ، وكذلك في سائر الأعمال والصناعات . ومنها أن يكون اثنان غايتها واحدة بعينها وأحدهما أتم تخييلاً لتلك الغاية وأكمل فضيلة ١٩وله تعقل ١٩ يستنبط به ٢ جميع ما ٢١يوصل به ٢١ إلى تلك الغايــة ، وحسن تأت لأن٢٢ يستعمل غيره في أن يحصل ٢٣ له ٢٠ الغاية / فإن هذا هو رئيس على التَّاني الذي ليس له ذلك ٢٠ ودون هذا من ٢٦ تخير ٢٧ الغاية من تلقاء ٢٨ نفسه ولكن لا يكون له رويّة كاملة يوفّي بها جميع ما ينال به الغاية . غير أنّه' كان" إذا أعطى مبدأ الروية بأن يرسم له بعض ما يربد (٣ أن يعمله ، احتذى بما أعطى من

> غاية ت ؛ نهاية ما ل ، كُلُّرِ مِنْ مَا لَ مَ مُلَّمِ مِنْ مَا مُنْ مَا لَ مَا لَ مَا لَ مَا لَ مَا لَ ٠,٢

د، ب؛ وكان ف، لن، ط؛ . ١٧٠ على ب.

ولكن ت .

مات.

<sup>+</sup> مات ، ل ، ط .

<sup>+</sup> مات. ٦.

المدينة ت ، ف .

مثل ب ۸.

٩. جرأة ل، ط.

١٠. ب ؛ وهي بم .

١١. ب؛ تستعمل د، ت؛ ستعمل يم.

١٢. عليه ت .

١٣. وصناعة ت ؛ صناعته ل .

<sup>1</sup>٤. علم د.

١٥. ومقَّدم ف ؛ متقدم ل ؛ معدم ط ؛

\_ث.

۱۸. - د، ب.

١٩. في أن يعقل ما ت ؛ في ان ف .

٧٠. - ف ؛ + في د.

<sup>.</sup> ٢١. يوصله ت ؛ يوجد به ب .

<sup>.</sup> YY. K c.

۲۳. يحمل د.

۲٤. تلك ت.

۲۰. ذاك د .

۲۲. ني ان پ .

۲۷. د ؛ يتخيل يم .

۲۸. عند د (تلقاء - في الهامش).

۲۹. + ان د .

٣٠. ـ ت ، ف .

٣١. ينبغي ت ، ف ,

٣٢. واستتها ب ؛ واستنباط ط .

٣٣. بحال من ف (من ـ في الهامش).

٣٤. له ت ، ف .

۳۵. علمي قدر ب .

٣٦. فيه دون غيره ب.

٣٧. روية له ايضاً ت .

٣٨. – ت ، ف.

٣٩. مبدأ ب؛ مبدأ الغاية والروية ف،شيئاً د.

٤٠. وصي ت

13. بمات.

٤٢. الوصايات ، ف ؛ الوصايه ب ، ط ، الوضاه ل .

23. + ابدات، ف.

٤٤. + وكان ب.

ه ځ. د ؛ پوصي يم .

٤٦. + الى ب.

٤٧ـ + في د .

٤٨. بان لا ب ؛ تأت ل ، ط .

19. لفعل ل ، ط .

٥٠. د، ف ؛ + ني يم.

٥١. د ، ت ۽ فهم يم .

۵۲. مرواوس ل ،'ط .

٥٣. سال، ط.

غلهات، ب، ط؛ + به ت،ف.

ەە. يىقل ب .

٥٦. شيات، ف.

٧٥. ل، ط؛ - يم.

٥٨. ت ؛ عاد ؛ عناط ؛ غنام.

11:

۵۳ و

تتميم غاية الثالث. فان الذي فعله أشرف وأعظم غناء " تقد م ا مرتبته العلى الذي إنها يتولنى الفعلا ما الله أخس وأقل غناء " في تلك الغاية.

[11] فصل . أجزاء المدينة ومراتب أجزائها يأتلف بعضها مع بعض وترتبط بالمحبة "وتهاسك" وتبقى محفوظة بالعدل وأفاعيل العدل . والمحبة قد تكون بالطبع مثل عبة الوالدين للولد ، وقد تكون بارادة بأن يكون إ مبدأها هأسياء إرادية تتبعها المحبة . والتي بالإرادة ثلاثة : أحدها بالاشتراك في الفضيلة . والثاني لأجل المنفعة . والثانث لأجل اللذة ؛ والعدل تابع المنحبة . والمحبة المحبة . والحبة الفي هذه المدينة المتكون أو لا لأجل الاشتراك في الفضيلة . ويلتثم ذلك المبالا في الفضيلة . ويلتثم ذلك المسارك في الآراء والأفعال . والآراء التي ينبغي أن يشتركوا فيها هي الملاثة أشياء الله في المبدأ الوقي المنتهى أو وفي الروحانيين وفي الأبرار المالين في المبدأ الموقعة المتفاق الرائي في المبدأ الموقعة المتفاق الرائم الذين هم القدوة المتفاق البندأ العالم وأجزاوه وكيف البندأ كون الإنسان ، ثم مراتب أجزاء العالم ونسبة المناف التدالي بعض ومنزلتها من الله تعالى المن و الله و الروحانيين . ثم منزلة ونسبة المناف المن بعض ومنزلتها من الله تعالى المناف و الأروحانيين . ثم منزلة ونسبة المناف المن

٥٩. عناب، ط؛ غنام.

۲۰. مقلم ت ، ف.

٦١. الرتبة ت ؟ امر سَه ف . (في الهامش) ؟
 رتبه ط ؟ + في المدينه ف .

٦٢. د ؛ فعل ت ؛ فعل ما يم .

١. تلغى ت.

۲. + بالصحبه ف .

٣. والحبه ف.

٤. ــ ت.

ه. ـ ف.

٦. وأفعال ف .

٧. بالارادة ت، ف.

٨. والمحبة التي ت ، ف .

**٩**. ثلاث د<sup>°</sup>.

۱۰. تافع د، ب.

وي سيدي ۱۲۰ و ت، ف ؛ ...ط.

١٢. المرتبة ب.

١٣. بذلك ف.

١٤. الاشتراك ت ، ف .

١٥. + ني ف ، ل.

<sup>. 11.</sup> ـ ل، ط.

١٧. وفي النفس د ؛ والمنتهي ت .

۱۸. إلى هنا ينتهي قدم مخطوط طهران المرموز
 إليه بـ و ل و ؟ أنظر وصف المخطوطات

١٩. رأيهم ك ، ف ، ط . أ

۲۰. عز وُجِل ب.

٢١. الاراء ط. .

٢٢. القاده ف ؛ القدره ط.

۲۳. ونسبتها ت .

۲٤. – ب، ف. ۲۵۳۰، او د.

الإنسان مِن الله" ومن الروحانيين. فهذا هو المبدأ. والمنتهى هو السعادة. والذي ٢٧ بينها هي الأفعال التي ٢٠ بهسا تنال ٢٠ السعادة . فإذا التَّفقت آراء أهل المدينة في هذه الأشياء مم كمل٢٠ ذلك بالأفعال التي ينال / بها السعادة بعضهم مع بعض ، تبع ذلك محبّة بعضهم لبعض ضرورة ً. ولأنهم " متجاورون في مسكن واحد وبعضهم محتاج ٢٦ إلى بعض وبعضهم ٢٣ نافسع ٣٣ لبعض، تبع ٢٠ ذلك ٣٠ ايضاً ٢٦ المحبَّة التي تكون لأجـــل المنفعة. ثم من٣٧ أجل٣٧ اشتراكهم في الفضائل ولأن بعضهم نافع ٢٨ لبعض يلتذ بعضهم ببعض ٣٠ ، فيتبع ذلك أيضاً ٤ المحبّة التي تكون لأجل اللّذة . فبهذا يأتلفون ويرتبطون .

[٩٢] فصل. العدل 'أوَّلاً يكون' في قسمة الخيرات المشتركة التي لأهل إ 128 المدينة على جميعهم . ثمّ من " بعد ذلك في حفيظ ما قسم عليهم . وتلك الخيرات هي السلامة والأموال والكوامة والمراتب وسائر الخيرات التي يمكن أن يشتركوا فيها . فإن " لكل واحد من أهل المدينة قسطاً من هذه الخيرات مساوياً لاستثهاله . فنقصه عن ذلك وزيادته عليه حَيَّوْر. أَمَّا أَ نقصه فَجَوْر عليه ، وأَمَّا زيادته فَجَوْر عليه ، وأَمَّا زيادته فَجَوْر على أَهِل المدينة . ﴿ وَعَسَى أَنْ يَكُونَ نَقْصُهُ أَيْضًا جَوْرًا على

٢٦. + تعالى ت.

۲۷. والتي ت ، ب ، ف .

۲۸. تنال بها ت ؛ تنالوط .

۲۹. کان د ، ب.

٣٠. ط؛ تم لانهم ت؛ لانهم بم.

٣١. بحتاج د ، ت .

٣٢. -- ت ، ف .

٣٣. تابع ب.

۳٤. شبع ب، ب؛ سعط.

۳۵. ـ ف.

٣٦. – ت.

<sup>.</sup> ٣٧. من د ؛ لاجل ت .

۳۸. تابع ت

٣٩. ليعض ب .

<sup>.</sup> ٤٠ – ت.

۱. يکون اولا ت ، ف .

۲. – ب، ط.

يشتركوا د ؛ ستركوا ط .

ه. بان ب.

٦. سقصه ب.

من طــ

۸. علی *ب*.

فاما ت .

ا زیاده ب ؛ وزادته ط .

١١. – ت، ف.

أهل المدينة ١٦. فاذا١٢ قسمت واستقر لكل واحد قسطه ١٣، فينبغي بعد ذلك أن يحفظ على كل واحد من أولئك قسطه ، إما بأن لا يخرج عن يده وإمَّا ١٠ بأن يخرج ٢٠ بشرائط وأحوال ١٠ لا يلحق ١١ من خروج ١٧ ما يخرج ١٨ عن يده من قسطه ١٩ ضرر ٢٠ ، لا به ولا بالمدينة . وما يخرج عن يد الإنسان من ٢١قسطه من الحيرات٢١ فهو إماً بارادته مثل البيع والهبة٢٢ والقرض٢٣، وإما بلا٢٠ إرادته " مثل أن " يسرق / أو يغصب " ، وينبغي أن يكون في كل واحد من هذين شرائط يبقي ٢٧ بها ما في ٢٨ المدينة من الخيرات محفوظاً عليهم. وإنَّما يكون ٢٩ ذلك بأن يعود" بدل ما خرج" عن يده "ابارادته أو بغير إرادته خير"، مساوِ ٣٤ لذلك ٣٥ الذي خرج عن يده٣٦، ٣٦إماً من٣٧ نوع ٣٧ ما خرج عن يده" وإماً | من ٣٨ نوع آخر . ويكون ما عاد من " ذلك إماً عاد عليه هو ٢ في خاصّة نفسه وإمّاً <sup>14</sup> على <sup>14</sup> الملينة . فأيّ<sup>41</sup> هذين عاد عليه <sup>14</sup> المساوي له <sup>14</sup>

١٤. د ؛ بأن يخرج ب ؛ إن خرج ع

١٥. - ت، ق.

١٦. + لاجلها ت.

١٧. اخرج د ؛ خرج ب .

١٨. يط ؛ اخرج د ؛ خرج بم .

١٩. ت ؛ قسمه بم (قسطه - في هامش ف, )

۲۰. ضرار ط.

٢١. قسط الخيرات ط.

۲۲. – ت.

٢٣. والعوض ت ؛ والقوص ط ؛ ـ ف .

۲٤. بغير ت.

٢٥. بالاراده ط.

۲٦. يغصب أو يسرق ت ، ف . <sub>.</sub>

۲۷. يېتغي ت (يېقى ــ في الهامش)، يبقا ب.

ًا ٧٨. بأيدي أهل ت .

٣٠٠ يَهُو صُ تَ ؟ يعوض فَ ؟ + احدهم تُ

٣٢. يخرج ت .

۲ ۳۲ – ت، ف.

۳۳۲۰ - ب.

۳٤. ومساب؛ + للذي ط.

٣٥. وكذلك ب.

٣٦. - ب.

. ble . TV

. الم الم الم

٣٩. عن ت.

٠٤٠ – ت.

21. + عادت.

٤٢. + أهل ت ، ف .

٤٣. د ؛ بان ب ، واي ېم .

٤٤. + فقد وجد ف (في الهامش).

ه٤. ط ؛ التساوي ف ؛ المساوى بم .

٤ د و

١٢. واذات؛ وان اب.

١٢. قسط ب.

فهو العدل الذي تبقى به الخيرات المقسومة محفوظة على أهل المدينة. والجور هو أن يخرج عن يده قسطه أن من الحيرات من غير أن المبعود المساوي له لا عليه أهل المدينة . ثم ينبغي أن يكون ما يعود عليه أن هو أفي خاصة نفسه أن إما نافعاً للمدينة وإما غير ضار لها . والمخرج عن يد نفسه أو عن يد غيره أن قسطك من الحيرات أن متى كان ضاراً بالمدينة كان أيضاً واجاراً ومنع منه . وكثير أن من يُمنع يحتاج في منعه إلى شرور توقع أن به وعقوبات . وينبغي أن تقدر الشرور والعقوبات حتى يكون كل جور بحداثه عقوبة ما مقدرة أن تفرض مساوية له آ . فإذا نيل الفاعل للشر أن المتبعل من الشرار كان عدلاً ، وإذا زيد عليه آ. كان جوراً عليه في خاصة أن نفسه أن وإذا نقص كان جوراً على أهل المدينة .

[٦٣] فصل. بعض مدبّري المدن برى في كل جَوْر يقع في المدينة الله حَوْر على أهل المدينة وقع أنه جَوْر / يخص ذلك الذي وقع به الجَوْر وحده . وبعضهم يقسم الجَوْر صنفين ، صنف هو جَوْر يخص

۵۸. ب ؛ مقداره د ؛ ... ت ، ف.

۹۵. د يا يعرض جم.

٦٠. ـ ت، ف.

٦١. د ؛ للجور يم .

٦٢. بها فقط من البيس ت.

۱۳. د ۶ – ېم .

٦٤. خاص ت .

۰۰. ـ ت.

١. المدينة ت، ف.

۲. ست.

۳. + موضع ب.

٤. + يرى ت.

ه. + وبعضهم يقسم الجور نصفين صنف هو الذي وقع به الجور وحده ب.

٠٠. نصفين د، ب.

٤٦. قسمه ط ، ف (قسطه ــ في الهامش) ."

 الى هنا بنتهي قسم مخطوط طهران المرموز إليه بـ الله عـ انظر وصف

المخطوطات .

 ٤٨. تعود المنافع المساويه له علمه ب (عليه – مصححة).

٤٩. عليهم ف .

۵۰. د ، ب ؛ ـ ت ، ف .

٥١. ب ب

٥٢. انفسهم ف.

۳۵. + مو ب.

في الخيرات قسطه ت .

ەە. ـ ت.

٥٦. وكثيرًا ب.

∨ه. ويوقع ب.

ક ૦ દ

المدن واحداً واحداً ويجعله مع ذلك جنوراً على أهل المدينة. وصنف يجعله جنوراً يخصه ولا من يتعداه إلى المدينة. فلذلك وقم المن مدبتري المدن لا يرون أن يتعفى عن الجاني ان عفا عنه الذي وقع ألم به الجنور. وبعضهم وبعضهم يرى أن يتعفى عن الجاني إذا عفا عنه الذي وقع به الجنور. وبعضهم يرى أن يتعفى عن بعض ولا يتعفى عن بعض ، وذلك أن الذي يستوجبه الجاني المن الشرا إذا جنعل حقاً يخص الذي الذي البحور دون أهل المدينة ، فعفا عنه الذلك الإنسان ، لم يكن لاحدا عبره عليه سبيل . فإذا المحتل ذلك حقاً لأهل المدينة أو الناس كلهم لم يلتفت إلى عفو أمن وقع به الجور .

[15] فصل والعدل قد يقال على نوع آخر أع ، وهو استعال الإنسان أفعال الفضيلة في بينه وبين غيره ، أي فضيلة كانت والعدل الاعم ، الذي في القسمة والذي في حفظ ما قسم هو نوع من العدل الأعم ، والاخص يسمى الباسم الأعم .

[70] فصل . كل وأحد ممن في المدينة الفاضلة ينبغي أن يُفوض إليه

۲۰ غير ب.

<sup>.</sup> ۲۱ به بت ؛ علیه بم .

١. العدل ت، ف.

۲. د؛ نحو ېم.

٣. اجزا ب ؛ + غير هذا ف.

٤. – ت.

ه. افضل ت ، ف (مشطوبة) .

٦. بای ت.

٧. التي ب.

٨. والعدل الذي ت ، ف (ق الهامش) .

۹. + ه*و ب .* 

۱۰. ستمي ت. .

۱. يعرض ت.

۷. سد، ب.

٨. لات، ف.

 <sup>+</sup> أهل ت.

١٠. فذلك ب.

۸۱. ممن بری ب .

١٢. الجاير ف.

١٣. يقع ف .

<sup>14. –</sup> ت.

١٥. د ؛ وقع به بم .

۱۱. – د.

١٧. لاجل ب.

۱۸. واذا ت.

۱۹. د؛ و يم.

ە ە و

120

11. آخر فضول المديني لاني نصر الفاراني وطوته على سيدنا على سيدنا محمد ولله (وآله) الجمع ب ؛ تمت الفصول الاوله (الاول) المنتزعة من أقاويل القدماء فيا ينبغي أن تدبر به

المدن للشيخ الأمام ابي نصر محمد بن محمد القارابي رحمة الله عليه والحمد لله رب العالمين ت ؛ إلى هنا تنتهي نسخة فيض الله غير أنها تحتوي على ثلاثة فصول هي ١٩٨،٩٩، ورقة ١٠٠، على ورقة ١٥٣ و ، ١٥٣ ظ

 ١٥٥ ظ هو تكرار لقسم من فصل ٦٠ وينتهي هكذا : كمل والحمد الله رب العالمين وصلى الله على محمد خاتم

النبين .

۲. ينفردنت.

۳۲. ولات.

٤. احدا ب؛ واحد ف.

ە. ـ ب.

٦. كل انسان يكون ابدات، ف.

ب ولكل صناعة ب.

۸. صناعة ت، ف.

٩. فانمات، ف.

بنشا علي شي غيره ت ؛ بنشا على شي اخر سواه ب .

١١. لغات ب.

۱۲. اخرجت ف.

۱۳. باتت ب.

۱٤. – ت.

۱۵. وان ت.

١٦. يلحقه ف.

١٧. نقدر ب.

[77] فصل'. عدَّة المدينة هي الأموالَ المعدَّة للطوائف الذين ليس من " شأنهم أن يكسبوا مالاً والذين هم كذلك وتُعد الأموال لجم أولا وعلى القصد الأوّلُ وعلى رأي جميع مدبتري المدن ، هم أقسام المدينة الذّين عايات مهنهم على القصد الأوّل ليس اكتساب أموال . مثل حسَملَة الدين ومثل الكتّاب والأطبَّاء ۗ وذويهم . فإنَّ هوالاء في المدينة من أجزائها العظمى ويحتاجون إلى أموال^ ؛ ﴿ وَأَمَّا عَلَى رَأَي قوم من مدبَّري المدن ، والزمِّني \* والذين لا منَّة فيهم أن يكسبوا ُ الأموال . وقوم رأوا أن لا ٰ يُــُترك ۚ في المدينــة من لا يمكنه بوجه ْ مًا أن يقوم بشيء من الأعمال النافعة فيها . وقوم من مدبّري المدن رأوا أن / يجعلوا في المدينة من الأموال عداتين : عداة اللذين ١٦ غايات مهنهم ليست على القصد الأول اكتساب الأمنوال، وعدة للزمني ومن جرى مجراهم. فهذاً ١٣ يجب أن ينظر من أين ينبغي أن يوحدًا (على أيّ الجهات.

[٧٧] فصل. الحرب تكون إما لدفع عدو ورد المدينة من خارج. وإمَّا لاكتساب خير تستأهله المدينة من خارج ممَّن في يده ذلك. وإمَّا لأن يحمل بها قوم ما ويستكره والعلى على عالما الإجود والأحظى للم في أنفسهم دون غيرهم ، متى لم يكونوا يعرفونه" من تلقاء أنفسهم ولم يكونوا ينقادون لمن يعرفه 🕠 ١٥

٧. – ت.

الاموال ت .

٩. فالزمناء ت.

١٠. الأت.

١١. + زمن ت.

۱۲. للذي ت.

۱۳. فهذه ت.

١٤. توخد ت .

١٠. لاجل دفع ت.

والاحظ د .

٣. يعرفونها ت.

تعریف عدة المدینة لمن تکون د (عنوان في الهامش) ؛ بسم الله ِ الرَّحْنِ ِ الرَّحْيِم وصلى الله على سيندنا محمند واله والنبين والمرسلين والملائكة المقرّبين.َ القصول الثانية المنتزعة من أقاويل القدماء للشيخ الإمام اني نصر محمَّد بن محمد الفارآبي رحمة الله عليه ، ت.

الامور ت.

٠,٣

١ - ٤. يكتسبوا ت .

<sup>+</sup> هم أقسام المدينة الذين هم د . ــ ت .

ويدعوهم إليه بالقول. وإمَّا محاربة من لا ينقاد للعبوديَّة والخدمة ممَّن الأجود له والأحظى \* أن تكون رتبته في العالم أن أيخدم ويكون \* عبداً . وإما محاربة قوم "ليس" من أهل المدينة حقاً لهم عندهم منعوه". وهذا شيء مشترك لأمرين هما المعلم على اكتساب خير للمدينة . والآخر أن يُحملوا على إعطاء العدل والنَّصَفة . وأمَّا محاربتهم ليعاقبوا على جناية جنُّوها لئلاَّ يعودوا إلى مثلها ولئلاَّ يجترئ على المدينة غيرهم ويطمع فيهم ، فهو داخل في جملة اكتساب خير ما الأهل محاربتهم ليُبادوا بالواحدة ' وتستأصل شأفتهم لأجل أن بقاءهم ضرر على أهل إ المدينة . فذلك ايضاً / اكتساب خير لأهل المدينة . ومحاربة ' الرئيس لقوم' ليذلّنوا له وينقادوا فقط ويكرموه من غير شيءَ سوي ١٣نفاذ أمره فيهم وطاعتهم له ، أو سوى أن يكرموه من غير شيء سوى ١٣ أن يكرموه فقط ، أو ليرأسهم ١٠ ويدبتر أمرهم على ما يراه ويصيروا إلى ١٥ما علم به ١٤ في ١١ مــا يهواه ، أيّ شيء كان، فتلك ١٧ جرب جوَّر . وكذلك إن حارب ليعلب ١٨ ليس لشيء سوى أن يجعل الغاية الغلبة فقط ، فتلك ١٧ أيضاً وحريب جورو وكذلك إن حارب أو قتسل لشفاء غيظ فقط ١٩ أو للذَّة ينالها عند ظفره لا لشيء آخر سوى ذلك ، فذلك أيضاً جور . وكذلك إن ' كان غاظه' ٢ أولئك بجور ، وكان مسا يستأهلونه من ٢١ ذلك الجور دون المحاربة ودون القتل ، فإن المحاربة والقتل جور لاشك

٤. يكون ت.

۱٤٧ ٥٦ و

ه. ـ ت.

٦. مكناني د.

٧. - د.

٨. المدينة ت.

الاوليك د ؛ ليلاويك ت .

١٠. بالجملة ت.

مرارا. فمحاربة ِ ت.

١٢. + ما ت.

۱۳. - د.

<sup>11.</sup> أيروسهم د.

١٥. كل ما يحكم به ت.

١٦. + كل تُ.

١٧. فذلك ّت.

۱۸. – ت.

<sup>. 19. –</sup> ت.

۲۰. كانوا غاظوه ت.

۲۱. ني ت.

۱٤۸

فيه. وكثير ممتن ٢ يقصد بالقتل شفاء غيظه ٢ لا يقتل من غاظه بل يقتل ٢٠غيره ممتن ٢٠ ليس هو من الغائظ له بسبب أنه يقصد إزالة الأذى الذي به من الغيظ.

[٦٨] فصل. الأقسام الأول ثلاثة: ما لا يمكن أن لا يوجد وما لا يمكن أن يوجد أصلاً وما يمكن أن يوجد أصلاً وما يمكن أن يوجد وأن لا يوجد. فالأولان طرفان والثالث متوسط بينها. وهو مجموع يقتضي الطرفين. والموجودات كلها داخلة تحت أثنين من مهذه الثلاثة. فإن الموجودات منها ما لا يمكن أن لا يوجد ومنها ما يمكن أن يوجد وأن لا يوجد وأن لا يوجد الموبودات منها ما لا يمكن أن الموجودات.

[19] فصل. ما لا يمكن أن لا يوجد هو في جوهره وطبيعته كذلك. وما يمكن أن يوجد وأن لا يوجد هو أيضاً في جوهره وطبيعته كذلك. فإنه | لا يمكن أن يوجد وأن لا يوجد ، إنها صار كذلك لأجل أن جوهره وطبيعته غير / ذلك وعرض له أن صار كذلك ما يمكن أن يوجد وأن لا يوجد وأجناس الموجودات ثلاثة: البريثة عن المادة والأجسام السهاوية والأجسام الميولانية. وما لا يمكن أن ﴿لا يوجد ضربان : أحدهما في طبيعته موجوهره أن يوجد حيناً ولا يمكن فيه غير ذلك. والثاني ما لا يمكن أن لا يوجد ولا في وقت أصلاً. فالمروحانية لها الصنف الثاني من أصناف ما لا يمكن أن لا يوجد وأن لا يوجد والسهاوية لها الصنف الأول والهيولانية لها القسم الذي يمكن أن يوجد وأن لا يوجد .

[٧٠] فصل. الأقسام الأول أربعة: ما لا يمكن أن لا يوجد أصلاً وما لا يمكن أن يوجد أصلاً وما لا يمكن أن يوجد حيناً منا "وما يمكن أن يوجد

۲۲. من ت . . . وانما ت .

۲۳. غيظ ت. ۳ ـ ت.

۲٤, من ت. النصف ت.

أ. هما الطرفان ت. ه. ـ د.

حی، د (تحت \_ في الهامش) .

٣. + اصلاً ت. ٢٠ ـ ت.

 $V = V^{*}$ ,  $V = V^{*}$ 

وأن لا يوجد. وما لا يمكن أن لا يوجد حيناً 'مَّا" فهو أيضاً يمكن وجوده في حين أن الأولان طرفان متقابلان وما يمكن أن يوجد فهو يمكن أن لا يوجد.

[٧٦] فصل الو الموجودات من هذه ثلاثة أقسام : ما لا يمكن أن لا يوجد أصلًا ، وما لا يمكن أن لا" يوجد في حين ما وأن يوجد في حين ، وما يمكن أن يوجد وأن لا يوجد . فأفضلها وأشرفها وأكملها ما لا يمكن أن لا يوجد أصلاً، وأخستها وأنقصها ما يمكن أن يوجد وأن لا يوجد. والذي لا يمكن أن لا" يوجد في حين منا فقط متوسّط بينها. إفإنه أنقص من الأوّل وأكمل من الثالث. وما يمكن أن يوجد إوأن لا يوجدا ثلاثة أضرب ، على الأكثر وعلى الأقل وعلى التساوي. فأفضلها الكاثن على الأكثر وأخستها الكائن على الأقل ، والذي على التساوي متوسط / بينها .

[٧٧] فصل. أن يكون للشيء عدم فهو تقص في وجوده ، وأن يكون في وجوده محتاجاً إلى غيره فهو أيضاً نقص في الوجود ، وكل ما له شبيه في نوعه فهو ناقص الوجود ، من قبِسَل أنَّه إنَّما يكون ذلك فيا ً لم يكن فيه كفاية في أن يوجد له بنوعه وحدّه وفيها كان غير كاف في أن يتم ذلك الوجود<sup>٧</sup> به وحده ، حتى يكون إنها تم به قسط من ذلك الوجّود ٢ ولم يكن فيه كفاية في أن يتم " به كله " ، مثل ما في الإنسان . فإنه لمّا لم يمكن أن يحصل وجود الإنسان بوأحد بالعدد احتيج إلى أكثر من واحد في زمان واحد. فإذا كلّ ما فيه كفاية في أن يتم به شيء ١٠ ما لم يحتج فيه إلى أن يكون له ثان في ذلك الشيء

129

۷۵ و

<sup>+</sup> ما ت.

فالأول ت.

\_ ٿ, ٠,١

والموجودات ت .

٠,٣

<sup>+</sup> ما ت. ٤.

وافضلها ت.

<sup>۔</sup> ت. ٦.

الشيء ت.

وکلما د ؛ وکل ما کان ت .

۳. يمكن ت.

ما د ؛ فيا ت .

مئە د ؛ لەت .

\_ ت.

الموجود ت.

كلية ت.

واحتيج د.

الشي د.

وإن كان بالشيء ١١ كفاية في أن يتم به وجوده وماهيته وجوهره لم يمكن أن يكون من نوعه آخر غيره وإن كان ذلك ٢١في فعله١٦كم يشاركه فيه١٣ آخر غيره . [٧٣] فصل كُلُّ ما له ضد فهو ناقص الوجود ، لأن كل ما له اضد فله عدم ، لأن معنى الضدين هذا المعنى وهو أن يكون كل واحد منها يبطل الآخر إذا" التقيا أو اجتمعا . وذلك أنَّه مفتقر في وجوده إلى زوال ضدَّه . وأيضاً فإنَّ لوجوده عائقاً فليس إذَّا [ هو بنفسه أ وحده كافياً في وجوده . فــــا لا إ عدم له فلا ضد له وما لم يكن محتاجاً إلى شيء أصلاً سوى ذاته فلا ضد له. [٧٤] فصل. الشرّ غير موجود أصلاً ولا في شيء من هذه العوالم، وبالجملة فيها وجوده لاً بارادة الانسان أصلاً ، بل كُلُّها خير . وذلك لأنَّ الشرّ ضربان أحدهما الشقاء المقابل / السعادة . والثاني كلّ شيء شأنه أن يُبلغ . . به الشقاء. والشقاء° شرّ على أنه الغاية التي يصار إليها من غير أن يكون وراء ذلك شر أعظم منه يصار إليه بالشقاء. والثاني الأفعال الارادية التي شأنها أن تؤدّي إلى الشقاء . وكذلك المقابِل لهذين الشرّين خيران ، أحدهما السعادة وهي خير على أنها الغاية من عَيْر أن يكون وراءها غاية أخرى تُطلب بالسعادة . والخير الثائي كلُّ ما نفع بوجه مَّا في بلوغ السعادة . فهذا هو الخير الذي يقابله 🕠 ١٥ وهذه طبيعة كلّ واحد منها ، وليس الشّر طبيعة أخرى غير هذه التي ذكرنا . فالشرآن جميعاً الراديان م وكفلك الخيران المقابلان لها . فأما الخير في العوالم فالسبب الأوَّل وكلِّ أما لزم عنه ''وما لزم عن ما لزم عنه '' وما لزم وجوده عن ما لزم" عنه

١١. ما لشيء ت.

١٢. كفعلهُ ت.

١٣. ني فعل ت .

۱. + د.

۲. ففيه ت.

۳. ان ت.

٤. نفسه ت.

۱. فيأ د.

۲. لیس ت.

۳. انسان ت.

٤. ان ت.

<sup>\* 12415</sup> 

ه. فالشقاء ت.

٦. – ت.

٧. اذاً ت.

۸. ارادتان د .

وكان د.

۱۰. ـ ت.

١١. + عن ما لزم د.

إلى آخر اللوازم . وعلى ١٣ هذا الترتيب أيّ شر٣٣ كان . فإنّ هذه كلُّها على نظام وعدل في الاستيهال. وما كان حصوله الإعن استيهال وعدل فهو كلَّه خير. وقد ظنَّ قوم أنَّ الوجود ، كيفكان ، فهو خير ، ولا وجود ، كيف كان ، فهو شرَّ ، فصاغوا من°! أنفسهم وجوداتٍ متوهمة فجعلوها خيرًا ولا وجودات فجعلوها شرًّا ١٠ . وآخرون ظنُّوا أنَّ اللذَّات كيف كانت هي الخيرات وأنَّ الأذى كيف كان فهو الشرّ ، وخاصّة الأذى اللاحق بحس" اللمسّ . وهوالاء كلّهم غالطون . وذلك أنَّ الوجود إنَّما يكون خيرًا متى كانِ باستيهال ولا وجود شرًّا ^أ متى كان بغير | استيهال / وكذلك اللذات. والأذى ، وأما الوجود11 ولا وجود11 بغير استيهال فهو شرّ وليس شيء من هذه موجودًا في شيء من العوالم الروحانيّة. فإنَّ الروحانيَّة والسهاويَّة ليس أحد يظنُّ فيها شيئاً جرى على غير استيهال. ''وأما الممكنة الطبيعية فليس بحري الأمر فيها على غير استيهال' متى احتفظ بالاستيهال فيها ولم ٢١ يطلب فيهما الاستيهالات (٢٣ التي هي ٢٣ الارادية. فإن الإستيهالات ٣٠ في الطبيعة ٢٣ المكنة إمّا بالصورة وإمّا بالمادّة وما يستأهله كلُّ شيء فإمَّا على الأكثر وإمَّا عَلَى الأقلِّ وإمَّا عَلَى النَّسَاوي وما ينالها من َ ذلك فلا يخرج عن هذه فهي إذًا كُلَّـها خَيْرَ . ۚ ۚ ۚ فَالْحَيْرات ضروب ٢٩ ، ضرب لا يقابله شرّ أصلاً وضرب يقابله ٢٠. وكذلك كلّ شيء طبيعي كان مبدأه فعلاً إرادياً ، فإنَّه قد يكون خيرًا ويكون شرًّا . وإنَّما الكلام ها هنا فيما كان طبيعياً محضاً لا يشاركه إراديّ أصلًا .

. ۱۹. الموجود، موجود ت.

۵۸ و

۲۰۲. – ت.

٢١. وليس ت.

۲۲. – ت (هي – في هامش د).

۲۳. الطبيعية ت.

۲۶. فالحير اذا ضربان ت ـ

۲٥. + شرور ت .

۱۲. على ت.

۱۳. شي ت.

١٤. خصوصا د.

القاء ت. ١٥

شروراً ت. '.

١٧. لحس ت.

۱۸. - ت.

[٧٥] فصل. وقوم ظنّوا أن عوارض النفس كلّها وما يكون عن الجزء النزوعيّ من النفس هي الشرورا . وآخرون رأوا أن القوّة الشهوانيّة والغضبيّة هما الشرا . وآخرون رأوا ذلك في القوى الأخرا التي بها تكون الانفعالات النفسانيّة مثل الغيرة والقسوة والبخل ومحبّة الكرامة وأشباه ذلك . وهو لاء أيضاً غالطون . وذلك أنّه ليس ما صلّح أن يُستعمل من الخير ومن الشرّ جميعاً هو خير أو شرّ ، فإنّه ليس بأحدهما أولى منه بالآخر . الإما أن يكون خيرًا وشرًا معاً ، وإما الأم يكون ولا واحد منها ، بل إنّما يكون كلّ / واحد من هذه شرورًا إذا استعملت فيا ينال به السعادة لم تكن استعملت فيا ينال به السعادة لم تكن شرورًا بل تكون كلها النجون كلها النجون كلها النها بدالها المعادة الم تكن

۸ه ظ

١٥٢

[٧٦] فصل . إن قوماً يقولون إن السعادة اليست هي ثواباً على الأفعال التي شأنها أن ينال بها السعادة ، ولا هي عوضاً ممّا ترك إ من الأفعال التي ليس شأنها أن تنال بها ، اكما أن العلم الحاصل عن التعلم ليس هو ثواباً على التعلم المنقد م قبله ، ولا عوضاً من الراحة التي كان يكون عليها لو لم يكن يتعلم فتركها وآثر الكد مكانها . ولا أيضاً لو تبع المعلم الحاصل عن التعلم لذة كانت تكون تلك اللذة جزاة على التعلم اولا عوضاً من الكد والأذى الذي لحقه عندما تكون تلك اللذة جزاة على التعلم الولا عوضاً من الكد والأذى الذي لحقه عندما آثر التعلم وترك الراحة حتى تكون هذه اللذة عوضاً من لذة أخرى تركها ليتعوض منها هذه الأخرى . بل السعادة غاية شأنها أن تنال بالأفعال الفاضلة ، على مثال حصول العلم بالتعلم والدوس وحصول الصنائع عن تعلمها والمواظبة على مثال حصول العلم بالتعلم على ترك الأفعال الفاضلة ولا جزاء على فعل النقائص .

۱. وهو ما ت.

۲. شرور ت.

٣. الشرور ت.

الاخري ت.

ه. ـ ت.

۱. – د.

٧. ـ ت.

٨. ان ت.

۹. ـ ت.

١٠ خيرات كلها ت .

١. \_ ت

۲. ليعوّض ت.

٣. عن التعلم ت.

فلذلك كلَّ من اعتقد هذا في السعادة ورأى مع ذلك أنَّ ما يفوته ممَّا يتركه هو من جنس ما يتركه ، فإن " فضائله قريبة من أن تكون نقائص . وذلك أن " العفيف الذي إنها يترك اللذات المحسوسة كلتها أو بعضها إنهما يكون ليعتاض مكان ما ترك لذَّة أخرى من جنس ما ترك أعظم ممَّا ترك ، فيكون شرهه وحرصه على توفير اللذة يحمله / على ترك ما ترك. ومع ذلك فإنه ينبغي أن يكون رأيه أنَّ التي ﴾ تركها كانت له ، وإنَّما تركها ليصير إلى مثلها وزيادة ربح يربحه، وإلاَّ فِكِيفَ يَعُوَّضُ عَلَى تَرْكُ مَا لَيْسَ لَهُ . وَكَذَلْكُ الْحَالُ فِي الْعَدَالَةُ : \*فَإِنَّ العدالة ﴿ الَّتِي تَسْتَعَمَلُ بِأَنْ يَتَرَكُ مَالًّا فَلَا يَأْخَذُهُ إِنَّمَا هُو أَيْضًا شُرَّهُ وحرصٌ على ما يناله ويعتاض منه بتركه إيَّاه . فهو إنَّما يتركه حرصاً على الربح والعوَّض ممَّا يتركه لشيء أن زائد زيادة عظيمة على ما يتركه . فكأنَّه يرى أَنَّ الأَموال كلُّها له ، ما عنده وما عند غيره من جميع الناس ، ولكن يتركها عليهم إذا قدر وتمكن من غصبهم ١ إ عليها ليصير له أضعافاً من الأصل ١١، وذلك مثل ما يفعله المرابي ٢٠ : فليس إذًا يقتني العدالة والعفيّة على أنتها ١٣ خير لذاتهــــا١١ وَلا يَتْرَكُ مَا يَتْرَكُهُ مِن فَعَلَ الشَّرِّ وَالنَّفَاقُصِ لِلْمَاتِهِ لَانَّيْهِ قَبِيحٍ بِنَفْسِهِ ١٠ . وَكَذَلْكَ الحَالُ ١٠ في الشجاع من هوالاء ، يرى أن ١٧ تَفَوَّتُهُ اللَّهُ آتَ آلَتِي لَمَا يُريد ١٨ الحياة العاجلة ليعتاض أمن ذلك لذات من جُنس ما يفوته أعظم ممّا يفوته كثيرًا ، ويُقدم على الشر"١١ الذي يكرهه خوفاً من شر هو أعظم منه ، فهو يرى أن الإقدام على الموت هو شرّ إلاّ أنّه يخاف شرًّا أعظم منه . فلذلك يجد ٢ هذه المظنون٢١

۱ ٤. كانت ت.

<sup>&#</sup>x27; ه. الذي ت.

٦. غير واضحة تماماً في د ؛ ــ في ت.

٧. ــ ت.

<sup>. 0 = . ,</sup> 

۸. ترك ت.

۹. پشي ت.

۱۰. غبضهم د.

الاجرأت.

۱۲. المرنی د ۴ ـ ت .

١٣. انها ت.

١٤. لذاتهما ت.

١٥. بمقته ت.

<sup>. . - . 17</sup> 

<sup>.</sup> ۱۷. انه د ب ت .

۱۸. ت ؛ غير واضحة في د .

<sup>14.</sup> الشي د.

۲۰. تجد د .

۲۱. التي يطنون ت .

أنَّها من الفضائل، هي إلى أن تكون رذائل وخسائس أقرب منها إلى أن تكون فضائل. وذلك لأنَّه ليس جوهرها وطبيعتها طبيعة الفضائل في الحقيقة ولا قريبة منها ُبل هي من جنس النقائص والخسائس.

[٧٧] فصل. الفاضل إنها يفوته اللوت أن يستكثر / من فعل ما یزداد<sup>۲</sup> به سعادهٔ بعد موته ، ولذلك یكون جزعه من الموت لیس جزع من یری أنَّه يناله بالموت شرَّ عظيم جداً أو جزع من يرى أنَّه يفوته بالموت خير عظيم كان قد حصل له فخرج عن يده ، بل يرى أنَّه لا ينال؛ بالموت شرًّا° أصلًا ،' ويرى أن ً الخير الذي كان قد حصل له إلى وقت موته هو معه ولا يفارقه بالموت . بل إنَّما يكون جزعه جزع من يرى أنَّ الذي يفوته "هو ربح ما كان يناله لو بقي يزيده على ما حصل له من الخبر . فهو قريب من جزع من يرى أن الذي 🕠 . . يفوته ليس رأس مال بل ربح كان يُقَدَّره ويرجوه ، فلا يفزع أصلاً بل يحبّ البقاء ليزداد من فعل ألخير الذي يُزداد به سعادة .

101

[٧٨] فصل. ليس يتبغي الفاضل أن يستعجل الموت بل ينبغي أن يحتال في البقاء ما أمكنه ليزداد من فعل ما يُسعد به ، ولئلا يفقد أهل المدينة نفعه لهم بفضيلته ﴿ وَإِنَّمَا يَنْبَغِي أَنْ يُقَدُّم عَلَى الموت إذا كان نفعه لأهل المدينة ﴿ وَوَ بموته أعظم من نفعه لهم في مستقبل حياته . وإذا " حل به الموت كرُّها فليس . ينبغي أن يجزع بل أن يكون فاضلاً فلا يجزع منه أصلاً ولا يفزعه حتى يذهل، وْإِنَّمَا يَجْزَعُ مِنَ المُوتِ أَهِلِ المُدنِ الجَاهِلِيَّةِ وَالفَسَّاقِ. أَمَّا الجَاهِلِيَّةِ فَلَمَا يَفُوتُهُم من الخيرات التي يخلّفونها من دنياهم بالموت وهي إمّا اللذّات وإمّا الأموال

<sup>+</sup> انما ت.

بفضيلة د.

فاذات.

فانه لا ت.

٥ . د .

اما د. ٠,٦

ىفوق د ؟

۲. پراد د .

السعادة د. ٠,٣

يناله ت.

شر ت. ٠,٥

٦. – ت.

وإما الكرامات وغير ذلك من خيرات الجاهلية. وأما الفاسق فلأجل شيئين: أحدهما ما يفوته عما يخلفه من دنياه والثاني / لأنه يرى أن السعادة تفوته بموته، فهو في ذلك أشد جزعاً من الجاهلية لأن أهل الجاهلية لم يعلموا السعادة أصلاً بعد الموت فيروا أنها تفوتهم. وهوالاء اقد علموها فلحقهم عند موتهم من الجزع والأسف على مسا يظنون أنه يفوتهم، وندامة اعظيمة على ما قد موه في حياتهم، فيموتون وهم مغتمون من جهات كثيرة.

[79] فصل . المجاهد الفاضل إذا خاطر بنفسه فليس يخاطر وعند نفسه أنه لا يموت بفعله ذلك ، فإن هذا حق ؛ ولا أيضاً لا يبالي إن مات أو عاش ، فإن هذا تهور . بل يرى أنه عسى أن لا يموت وعسى أن يتخلص . ولكن لا يفزع من الموت ولا يجزع إذا حل به ، ولا يخاطر بنفسه وهو يعلم أو يظن أن الذي يلتمسه يناله بلا مخاطرة ، بل إنتما مخاطر بنفسه متى علم أن الذي يلتمسه يفوته ولا يتاله إذا لم يخاطر . ويرى أنه إذا خاطر عسى أن يناله أو يرى أنه بنال ذلك أهل المدينة لا محالة من فعله ذلك ، مات أو عاش . ويرى أنه إن سلم شاركهم وإن إمات كال أولئك ، ويفوز هو بالسعادة "بفضيلته المتقدمة" و بما بذل الآن من نفسه .

[٨٠] فصل . إذا مات الفاضل أو قُتل فلا ينبغي أن يُناح عليه بل يُناح عليه بل يُناح على أهل المدينة بمقدار غنائه فيها ، ويتُغبط بالحال التي صار إليها على مقدار سعادته . ويتُخص المجاهد الذي قتل في الحرب أن يتُمدح مع ذلك على بدله نفسه دون أهل المدينة وعلى إقدامه على الموت .

٧. يخلف ت .

۸. ـ ت.

بسعادة ت.

١٠. علموا ت.

۱۱. ندامة ت.

أحمق ت .

۲. یجزع ت.

۳. فان ت.

٤. نالوه ت.

ه. بفضيله متقدمة ت.

٦. ولما ت.

ال ينبغي أن يناخ على الفاضل إذا مات

د (عنوانَ في آلهامش) .

۲. علمه د.

۲۲ و

[٨١] فحمل. قوم من الناس / يرون أنَّ الإنسان الذي ليس بحكيم إنَّما يصير حكيماً بمفارقة النفس البدن بأن يبقى البدن غير ذي نفس ، وذلك هو الموت . فإنا كان حكيماً قبل ذلك ازدادت حكمته بذلك وتمتَّت وكملت أو " صارت أكمل وأفضل . ولذلك يرون أن الموت كمال وأن مقارنة النفس للبدن؛ فشر" . وآخرون يرون أنَّ الإنسان الشرّير إنَّما يكون شرّيرًا بمقارنة النفس البدن ، وبمفارقته يصير خيـرًا . فيلزم هوًلاء أن يقتلوا أنفسهم وأن يقتــــلوا الناس٬ . فيلتجئون بعد ذلك إلى أن يقولوا نحن مدبّرون بالله وبالملائكة وبأولياء الله ، ونحن فلا نملك ذلك من أنفسنا لا مقارنة النفس بالبدن ولا مفارقتها فينبغي أن ننتظر ' حــل من قرن بينها ولا نتولتي نحن حلها ، وذلك لأن الذين يدبروننا أعلم بمصالحنا منيًّا ! . وآخرون يرون أن مفارقة النفس للبدن ليست مفارقة بالمكان ولا مفارقة بالمعنى ولا أن يتلف البدن وتبقى النفس أو تتلف النفس ويبقى البدن غير ذي نفس . بل معنى مفارقة النفس هو الأ تعتاج في قوامها إلى أن يكون البدن مادة لها ، وان لا تحتاج في شيء من أفعالها إلى أن تستعمل آلة هي١٢ جسم ولا أن تستعمل | قوّة ١٣ في جسم ولا أن تحتاج إلى أن تستعين في شيء من أفعالها بفعل قوَّةً " في جسم أصلًا ، فإنها ما دامت محتاجة إلى شيء من هذه فليست مفارقة ، وذلك إنها ١٤ تكون النفس ١١ التي تخص الإنسان ، وهو العقل النظري ، فإنه إذا / صار بهذه ١٠ الحال ، صار مفارقاً للبدن سواء كان ذلك البدن يحيي ١٦ بأن١٧ يغتذي ويحس ، أو كانت قوَّته التي بها يغتذي ويحس

وان د .

لذلك ت. ٠,٢

اذا د. ۳.

اليدن ت. ٤.

قشر د ؛ نَسْر ت .

بمفارقة ت. ٦.

النفس ت .

<sup>+</sup> تعالى ت. ۸.

<sup>۔</sup> ث.

١٠. ننطز د ؛ سنظر ت .

١١. - ت .

١٢. د (في الهامش).

۱۳. – ت.

١٤. يكون للنفس ت .

<sup>10.</sup> لهذه ت.

۱۲. لحی ت.

۱۷. یکون ت.

104

قد بطلت. فإنها إذا صارت غير محتاجة في شيء من أفعالها ١١ الله إلى الحس" ولا إلى التخيّل ٢٠ ، فقسد صارت إلى ١١ الحياة الأخيرة ٢١ . وحينئذ يكون تصوّره لذات المبدأ الأوّل أكمل إذ٣٦ كان إنّما يهجم٢١ العقل على ذاته من غير حاجة به إلى أن يتصوره ٢٠ بمناسبة أو مثال. وليس يصل إلى هذه الحال إلاَّ بالحاجة المتقدَّمة التي كانت له إلى أن يستعين بالقوى٢٦ الجسمانية وبأفعالها في أن يفعل أفعالها. وهذه هي الحياة الأخيرة ٢٦ التي يرى فيها الإنسان ربَّه لا۲۷ يضام۲۸ في رويته وينُعنَى۲۹ .

[٨٧] فصل . كل ما كان وجوده بتركيب وتأليف على أي جهة كان ذلك التركيب والتأليف، فهو ناقص الوجود من قيبل أنَّه يحتاج في قوامه إلى الأشياء التي منها ركب ، كان ذلك تركيب كم أو تركيب مادة وصورة أو غير ذلك من أصناف التركيبات.

[٨٣] فصل. أن يفعسل الشيءُ آخرُ هو أن يلزم ذلك الآخر 'عن الشيء' ، وفعَّل الشيء آخر هو لزوم ذلكِ الآخر عن الشيء. والشيء يكون فاعلاً لآخر " متى كان يلزم عنه ". والقاعل الشيء هو اللازم عنه ذلك الشيء وما يفعل آخرُ \* فيه ما لا يمكن أن يلزُم عنه ذلك الآخر ما لم يتحرّك وذلك كليّا ﴿ كان يستفيد بحركته حالاً يفعل بها وحدها أو حالاً تنضاف إلى ما كان له قبل ذلك ، فيفعل ذلك الآخر باجتماع | الثانية والأولى<sup>٧</sup> فيكون بمجموعها<sup>٨</sup> يفعل

۲۹. -- ت.

عنه د (عن الشيء ــ في الهامش) .

وعلي فعل د .

للآخر ت .

4. الآخر ت.

الآخر ت.

کل ما ت.

الى الأولى ت .

٨. عموعها ت.

١٨. امثالها د.

119 - ت.

۲۰. التخييل ت .

۲۱. -- د.

٧٧. الآخرة ت.

۲۳. اذا ت.

۲٤. يهجم ت ۽ يحجم د ٩.

۲۵. پنصور د .

٢٦. بالقوة ت.

۲۷. ولا ت.

۲۸. يضام د ۱۰ يضام ت.

۱۲ ظ

۲۲ و

۱۵۸

ذلك الآخر . وذلك / إنَّما يكون فيما كان ما \* يوجد له أوَّلاً غير كافٍ في أن يفعل به دون أن ينضاف إليه ''شيء آخرُ'' وما كان إنها يفعل آخرَ بأن يتحرُّك فهو محتاج غير كاف بجوهره في أن يلزم عنه شيء آخر ممَّا شأنه أن يلزم عنه وأن يحدث عنه ما شأنه أن يحدث عنه وان يفعل ما شأنه أن يفعل . فإذًا كلُّ ما هو كافٍ بجوهره وبما له من الوجود في أن يفعل آخرَ فليس يفعل ما يفعل ولا يلزم عنه ماً يلزم عنه بأن يتحرك أصلًا.

[٨٤] فصل . أيّ فاعل شيئاً مّا علَم ' أنّ فعله ذلك الشيء في وقت ما أصلح أو خير ، أو فعل ذلك الشيء ليسُ بأصلح أو شرّ ، فإنَّما يؤخَّر فعل ذلك لعائق له عن فعل ذلك الشيء . فإن الفساد الذي يراه ويعلمه أنَّه يعرض لذلك الشيء إن فعله في ذلك الوقت هو العائق له . فينبغي أن يعلم ما سبب الفساد في ذلك الوقت وما سبب الصلاح يعد ذلك فإن لم يكن للفساد سبب، فليس أن لا يكون أولى من أن يكون أ فكيف لم يقع . ومع ذلك هل ذلك الصانع له قدرة على إزالة الفساد الواقع في فعله في ذلك الوقت أم لا. فإن كانت له قدرة فليس وقوعه أولى من أن لا يُقْعِ وليس كونه في وقت من الأوقات ممتنعاً على صانعه . وإن لم تكن له؛ قدرة على إزالة الفساد، فسبب الفساد أقوى، فليس للصانع من نفسه كفاية تامّة في أن يكون ذلك الشيء على الاطلاق٬ ، وله مع ذلك ضد في فعله وعائق عنه . وعلى كل وجه فليس هو إذًا كافياً / وحده في أن يتم " ذلك الفعل بل هو زوالر سبب الفساد وحضور سبب الصلاح . ^فإنه إن كان بذاته وحدها هو سبب الصلاح ١٦٠ فالصلاح من الفعل كان ينبغي أن يكون غير مزايد \* في الزمان بل يكونان معاً ، فلذلك يلزم أن يكون الفاعل مني كان

ـ ت.

١٠. الشيء الآخر ت.

علم ت ؛ على د .

٢. العائق ت.

فان ت. ٣.

٤. - د.

<sup>+</sup> ذلك ت .

<sup>+</sup> له ت.

وزوال د.

متأخر ت.

مكتفيًا في نفسه وحده ' أن بحدث عنه شيء ما لم يتأخّر وجود ذلك الشيء عن وجود الفاعل.

[60] فصل . يقال في الإنسان إنه عاقل وإنه يعقل متى اجتمع له شيئان . أحدها أن يكون له جودة تمييز لما ينبغي أن يُوثر أو يُجتنب من الأفعال . والثاني أن يستعمل الأفضل من كل ما وقف عليه بجودة تمييزه . فإنه إذا كان له جودة تمييز (واستعمل مما ميزه أردأه وأردله قبل فيه إنه داعية أو حب أو حبيث! . وقد يُستعمل قولنا أن فلانا له عقل الآن مكان قولنا تنبه على ما كان غافلاً عنه ، ويستعمل بدل قولنا فيهم ما دل عليه عبارة المخاطب له وارتسم في نفسه . وقد نقول أنه عقل ، نريد به صحلت فيه المعقولات متصورة مرتسمة في نفسه ، ونقول فيه أنه عاقل ، ونحن نريد بقولنا حصلت المعقولات في نفسه ، هو أن يعلم المعقولات . فإنه لا فرق ها هنا بين أن يقال عقل وبين أن يقال عم وبين العاقل وبين العاقل وبين المعقولات وبين المعلومات . والمتعقل هو أن يكون له جودة روية في استنباط ما ينبغي أن يفعل على رأي ارسطوطاليس من يكون له جودة روية في استنباط ما ينبغي أن يفعل على رأي ارسطوطاليس من الفضيلة الحلقية . فأما ما يعنيه الجدليون في / قولم إن هذا كان مع ذلك فاضلاً بالفضيلة الحلقية . فأما ما يعنيه الجدليون في / قولم إن هذا الجميع ، فإن بادئ بادئ المؤي المنتول عند الجميع ، فإن بادئ المؤي المشترك عند الجميع ، فإن بادئ المؤي المعقل أو ينفيه العقل فإنه عند الجميع ، فإن بادئ المؤي المشترك عند الجميع ، فإن بادئ المؤي المشترك عند الجميع ، فإن بادئ المقل .

[٨٦] فصل . إن قوماً من الناس يقولون في السبب الأوّل إنه ليس يعقل ولا يعلم غير ذاته . وآخرون يزعمون أن المعقولات الكليّة كلّها حاصلة له دفعة واحدة أ ، وأنه يعلمها ويعقلها معا بلازمان ، فكلّها مجتمعة في إ ذاته "

۲۲ ظ

٧. ارسطالیس د.

۰. ارسطانیس

۹. مده ت.

<sup>, ... ...</sup> 

٠١٠ -- د . ٠

۱. – د.

۲. وكلها ت.

۳. + معا ٿ.

۱۰. + في ت.

١. ـ ت.

۲. نبيه د.

٣. أو ارتسم ت.

<sup>£.</sup> يقال د<sup>ا</sup>.

ه. ـ ت.

۳. عئه د.

معلومة له ﴿ دَائُماً بِالفَعَلِ لَمِ تَزَلُ وَلا تَزَالُ ۚ . وَآخِرُ وَنَ يَزَعُمُونَ أَنَّهُ مِعَ مَا أَنَّ المعقولات ِ حاصلة له يعلم الجزئيات المحسوسة كلُّها ويتصورها وترتسم له ، وأنَّه يتصوّر ويعلم ما هو الآن غير موجود وسيوجد فيا بعد ، وما كان فيا مضى وتصرّم وما هو الآن موجود. وهو لاء يلزمهم أن يكون الصدق والكذب والاعتقادات المتضادة تتعاقب على معقولاته كلتها ، وأن تكون معقولاته غير متناهية ، وما كانِ منها ، موجبًا يصير سالبًا ، وكذلك السالب يصير في وقت اخر موجبًا، وأن يعلم فيما مضى أشياء بلا نهاية . فمنها ما يعلمه أن يكون في المستقبل ، ومنها^ ما يعلم أنّه موجود الآن . ر ومنها ما يعلمه أنّه قد كان ثم يوجد في أوقات بلا نهاية ' قبل ذلك الآن ، وهو الوقت المفروض ، وبعده في أوقات بلا مهاية ' يعلم تلك المعلومات على ضروب مخالفة ١١ لما يعلمه منها هي بأعيانها في وقت آخر . وذلك إن وضَعْت مثالًا لللك تبيين لك وظهر . فضع المثال على ذلك زمان / هرمس أو زمان الإسكندر ؛ "أفإن كان ما" يعلمه في زمان الإسكندر كاثناً في الزمن الحاضر الذي يقرب من الآن في ذلك الوقت وقد١٣ كان يعلمه قبل ذلك بأحقاب كثيرة أنَّه سيكون تُم هو يعلم معد ذلك بزمان آخر أنَّه قد كان . فهو يعلم ذلك الشيء في الزمان الذي كان في ١٤ زمان الإسكندر موجودًا في ثلاثة أزمنة بثلاثة أحوال من العلم وذلك أن ١٠ يعلمه قبل زمان الإسكندر أنه ١٠ سيكون ويعلمه في زمان الإسكندر نفسه أنهاا كائن حاضر ويعلمه بعد ذلك أنَّه قد كان ثم ١٠ فرغ وانقضى . ثم كذلك ١٨ إذا قيست ١١ حال زمان زمان أو حال سنة سنة أو شهر شهر أو يوم يوم على كثرة عدد ذلك واختلاف أحوَّاله .

بالفعل دائماً لم يزل ولا يزال ت.

ه. والاعتقاد د.

٦٠. وقتأ د.

ومنه ت.

۹. ومات.

۱۰. سر د .

عنلفة ت.

١٢. فان ما كان ت.

١٣. قد ت.

١٤. وفي ت.

۱۰. س ت.

١٦. بانه ت.

۱۷. و ت.

۱۸. لذلك د.

١٩. فتشت ت.

وكذلك حال الأشخاص وما يتعاقب على شخص شخص من أصناف إ التغاير " مثل أن يعلم أن زيدًا ولي لله طائع نافع لأوليائه ، ثم يعلمه عدوًا لله عاصياً ضارًا لأوليائه . وكذلك من أحوال البقاع وحركات الأجسام المكانية واستحالة بعضها إلى بعض . فهذا " الرأي يوول بأصحابه" إلى شناعات قبيحة وتتفرع عنه آراء سوء تكون سبباً لشرور عظيمة مع قبحه وما يلزم عنه من أنحاء التغاير " والاستحالات في نفس العالم وتعاقب الحوادث عليها" وما أشبه ذلك .

[AV] فصل . قد اعتقد خلق كثير في عناية الله تعالى بخلقه اعتقادات مختلفة . فنهم من زعم أنه يتعنى بخلقه كما يتعنى الملك برعبته وبمصالحهم من غير مباشرة الأمر واحد / واحد منهم ولا توسط بينه وبين شريكه أو زوجته بل بأن يجعل لذلك من يتولاه ويقوم به ويفعل في أمره ما يوجبه الحق والعدل . وآخرون رأوا أن ذلك غير مقنع حتى يتولاهم ويتولنى لهم هو تدبير واحد واحد . من خلقه في شيء شيء من أفعاله ومصالحه ولا يكل أحد امن خلقه والحد . من خلقه في شيء من أفعاله ومصالحه ولا يكل أحد امن خلقه الشركاء والمعاونين . فيازم من ذلك أن يكون هو المتولني لكثير من الأفعال التي هي نقائص ومذهومات وقبائح وغلط من يغلط وفحش القول والفعل . ومتى التي هي نقائص ومذهومات وقبائح وغلط من يغلط وفحش القول والفعل . ومتى قصد كل واحد من خلقه إلى الحيلة معلى بعض أوليائه أو الإبطال قول مبن هو محق وعلى مبن الأفعال الوسيان هو محق أو على مثل المؤلف والقتل والسرق اوما هو أقبح من ذلك مثل المؤلف الوسيان ويطرد هذا في الزناء والقتل والسرق اوما هو أقبح من ذلك مثل المؤلف وجب نفي والسكارى والمجانين . وإن نفوا بعض ذلك عن أن يدبره أو يعين عليه وجب نفي

17.

۲۰. التغايير د.

۲۱. وهذا ت .

۲۲. أصحابه ت.

۲۳. 🖵 ټ.

١. الرب ت.

۲۰. ـ ت.

۳. توسل ت.

٤. ـ ت.

ه. منهرت.

٦. الخليقة ت.

٧. هذا ت.

٨. الجملة ت.

ابطال قول حق ت .

١٠. واقبَح من ت.

171

٦٤ و

جميعه . وهذه أصول لآراء سوء وسبب لمذاهب رديثة فاسدة ١٠ . |

[٨٨] فصل. ليست السياسة على الإطلاق جنساً لسائر أصناف السياسات! ، بل هي كالإسم المشترك لأشياء كثيرة تتقق فيه وتحتلف في ذواتها وطبائعها ، ولا شركة بين السياسة الفاضلة وبين سائر أصناف السياسات الجاهلية .

[14] فصل . السياسة الفاضلة هي التي ينال السائس بها نوعاً من الفضيلة لا يمكن / أن يناله الآبها ، وهي أكثر الله عكن أن يناله الإنسان من الفضائل . وينال المسوسين من الفضائل في حياتهم الدنبوبة والحياة الأخبرة الما لا يمكن أن ينال إلا بها . أما في حياتهم الدنبوية فإن تكون أبدانهم على أفضل الهيئات التي يمكن في طبيعة واحد واحد منها أن يقبلها ، وتكون أنفسهم على أفضل الحالات التي يمكن في طبيعة نفس نفس من أنفس الأشخاص وفي قوتها من الفضائل التي هي سبب السعادة في الحياة الآخرة ، ويكون عيشهم أطيب وألذ من جميع أصناف الحياة والعيش الذي لغيرهم .

[90] فصل . عسير وبعيد أن تلزم أفعال رئيس من روساء الجاهلية صنفاً من أصناف السياسات الجاهلية خالصاً لا بشوبه شيء من غير ذلك الصنف ، إذ كان كل واحد منهم إنها تصدر أفعاله عن رأيه وظنونه ودواعي نفسه لا عن علم وصناعة مقتناة . فلذلك صار الموجود إنها هو سياسات ممزوجة " من هذه السياسات الجاهلية أو من أكثرها .

[٩١] فصل . إنها قنين المتقدمون هذه السياسات الجاهلية لأن العلم إنها يُحفظ ويُضبط بالقوانين الكلية ، وإن كانِ الموجود من سياسات

٥. الاحوال ت.

٦. + عيش ت.

٨ ٨ ٢ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢ ٠٠٠ ٢

۲. ـ د.

قنون ت .

۲. پحیط ت.

٣. القوانين ت.

١١. فاحشة ت.

السياسة ت.

٢. فلا ت.

۱. بنالها د.

۲. أكبرت.

في الآخرة ت.

يفنتيها ت.

111

۲۶ ظ

الجاهلين أ. كثيرًا سياسات مركبة . لأن من عرف طبع سياسة سياسة أمكن أن يعرف السياسة الموجودة ممَّاذاً هي مركبة ويحكم عليها بحسب ما بجد | من تركيبها وبحسب ما عرف من طبيعة كل صنف من الأصناف البسيطة . وكذلك الحال في جميع الأشياء العمليّة <sup>٧</sup> ممثل الخطابة والسوفسطائيّة / والجدل والصناعة الشعريّة . فإنَّ المستعمل لها الذي ليس له^ علم بها ، وإنَّما يظنَّ ويحسب أنَّه يستعمل البرهان ، كثيرًا ما يوجد يستعملها مختلطة اختلاطاً مختلفاً .

[٩٢] فصل . إن كل صنف من أصناف السياسات الجاهلية يشتمل على أصناف مختلفة متباينة جداً . فمنها ما هو في غاية الرداءة ومنها ما ضرره يسير ومنفعته كثيرة بحسب قوم بأعيانهم . وذلك أن حال السياسات ونسبتها إلى الأنفس كحال الأزمان ونسبتها إلى الأبدان ذوات الأمزجة المختلفة . وكما أنَّ ابعض الأبدان يصلح في مزاجه وحاله في زمان الخريف وبعضها يصلح في زمان الصيف وبعضها يوجد الأصلح له والأوفق في أمان الشتاء وبعضها يصلح " جدًا في زمان الربيع ، كذلك حال الأنفس ونسبتها إلى السياسات. على أنَّ الأبدان تكاد أن تكون أصولها التي تركب عنها أشد المصارا من الهيئات والسيّر . وذلك أن الحيثات والسيّر يتركبّ عن أشياء طبيعية وإرادية تكاد أن تكون بلا نهاية 'بعضها بالقصد' وبعضها بالاتفاق. وكثير من أهل السنن' يتقلُّب في الشقاء وهو لا يعلم بذلك. فأمَّا المرضى وذوو الأمزجة الرديئة فيكاد أن لا يخفى ذلك عليهم ولا على من تفقُّد أحوالهم.

[٩٣] فصل. إنّ أصناف القوّة التجريبيّة تختلف بحسب اختلاف المواضع الني تستعمل فيها وبحسب الصنائع التي تقترن بها وبحسب المستعملين لها، كما تختلف صناعة

الجاهلية ت.

يقرطس و ت.

ومن ماذا ت.

العلمية والعملية ت.

<sup>۔</sup> ت. ۸.

الايدان بعضها ت (بعضها سمضافة).

توجد حاله صالحة ت .

<sup>+</sup> اصول ت.

على ت. ٥.

\_ ت.

السير ت.

, 70

175

الكتابة / بحسب الصنائع التي تستعمل فيها وبحسب المستعملين لها . وذلك أن الذي يستعمل من الصنفين جميعاً في تدبير الملدن الفاضلة فاضل جداً ، أما بالقوّة" التجربيّة؛ فإنّ المتعمّل يستعملها في نشئه ° وتصرّفه بين يدي الرئيس" الأوَّل وتدرَّبه في السياسة الفاضلة؛ فيحدث عن ذلك قوَّة شريفة جدًّا نافعة في السياسة الفاضلة وتبلغ بالمنتهي للرئاسة والذي فيه الرئاسة الفاضلة بالقوة إلى أن تصير رئاسة الفعل . وأشرف أصناف الكتابة هو الم يستعمل منها في خدمة الرئيس الأوَّل والملك الفاضل الآ أنَّه في الشرف والفضل دون القوَّة التجربيَّة \* التي يستعملها الرئيس الأوَّل . فالشريف على الاطلاق من القوَّة التجربيَّة ُ أشرف من الشريف من صناعة الكتابة . فأما ما يُستعمل من القوّة التجربية أ في أدُّون سياسات الجاهليّة ، وهي سياسة التغلّب ، فشرّ أُ وأُخس أَ من جميع ما يستعمل من الكتابة في سياسة أ التغلُّب شرَّ وأخسَّ من ١١ أصناف الكتابية المستعملة في ساثر السياسات والصناعات وما يستعمله السوقة ، ١٢ وبحسب شرف ما١٢ يستعمل من الكتابة في خدمة الملك الفاضل والرئاسة الفاضلة على سائر ما يُستعمل في المدينة من ساثر أصناف الكتابة . وكذلك الله تكون خساسة ما يُستعمل من الكتابة في خدمة التغلّب وضرره وزيادة شرّه وبلائه على سائر أصناف الكتابة، وبحسب شرف ما يُستعمل / من القوَّة التجربيَّة للمتعقل والرئيس الأوَّل على ما يخدم به من الكتابة تكون خساسة ما يستعمله المتغلّب من القوّة التجربيّة على ما يخدم به

من الكتابة . وبالجملة فإن كل شرف ١٤ يفضل على ما ١٥ هو دونه من نوعه

ه۲ ظ

من د (ني – ني الهامش) .

۲. – د.

٣. في القَوْة ت.

النجريبية ت.

ه. نشيه د، *ت*.

٦. الرسول ت.

۷. رئاسته ت.

۸، هی ت.

فاخس وشر د ؛ اخس وشر ت .

١٠. سير ت .

۱۱. + سائر ت.

١٢. اشرف تما ت.

١٣. كذلك ت.

۱٤. شريف د.

۱۵. اسَن د.

إذا استُعمل في الرئاسة الفاضلة ، وهو " حسيس ضار يزيد في الحسة إ والضرر على سائر ما كان من نوعه إذا استُعمل في السياسة التغلبية . وكذلك سائر القوى النفسانية التي يشرف بها الإنسان مثل التمييز وما تبعه " هو " في الأخيار من الناس سبب لكل خير ، فهو شريف جداً فاضل . وفي الإنسان الشرير سبب لكل شرّ وفساد ، وهي في الملك المتغلب سبب لأضعاف الشرور التي تكون سبباً لها فيمن ليس "هو رئيساً" . ولذلك لم يسموا القوة الفكرية التي يستنبط بها ما هو أنفع " في غاية هي شرّ فضيلة فكرية بل سموها بأسماء أخر مثل خبث ["وجريرة وحيلة" . ويكاد" أن تكون الأشياء الإنسانية التي أعز مثل خبث الإرادية والصنائع في المدينة التغلبية شروراً وآفات وأسباباً لإنات تعدث في العالم . فن " ذلك حرّ على الفاضل من الناس المقام في السياسات الفاسدة ووجبت عليه الهجرة إلى المدن الفاضل من الناس المقام في زمانه بالفعل. وأما إن كانت معدومة ، فالفاضل غريب في الدنيا وردي العيش ، الموت خير له من الحياة .

[42] فصل . في منافع الجزء النظري في الفلسفة وأنه / ضروري في الجزء العملي من وجوه : أحدها أن العمل إنها يكون افضيلة وصوابا متى كان الإنسان قد عرف الفضائل التي هي فضائل بالحقيقة حق معرفتها وعرف الفضائل التي يُظن بها أنها فضائل وليست كذلك حق معرفتها ، وعود

١٦. هو ت .

<sup>10.</sup> يتبعه ت.

<sup>.</sup> ١٨. فهو ت

۱۹. له َرئيس ت.

۲۰. نافع *ت* .

۲۱. وحيَّلة ومكيدة ت.

۲۲. ویکون ٔ د.

۲۳. + اجل ت.

۱. ان د.

التي تظن بها انها فضائل فضيلة وصواباً متى كان الإنسان قد عرف الفضايل التي هي فضايل على الحقيقة حق معرفتها وعرف الفضايل وليست لذلك حق معرفتها د؛ صوابا وفضيلة متى كان الانسان قد عرف الفضايل التي يظن بها انها فضايل وليست كذلك حق معرفتها ت

نفسه أفعال الفضائل التي هي بالحقيقة" فضائل حتى صارت له هيئة من الهيئات أوعرف مراتب الموجودات واستيهالاتها وأنزل كل شيء منها منزلته ووفيَّاه حقيَّه الذي هو °مقدار ما أعطي° ورتبته من مراتب٬ الوجود وآثر ما ينبخي أن | يوثر واجتنب ما ينبغي أن بجتنب ^ولم يوثر ما يُـظن أنَّه موثرِ ولا تجنُّب ما يظن أنَّه ينبغي أن يُتجنُّب^ . وهذه حال لا تحصل ولا تكمل إلا بعد الحنكة وكمال المعرفة بالبرهان واستكمال العلوم الطبيعية وما يتبعها وما بعدها على ترتيب ونظام حتى يصير أخيرًا إلى العلم ' بالسعادة التي هي بالجقيقة سعادة ، وهي التي تطلب لذاتها ولا تطلب في وقت من الأوقات لغيرها . ''ويعرف كيف'' تكون الفضائل النظرية والفضائل الفكرية سببآ ومبدأ لكون الفضائل العملية والصنائع ٢٠. ، وهَذَا أَجْمَع لا يكون إلاّ يجارسة النظر والانتقال من درجة إلى درجة ومن منزلة إلى منزلة . ولا يمكن غير فلك ": أنَّ الذي يروم أن يتعلم الفلسفة النظرية يبتدئ من الأعداد ثم يُوتقي إلى الأعظام ثم إلى سائر الأشياء التي تلحقها الأعداد " والأعظام بالدات مثل المناظر والأعظام المتحركة ثم إلى الأجسام السماوية / والموسيقي و إلى الأثقال و إلى 1 الحيل، وهذه أشياء تُنفهم وتتصور بلا مادة . ويرتقي قليلًا قليلًا في الأشَيَاء التي تختاج في أن تُنفهم وتتصوّر إلى ١٦ مادّ ة ١١ إلى أن يصير إلى الأجسام الساوية . ثم يضطر ١٧ بعد ذلك إلى إدخال مبادئ ١٨ أخر غير مبادئ ١٨ ماذا وبماذا وكيف ١١ ليكون معيناً له على استعال الأشياء التي يعسر أن تصير معقولة أو لا يمكن دون أن تصير في مواد". فتصير متاخمة "

٣. في الحقيقة ت .

٤. ـ ت.

ە. ــ ت.

٦. ني ت.

٧. ت (ني الهامش).

۸. – ت.

آخرا ت .

١٠. العلوم ت.

۱۱. وقد ت .

١٢. + العماية ت.

۱۳. + وذلك ت.

د (نی الهامش) .

۱۵. وت.

<sup>.</sup> ١٦ – ت

١٧. يصل ت.

۱۸. س ت.

١٩. + ذا ت.

۲۰. ساحا ت.

177

3٧ و

أو ٢١ في الوسط بين الجنس الذي ليس له مبادئ وجود٢٢ إلا مبادئ ٢٣ وجوده وبين الجنس الذي يوجد لأنواعه المبادئ الأربعة. فتلوح له المبادئ الطبيعيّة فيارسها ٢٠ ويستقصي النظر في الموجودات الطبيعيّة ومبادئ | التعليم ٢٠ لها إلى أن يصير إلى مبادئ الوجود . فيصير ما٢٦ يستفيده من مبادئ الوجود له سلّماً ومبادئ تعليم . وإنَّما تصير مبادئ الوجود التي ٢٧ استفادها مبادئ تعليم بالإضافة إلى شيئين . ثم ينتقل إلى العلم ٢٨ بأسباب وجود الأجسام الطبيعية والبحث عن ذواتها وجواهرها وأسبابها . فعندما ينتهي إلى الأجسام السهاويّة وإلى النفس الناطقة وإلى العقل الفعال ، ينتقل أيضاً إلى مرتبة أخرى ، فيضطر به ٢٩ النظر في مبادئ وجودها إلى أن يطلع على مبادئ ليست هي طبيعيَّة ، فيصير ما استفاده من مبادئ وجود تلك الرتبة الثالثة أيضاً مبادئ تعليميّة لهذه الموجودات التي هي أكل وجودًا من الطبيعيّة !". فيصير أيضًا ﴿ إِلَى الوسط بين علمين ، علَّم الطبيعيَّات وعلم ما بعد الطبيعيَّات ، في تربيب الفحص والتعليم . ويطلع أيضاً على مبادئها التي من أجلها كوّنت وعلى الغاية والكال الذي [٢] من أجله ٢٢ كوَّن الإنسان . ويعلم أن " المبادئ الطبيعيَّة التي في الإنسان وفي العالم غير كافية في أن يصير الإنسان بها ٣٠ إلى الكيال الذي لأجل بلوغه كون الإنسان، وأنَّ الإنسان محتاج فيه إلى مبادئ عقليَّة يسعى الإنسان بها نحو ذلك الكمال. فيكون الإنسان قد قارب البلوغ إلى المنزلة والدرجة من العلم النظريّ التي ٣٠ ينال بها٣٠ السعادة ، ويبلغ به النظر من الجهتين جميعاً إلى أن ينتهي إلى موجود لا يمكن

۲۱. و ت.

۲۲. الوجود ت .

۲۳. ماذا ت.

۲٤. فيا رسمها ت.

٢٥. التعاليم ت.

۲۲. يا ٿ.

۲۷. الذي ت.

۲۸. العلوم.ت.

۲۹. ه ت.

۳۰. الطبيعة د .

٣١. التي ت.

٣٢. أجَلها ت.

۳۳. – د.

٣٤. – ت.

**<sup>00.</sup>** الذي ت.

۳۲. به ت.

127

أن يكون له مبدأ أصلاً من هذه المبادئ ، بل يكون هو٣٧ الموجود الأوَّل والمبدأ الأوَّل لجميع الموجودات التي سلف ذكرها . ويكون هو الذي به وعنه وله وجودها بالأنحاء التي لا يدخل عليها^٣ | نقص بل بأكمل الأنحاء التي يكون بها الشيء مبدأ للموجودات، فيحصل٣٩ له معرفة الموجودات بأقصى أسبابها، وهذا هو النظر الالهي في الموجودات. ومع ذلك فهو دائمًا يفحص عن الغرض الذي لأجله كوَّن الإنسان وهو الكمال الذي يلزم أن يبلغه الإنسان ، وعن جميع الأشياء التي بها يبلغ الإنسان ذلك الكمال. فحينتذ يقدر أن ينتقل إلى الجزء العمليّ ويمكنه أن يبتدئ ' فيعمل ما ينبغي له أن يعمله . فأمَّا من أعطي الجزء العمليُّ بوحي يسدد به نُنْ نحو تقدير شيءِ شيءٌ ' ممّا ينبغي أن / يُـُوثر أو يـُـجتنب فإنَّ ذلك نحو آخر . فإن سميًا عاليميّن فإن اسم العلم مشترك لها مثل ما هو مشترك لصاحب العلم الطبيعي وللكاهن " الذي يخبر الكائن من الممكنات. وذلك أن الكاهن ليست له قدرة على العلم بجميع اشخاص المكنات لأن أشخاص الممكن بلا نهاية ، ومن المحال إحاطة العلم بما لا نهاية له . وإنتما له القدرة على إيقاع العلم بما يكون من المحكن الذي اتفق أن خطر بباله أو ببال من سأله عنه . ولأنَّ العلم بما يكون من المكَّن عَلَّم أَنْ مضادٌّ ! الطبيعة الممكن ، فلذلك ليس للكاهن علم بطبيعة الممكن بل إنها العلم بطبيعة الممكن لصاحب العلم الطبيعيّ. فلذلك صار علمها" ليس من جوهرٍ واحدٍ بل هما متضادًّان . وكذلك حال من قد استكمل العلم النظريّ وحال من أوَّحي إليه بتقدير أفعال أهل مدن أو مدينة من غير ٤٦ أن يكون له معرفة بشيء من العلم النظري، ولا بين من يوحي إليه وهو مستكمل للعلم٤٤ النظريُّ وبين من يوحي إليه وليس

۳۷. مذا ت.

<sup>.</sup> ۳۸. علیه د .

٣٩. وتحصل ت.

۰ ≴. شهی ت.

٤١. ة ت.

٤٢. – د.

٤٣. والكاهن ت.

<sup>\$\$.</sup> علما مضادا ت.

٥٤. علمها ت.

<sup>.</sup>ت. – ت.

٤٧. العلم ت .

هو مستكملًا للعلم النظريّ نسبة ولا اتَّفاق في الحقيقة بل الاتَّفاق إنَّما هو في الاسم فقط .

¡ [90] فصل. الفضيلة الفكرية هي التي يقدر بها الإنسان على جودة ۱۲۸ الاستنباط لما هو أنفع في غاية فاضلة مشتركة للأمم الو لأمّة الو لمدينة عند وارد مشترك . ومنها ما يستنبط لما "ينبدال في مُدد قصار وهذه / تسمى القوة ۸۶ و على أصناف التدبيرات الجزئيَّة الزمنيَّة عند ورودَ الأشيَّاء التي ترد أوَّلاً فأوَّلاً على الأمم° أو على أمّة `أو على مدينة` . فأمّا القوّة الفكريّة التي يستنبط بها ما هو أنفُع في غاية هي شرّ ، فليست هي فضيلة فكريّة .

> [97] فصل . كما أن في أبداننا الايمكن أن نقتني فيها جميع أصناف الصحة وأمزجتها أو خلقها أو عاداتها أو حال المسكن " الذي يخصها أو الصناعة التي تتعييش أبها وما أشبه ذلك وهذه حال أكثر الأبدان . وفي المواضع مواضع لا يمكن أهلها أن يقتنوا من أصناف الصحة إلا اليسير ، فكذلك حال الأنفس بأن يكون فيها ما لا يمكن فيه أن يقِتني الفضائل أو أكثرِها ولا يمكنها أن تقتني أ منها إلا اليسير . وليس على السائس الفاصل والرئيس الأول أن يمكن فضائل ^ من طبع نفسه ، وجوهرُ ها ألاً تقبل الفضائل ، وإنَّما عليه أن يبلغ بأمثال هذه الأنفس أكثر ما يمكن فيها وفي وجودها ١٠ أن تبلغه ١١ من الفضائل ١٢ بحسب المنافع ! الأهل تلك المدينة . كما أنّه ليس على الطبيب الفاضل أن يبلغ بالأبدان

١. لام ت. + في ت.

أمة ٰ د .

بہامات. ٣.

الحربية د.

امم ت.

\_ ت, ٦,

الابدان ابدانا ت.

<sup>.</sup> ご ---. ٢

<sup>۔۔</sup> ث . ٠,٣

بتعیشون ت. ٤.

٦. تقتضي ت.

۷. یکتل ت.

۸. + فی د.

۹. غايته ت.

۱۰. – ت.

١١. تبلغ ت .

١٢. الفَضيلة ت.

۱۳. المنافع د .

١٥

التي حالها الحال التي وصَفَّتُ ١٠ إلى أكمل منازل الصحّة وأعلى درجاتها . وإنّما عليه أن يبلغ بها من الصحّة إلى أكثر ما يمكن في طبعها وجوهرها وبحسب أفعال النفس . فإن البدن من أجل النفس والنفس النفس أجل الكمال الأخير وهو السعادة ، وفي ١١ الفضيلة فالنفس من أجل الحكمة والفضيلة ٢٧ .

174

[ [47] فصل. لأبي نصر وجد معلماً بخط الخطابي على ظهر كتاب. قال الا يكاد يوجد إنسان مفطورا من أول أمره على الكمال حتى لا يوجد فيه تفاوت أصلا وان تكون سائر أفعاله وسيرته وأخلاقه تجري على العدل والإنصاف من غير ميل إلى أحد الأطراف أو غلبة من بعض الأضداد على بعض. وذلك لأن الفطرة مصنوعة من متضاد ات قسراها التأليف على الاجتماع ولو خليت وسويت طبائعها لم يقع منها ائتلاف البتة لبعد ما بينها من المشاكلة وتفاوت ما يشتمل عليها من المباينة ، ومع اجتماعها قسراً فلا تومن منافرة يسيرة أو كثيرة يكون من أجلها عدم الاعتدال في الخلفة . وكل فطرة قلت المنافرة في عناصرها كانت إلى الاعتدال أفرب وكليا كثرت المنافرة كانت من الاعتدال أبعد حتى يجري الخلق على نسب متساوية من التنافر والاعتدال بتنافر الطباع واعتدالها .

[48] فصل. ومن كلام أي نصر رضي الله عنه: تنزل انسانين أحدهما قد علم ما في كتب السطوطاليس كلها من الطبيعية والمنطقية والالهية والمدنية والتعاليم وكانت أفعالها كلها أو جلها مخالفة لما هو جميل في بادي الرأي المشترك عند الجميع. والآخر كانت أفعاله كلها موافقة لما هو جميل في بادي الرأي المشترك للجميع وإن لم يكن عالما بالعلوم التي علمها الأول ، فإن هذا الثاني أقرب إلى أن يكون فيلسوفا من الأول الذي أفعاله كلها مخالفة في ادي الرأي المشترك عند الجميع إوكان أقدر على أن يحوز كلها مخالفة في بادي الرأي أن يكون أفعاله ما قد حازه الأول من الأول على أن يحوز ما قد حازه الناني . والفلسفة في بادي الرأي في الحقيقة هي أن يحصل للانسان العلوم النظرية وأن تكون أفعاله كلها موافقة لما هو جميل في بادي الرأي المشترك وفي الحقيقة . والذي يقتصر على العلوم النظرية دون أن تكون أفعاله كلها موافقة لما هو جميل في بادي الرأي المشترك تصدره عادته المتمكنة فيه عن أفعاله كلها موافقة لما هو جميل في بادي الرأي المشترك تصدره عادته المتمكنة فيه عن

١٤. وصفنا ت.

<sup>3 - 10</sup> 

د (في – في الهامش) ؛ وهي ت .

إلى هنا ينتهي نخطوط ديار بكر والفصول التالية هي في مخطوط تشاستر بيني

فقط (٢٨ و – ٢٩ ظ) ، ونرجّح أنّها ليست من النسخة الأصلية . ولذلك سنوردها في الهامش وليس كجزءمن النصّ. كتاب – في الاما

كتاب - في الاصل .

مواففة – في الاصل (مخالفة فوقها) .

أن يفعل الأفعال التي هي جميلة في بادي الرأي المشترك عند الجميع . فلذلك هو أحرى أن تصد و عادته عن أن تكون أفعاله موافقة لما هو جميل في الحقيقة . والذي أفعاله التي قد اعتادها موافقة لما هو جميل في بادي الرأي المشترك عند الجميع لا تصد و عادته عن أن يتعلّم العلوم النظرية ولا أن تصير أفعاله موافقة لما هو في الحقيقة جميل إذ كان بادي الرأي يلزمه أن يفعل "في الحقيقة ما هو واجب" فعله أكثر من أن يفعل ما هو في بادي الرأي يلزمه أن يفعل ما هو في الحقيقة رأي هو رأي قد تُعقب وصُحت بعد التعقب. وبادي الرأي يوجب أن الرأي المتعقب هو أصح من بادي الرأي .

[99] فصل. ومن كلام أبي نصر أيضاً رحمة الله عليه : الاجتماع على الفضيلة لا يقع فيه تباين أصلاً ولا تفاسُدُ لأنَّ الغرض في الفضيلة واحد هو ألخير الذي يراد لنفسه لا لشيء آخر غيره . فإذا كانت الشهوة من الأثنين والقصد منها إنَّما هو لذلك الغرض الذي هو الخبر بعينه، فطريقها إليه واحد ومحبِّتها للشيء بعينه واحدة . فلا يتفاسدان أبدًا ما دام غرضها واحدًا . وإنسّما يقع التفاسد باختلاف الشهوات وتباين الأغراض ، فيكون حينئذ هو التصرّف الذي لا اجتماع معه ﴿ لَأَنْ كُلُّ وَاحد إ غرضه غير غرض الآخر وطريقته غير طريقته . وهي مع قياسها أيضًا فاسدة وشرُّ ليست خيرًا كالغرض الأوَّل والاجتماع الأوَّل على طلب الحقِّ وبلوغ السعادة وميَّة العلم والأشياء الفاضلة . والاجتماع الثاني هو الاجتماع على التكسّب والتعاضد في التجارات والمعاملات لأن كل واحد من المتعاملين والشريكين يريد أن يسلب صاحبة نصيبة ليتوفّر عليه ، وكذلك صاحبُه أيضاً يريد منه ذلك ويعتقد فيه فيكون حينتذ التباين . والاثنان الأولان ليس يجتمعان على شيء خارج عن نفوسها ولا على شيء بحتاج إليه في غيره ولا يكون وُصلة إلى سواه . فلا يقع بينها تباين البتَّة ما دام غرضها واحدًا كما لا يقع بين هذين الآخرين اجتماع البتَّة ما دَّام غرضها متبايناً . وأيضاً فان َّ الحقُّ هو الغرض المقصود في كلُّ شيء وكذلك الخير والفضيلة ، فالطَّالبان الحقُّ قد وقفًا على مطلوبهما وعلماه فليس يختلفان فيه – وغير الحقِّ والفضيلة هو الطريق الذي لا يسلك عليه ، فاذا سلكه الإنسان ضلَّ وتحيُّر – ولم يقعا على غرضها فتباينا لاختلاف غرضها وأنَّها قد سلكا غير الطريق الذي يو"د"ي إلى مطلوبهما وإن كانا لايعلمانه ، لأن" في النفس طلب الحقّ طبعاً وإن كانت تقصّر عنه . ألا ترى أنلَتْ لو قد رت كلّ واحد منها بفضيلة الحقّ والعلم لكان مقرًّا بها محالماً بها وإن كان لا يستعملها لنقصه والعوارض اللاحقة له .

ما هو في الحقيقة جميل وواجب - أنظر نسخة دنلوب .

[100] فصل. محصول الغافل والمتغافل واحد. لأنّ الغافل تودّيه الغفلة إلى الفساد والمتغافل يودّيه تغافله إلى الفساد، فقد اتّفقا في المحصول الذي هو الفساد وليس ينقع المتغافل معرفته بما تغافل عنه إذا لم يستعمل إ فيه ما يجب. ولا يضرّ الغافل ذهله بما لم يعمل فيه ما يجب، لأنتها قد اتّفقا بالإضافة وتباينا في العلم والجهل.



## فهرست مختويات النص

الإنسان : أفضل ما في العالم : ٦٣:٦١ الإنسان: بطش الإنسان: ٢:٢٥ الائتلاف: ٢٤:٤٦ الإنسان: حصول وجود: ١٦:٧٩ الأنمة : ٣:٦٧ الإنسان: الغاية والكمال الذي من أجله كوَّن الأذى : كيف كان هو الشر : ٨١: ٥–٣ الإنسان: ١٣:٩٧ ــ ١٤ المؤذيات: ٥٦:٨-٩ الإنسان : كون الإنسان : ١٢:٧٠ المؤذيات: بالعرض وبالذَّات: ١٢:٥٦ الإنسان : مني فطر معدًا للتعقل : ٨:٦١ أرسطاطاليس: ٥٤:٧//٧: ١٣:٨٩//٧: الإنسان: المدنى: ۲۶:۱۵–۱۹ / ۲۰:۹ الأسطقس: ٣:٢٧ الإنسان! منزلته من الله : ١:٧١ الإسكندر: ١٢:٩٠ الإنسان: لا يمكن أن يفطر ذا فضيلة ولا الإسم: اشتراك الإسم: ٣:٣٢ ورنبلتر والإيلام الأصول : التي يستعملها المروّي: ٩٥:٦٦ الإنسان : لا يوجد مفطورًا على الكيال : أفلاطن: ٧:٤٥ ، 7:1.. المأكول: ١:٣٥ الإنسان : يُحمد وينُذم : ٣٢ : ٣ ــ ٤ W: 77: W الإنسان : يُنخرج عن المدن: ١٧:٣٥-١٨٠٠ الله : عناية الله بخلقه : ٧:٩١ الإنسان ؛ يصير حكيماً بمقارقة النفس البدن الأنثى: ٢٨:٥ وشريراً بمقارنته : ١:٨٦ – ٢٠٥ الأساء: ٢٧:٥١ الإنسان: يقال إنه عاقل: ٣:٨٩ الأمور : ١٢:٥٤ // ٥٥:١ – ٢ الناس: كثير من الناس يوثرون ويجننبون الأمور : الالهية : ٨:٩٤ بالتخيُّل دون الروبَّة : ٢:٦٤ -- ٤ الامور : تجارب الأمور : ١٠:٥٤ الأول : ١٤٥٤ // ٢٢:٣ الأمور : الممكنة : ١٥:٦٢ الإنسان: ۲:۲//۲:۲٤//۶۶:۱-۲، 0 - T:04 // \\:0 // Y:00 // 4 البخل: ٤:٨٢ الإنسان : استفاد الكيال عن الواحد الأول : بادى الرأى المشترك: ١٦:٨٩ ـ ١٧ // \Y = \tau: \ \ \ / / \ Y \ = \ \Y: \ \ \ **A:3Y** 

ځ

الجُنِن : ١١:٣٦

الجدل: ۹۳:3

الجدليُّون : ٨٩:٥٩

الحجاذبة : ٣:٣٤

التجربة: ٥٥:٣

تجارب الأمور : ١١:٥٤ // ٥٥:٤ ـــ ٥

الجربذة : ١:٥٦

جريرة: ٧:٩٥

الجزء العملي : بوحي : ٨:٩٨

الجزع : ٣:٦٥

الأِجْسَام: الساويّة: ١٦،١٢:٧٨ //

V:4V / 17:18-14:47

الأجسام: الطبيعيّة: ٦:٩٧

الأجسام: منها صناعية ومنها طبيعية : ٢٦:

11-14

الأجسام: الهيولانيّة: ٧٨: ١٢-١٣-١٦

الحلالة: ١١:٤٧ // ٨٥:١

الاجتماع : ۲۲-۱۳:۱۰۱

الأجناس شبيهة بالمواد : ٢٧ : ٤

الجنون : ٧:٦٠

المجانين : ٩٩:٩١

الجانى : متى يعفى عنه : ٧٤ ٣ - ٩

الاجتهاد: ۱۱:۳۵

الجهاد: ۲۳:۵۱۱۱

الجهادية : ٢٠:٢

المجاهد الفاضل: ١:٨٥

المجاهدون : ١٣:٦٥

الجاهلية : أهل الجاهلية : لم يعلموا السعادة

4:40

الجاهلية : أهل الجاهلية: يجزعون من الموت:

19-11:48

المبدأ : اتفاق الرأي في المبدأ (في الله تعالى

وفي الروحانيين) : ٧٠:٧٠ – ١١

المبدأ : الأوّل : ٣:٨٧ // ١:٩٨ – ٢

المبادئ الأربعة : ٢:٩٧

مبادئ التعليم : ١٠،٣:٩٧

المبادئ الطبيعية: ٢:٩٧

المبادئ الطبيعية : غير كافية بأن يصير بها

الإنسان إلى الكال: ٩٧: ١٥

مبادئ عقلية : يحتاجها الإنسان ليسعى نحو

الكإل : ١٦:٩٧

مبادئ الوجود : ٩٧ : ٤ -- ٥

البدن : صحّة البدن هي اعتدال مزاجه: ٧:٢٤

البدن : الغرض ببدن الإنسان : ٧:٤١

البدن : للبدن صحّة ومرض : ٦:٢٣

البدن : له ملذ ات ومؤذيات : ٥٩ ٪

البدن: مرض البدن: ٧:٢٤

البدن: مرضى الأبدان: ٥٠٠ ١٤ /

البدن : المعالج للأبدان : ١٤٠٥٠

البدن : من أجل النفس : ٢:١٠٠

البدن : موتلف من أجزاء مختلفة: ٤١:٥

البذخ : ٣٦:١٤

الابرآر : ١١:٧٠

براهين : مولَّفة عن مقدَّمات صادقة ٥١:

١.

البريثة عن المادَّة: ١٢:٧٨

البطش: ۲:۲۰ ۳۰۰

البلغاء: ١١:٦٥

البنائين : ١١:٢٥ –١٣

الباعة : ١:٦٦

. البيع : ٧٢:٥

ث

الأثقال : ١٤:٩٦

الحق: ١٠:٩١ الحق : الأوّل : ١٠:٥٣ حكماء : المتعقَّلون بسمُّون حكماء : ٦٠:٦١ حكماء: بالاستعارة: ١:٩٢ // ٩:٥٤ الحكمة : أفضل علم لأفضل الموجودات : 11-11:31 الحكمة: تعطى الغايسة القصوى: ٦٢: 17-17 الحكمة : تعلم الواحد الأوَّل : ٦٣: ٥ــ٦ الحكمة : توقفُ على السعادة بالحقيقة : الحكمة : في الحقيقة : ١٥٤٨ الحكمة : علم الأسباب البعيدة: ٢٠:٣١// Y:3Y 14: YY : (H) للعن : ١٠ // ٨٨٠٧ ٨ ٨ ٨ حَمَلَة الدين : ١١:٦٥ //٢٧: ٤ 14.47 ( 25.41

الحياء: ١:٣٧ // ٢٥٠٤ الحياة : الأولى : ٩:٤٥ الحياة : الأخيرة: ١٥:٤٥ // ٧،٢:٨٧ // 11.4:41 الحياة: الدنبوية: ٧:٩٢ الحيلة : ١٤:٩٦// ٧:٩٥

الحيوان: ٢٦: ١٤

الخب : ١:٥٦ // ٧:٥٧ // ٦:٨٩ الحبث : ٥٠:١ // ٩:٦١ // ٥٠:٩ خبيث: ٦:٨٩ خادم المدينة : ١:٦٩ الحدمة : ١:٧٧ التخاسس : ۳۳:۳۳

الجاهلية : خيرات : ١٠٨٤ // ١٠٨٥ الجاهلية : رؤساء : ١٣:٩٢ جودة التخييل غير جودة الاقناع : ٣:٦٣ - ٩\_٣ 1:33 // جودة الرأى: ٥٩:٣ الجور: ١٣:٧١ // ١٣:١-١٣ // 7-1:VE

المحيّة : ۲۰:۶ ـ ۳ المحبة : لأجل الفضيلة نلتنم بالاشتراك في الآراء والأفعال : ١٧٠ - ٩ المحبّة : لأجل اللذّة : ٨:٧١ الحبُّة : لأجل المنفعة : ٦:٧١

الحداد: ۲۲:۲۲ الحديد: ١١:٢٦

الحرب : حرب جوَّر : ١٣:٧٧ – ١٧ الحرب : لتحصيل الكرامة : ٧٧: ١٠ الحرب : لحمل قوم على ما هو خير لهم ؟

الحرب : لدفع عدو : ١٢:٧٦

الحرب : لاكتساب خير للمدينة : ١٣:٧٦

الحرب: للعدل والنصفة: ٧٧ ٤ سه

الحريَّة : ٣٦ : ١٣ الحساب : ١٣:٦٥

الحَسَب : ٤٨:٥ الحاسّ : ۲۷:۵

الحسّ: ٢:٨٧ الحواس الحمس: ١١:٢٨

الحسوسات : ۲۰:۲۰

الحسنات : ۲۴:۷ // ۲۰:۳

الحَصَر: ٣:٣٧ الحفظة : ١٤:٦٥

التدبيرات الجزئية الزمنية : ٦:٩٩ مدير المدن: ٢٠٤٩ // ٢٤١ // ٤١: مديّروالمدن : آراء قوم من مديّري المدن : A- 4: Y3 مدبّرو المساكن : ٤٠ : ١٢٠٩ النستور: ٦:٦٦ داعية : ٦:٨٩ المدافعة : ٣:٣٤ الدم: ۲۷:۵۱ الدماء: ٥٥:٠١ // ٢٦:١ الدامي: ۷۵:۷ الدهاة: ٢:٦٣ الدين : حملة : ١١:٦٥ // ٢٧:٤ الذُّكُّر: ٢٨:٥ الذكاءات ٢١:٥ الدَّمن: ١٣:٥٨ رئاسة الأفاضل: ١٢:٦٦ الرئيس الأول : ٣:٦٦ // ٣:٩٤/٧-٩// 12:44 رئيس لكل جزء من أجزاء المدينة : ٦٧: 9:4:30 // 10-18 الرؤساء الأخيار : ٦٣:٦٦ رونساء السنَّة : ١٢:٦٧ الرأي: انفاق الرأي: ١٠:٧٠ الرأي: المتعقب أصح من بادي الرأي:

14:1.1

المرآني : ١٣:٨٣

رېح خسيس : ۳:۵۹

الحسائس: ٢:٢٤ // ٨٤٣٣ الخساسة : أهل خساسة الرئاسة : ١٢:٤٨ الخشب: ٢٦ // ١١:٢٧ الحطابة : ٩٣ // ١٤:٦٢ : الحطابة الخطابة : تستعمل في الخيرات وفي الشرور : 7-1:75 الحطياء: ١١:٦٥ الخلاعة : ٢٣: ١٢ الخلق: صاحب الخلق المحمود: ٦:٣٥ الحلقية : الفضائل : ٣٠ ٤ - ٥ // ٨٩. الخوف : ٣:٦٥ الخير : ۱۳:۸۰–۱۸ الحير : إرادي : ١٧:٨٠ الجير : على الإطلاق : ٦:٤٦ الخير : ما بُظن أنَّه خير : ٥٩: ا الخير : وما كان حصوله عن إسنيهال وعدل فهو کلّه خیر : ۲:۸۱ الخيرات : ۲۲ // ۲:۲۶ // ۲۲۷ // // 1:70 // £-Y:0V // Y-1:EA الخيرات : الأفعال التي هي خيرات : ٣٦: ٦ ألخيرات الأنسية : ١٣:٥٧ الخيرات : ما استعمل لنيل السعادة : ٨٧: الخيرات: المشتركة لأهل المدينة: ٧١: 17 - 9 التخيل : ٢:٨٧ // ٢:٨٤ التخييل: جودة: ٣:٦٣ // ٨:٦٤ المتخبئل: ٦:٢٧ تدبير المدن: ١١:٤٧

السعادة : ۲۳:ه // ۲:۶۷\_ه // ۲۸: ۱۱\_۱۱

السعادة : الحقيقية : ٨:٤٧ // ٥٥: ٧-٨ // ٢٢:٥٠٠٢ // ٢٠:٥٢

السعادة : خير على أنّها الغاية : ٨٠: ١٢-١٣

السعادة : الغاية القصوى : ٦١:٦:٤٦ // ٢:٦٢ // ٢:٦٢

السَّعادة : الغاية والغرض من المهنة الملكيَّة : 4:5٧

السعادة : غاية تنال بالأفعال الفاضلة :

17:74

السعادة : في الحياة الآخرة : ١١:٩٢

سقراط : ٢٠٤٥

السكارى : ١٩:٩١

السكن الماء ١:٤

المساكن: تولد في أهلها أخلاقاً مختلفة :

السلاح: ۲:۹۸

السلامة : ١١:٧١

السنَّة : ١:٣٥ - ٤

السنَّة : روْساء : ١٢:٦٧

السنيّة: ملك: ١٠:٦٧

السنن: ٢:٦٧

السنن : سنن المدينة: لأجل اليسار والكرامة:

۹-۸:٤٨

السيئات : ۲:۲۳ // ۲:۲۵

السائس الفاضل: ٩٤:٩٩

السياسة: ٢:٩٢

السياسة : التغلبية: ٩٤:١٠-١٧ // ٩٥:٢

السياسة: الفاضلة: ٩٢: ٤،٥

السياسات الجاهلية: ٩٢: ٤: ٩٤ ١٩--١٩

المراتب : ۱۱:۷۱

الرحة: ٥٦:٣

الردَائل: ۲۲:۱۵ // ۲۲:۲۰ // ۳۰:

4:31 // ٧٤0

رسوم المحسوسات : ۱۲:۲۸

الرعاة : ١:٦٦

الترفء: ٥٠:٤

رقمة النفس : ٣:٦٥

الروحانية : الموجودات : ١٥،١٢:٧٨

الروحانيين : ١١:٧٠

الروية : ٢٩:٦٠ // ١١،٦:٥٥ // ٣:٦٤

الروية : مبدأ : ١٢:٦٨ // ٣:٣٠٥

ز

الزمان: ۲۰:۸۸

الزمنى : ١٠٤٦:٧٦

الزناء: ۱۸:۹۱

زيدًا: ٢:٩١

صور

السبب الأول : ١٧:٨٠ -١٨

السبب الأوّل: يعقل المعقولات الكلية بلا

زمان : ۲۰:۸۹

السبب الأوَّل : يعلم الجرَّثيــات المحسوسة :

4:4.

الأسباب: البعيدة: ١٣:٥٢

الأسباب: الغاية أحد الأسباب: ٦٢: ٤

الأسباب : القريبة : ١٤:٥٢

السبعيُّ : ٩:٣٣

السخآء: ٣٦:١٠

سداد الحكم: ٥٥:٨

السرق: ١٩:٩١

السرير : ۲۷:۱۳

السياسات الجاهلية : أصناف : ٧:٩٣ السياسات: نسبتها إلى الأنفس كنسبة الأزمان إلى الأبدان: ٩٣: ٩-١٠ السوفسطائية : ٩٣ : ٤

الشجاع: ٨٣:٥١ الشجاعة : ١١:٣٦ المشروب: ١:٣٥

الأشرار : مرضى الأنفس : ١:٥٧-

الشرّ : إراديّ : ١٧:٨٠

الشرّ : غير موجود أصلًا : ٨:٨٠ الشرور : ۲:۲۴ // ۲۲:۵ // ۲۰۹۲\_

V.Y:AY // 1:70 // 9:78 // 0

الشرور: الإنسانية: ٨:٣٣

الشرور: تزال عن المدن بالفضائل: ٣٥٠ ٦٦٠

الشرور : تقدر الشرور والعقوبات : ٧٠٧٣ الشرّة: ٩٠١٩-١٠ // ١٤ وَالْأَرْبِ وَمُوالْمُ

الأشعار : استخرجت لتخييل الأشياء ؟

الأشعار : المحمود والمذموم من ; ٦:٦٤ //

1-0:10

الشعر: صناعة: ٤:٩٣

الشعراء: ١٢:٦٥

الشقاء: شرّ : ۱۰:۸۰–۱۲

الشقاء: المقابل السعادة: ١٠:٨٠

الشقاء: ليس عقوبات على ترك الأفعال الفاضلة ولا جزاء على فعل النقائص:

19:45

المشورة : ٥٩:٨

الشوق : ١٦:٢٨

الشيء: أن يفعل الشيء آخر : ١٢:٨٧--۱۵

الشيء : النقص في وجوده : ١٣-١١-١٣ الأشياء الإنسانية : أعظم الخيرات الإرادية وقد تكون سبباً لآفات : ٩٠:٩-١٠ الاشياء : الإنسانية : تدرك بالتعقل : ٦١: 17-11

الأشياء: الميدة: ٣:٥٣

الأشاء: المحسوسة: ١١:٥٤

الأشباء : المشهورة : ٥٩:٦٠ // ٢٠:٨

الأشباء القريبة : ٣:٥٣

ص

الصير: ٣:٣٤

الصَّبُور على الألم : ٣٤:١١

الصبيان: ١٨:٩١

الصحّة: أصنافها في مواضع مختلقة: ٩٩:

الصحاري: ٧:٤٠

الصدق ٤ ٥٠:٧

ألصلاح: ١٨٠١١٠٨٨ –١٨

الصلف : ١٤:٣٦

الصناعة: الرئيسية: ١٢:٢٥

الصناعة: الطبيّة: ٩:٤٤

الصناعة : المدنيّة : ١٤:٣٩ // ١٤:٢

الصناعات: ٦:٢٩

الصناعات: في المدن: ١١-١٠:٢٥

الصناعيّ : ٢٩: ١٤

الصورة : ٢٦:٥١

ضبط النفس: ٣:٣٤

الضابط لنفسه: ٣٤ – ٣٥

الضد": كل ما له ضد فهو ناقص الوجود:

٧--٣:٨٠

الضرب: ۱۰:۳۸ الضعف: ۲:۲۵

ط

الأطباء: ١٣:٦٥ // ٢٧:٥

الطب: ۲۹: ۱۵: ۲۹ / ۱۲: ۲۹

الطبيب . ١٢:٣٩ // ١٣:٢٤ //

Y=1:41 // Y2:0 // P3:7-V

الطبيب: الفاضل: ١٧:٩٩

الطبيب: المعالج للأبدان: ٢٤:٥١

الطبية : المهنة : ٧:٤٩

الطبع : عسير أن يوجد من هو معد بالطبع نحو القضائل كلها أو لأفعال الشرور

کلها : ۳۲: ۵–۱۱

الطوملة: ١٤:٣٦

الطوائف: الذين ليس من شأنهم أن يكسبوا

1K: 74:1-4

b

الظرف: ١١:٣٦

الظن ً الصواب : ١١:٥٨

ع

عبد بالطبع : ٦٩:١٠ // ٢:٧٧

العبودية : ٧٧: ١

الاستعداد الطبيعي : ٣١:٧ـــ٨

الاستعدادات محو الفضيلة أو الرذيلة : ٣٣:٣٣

الأعداد: ١٢:٩٦

عدَّة المدينة هي الأموال : ١:٧٦

العدل : ٤١٠ // ١٦:١٤ // ٤١٠

١.

العدل: الأحص : ١٣:٧٤

العدل: الأعمِّ: ٧٤:١٠ـ١٣

العدل: تابع للمحبة: ٧:٧٠ العدل: قسمة الخيرات المشتركة: ٧١:٩ //

العدالة: ٢:٧٠٨٠

المعتدل: ۴۷:3

المعرفة : كالها بالبرهان : ٦:٩٦

الأعظام: ١٢:٩٦

العفة : ٣٦: ٩

العفيف : ٣:٨٣ // ٣:٨٣

العقوبات: ۲۰:۳۸ // ۲:۷۳ س۷

العقل: ٨٩:٧١

العقل: العملي: ٥٤: ١٠

العقل: العملي : بالفعل : ٥٥:٥

العَقَلُ : العملي: بالقوَّة : ٥٥:٣

العقل : الفعَّالُ : ٨:٩٧

العقل: النظري: ٨:٥٠ // ٨٠:٥١ – ١٦

العقل : النظري : بالنعل : ٤:٥١

العقل : النظري : بالقوَّة : ٣:٥١

العاقل: ١٢:٨٩

التعقـل : ٥٠:٦ // ١٠:٥٧

التعقيّل: الخصومي: ٥٨:٤

التعقيّل: المدني : ٨٥:١٢

التعقيل: المشوري: ٥٨: ٢

التعقُّل: المنزني ﴿ ٧ُ٥:١١

التعقيل : بحتاج إلى استعداد طبيعي : ٧:٦١

التعقّل : يسميه الجمهور العقل : ٨٥:٩

التعمّل: يعطى ما تنال به الغاية القصوى:

14:21

التعقيل: يكون حكمة: ١٢:٦١ // ١٢:٦١ المتعقل: يلزم أن يكون فاضلاً بالفضائل

الخلقية : ١٢:٨٩ // ١٢:٨٩

المعقولات: ٩:٨٩ – ١٢

الغاذي: ١٣:١٢،٦،٥:٢٧ الغضب: ١٢:٦٤ // ٨:٣٨ // ١٢:٦٤ الغافل والمتغافل: ١١:١٠٢ الغلية: ١٢:٤٧ // ١٣:٦٤ التغلّب: سياسة: ١٩:٩٤ – ١٢ الغمّ: ١٠:٦٠

الأُغَانَي: أصناف الألحان والأغاني تابعـــة لأصناف الأشعار: ٧:٦٥

الغيرة : ٨٢:٤ الغاية : الأشياء التي تؤدي الى الغاية وليس هي الغاية : ٤٥:١

ف

الفدامة : ۱۲:۳٦ الفرنس : أدوات : ۱۸:3 الناس : المناس : ۱۳۰

الفرس: رائض: ۲:۲۸ الفارس: د ۴:۲۸

الفروسية : غايتها جودة استعال السلاح :

۲:٦٨

الفساد: ۱۷-۹:۸۸

الفاسق: ١:٨٥

الفسَّاق: خِزعون من الموت: ١٨:٨٤ //

T-1:10

الفصول : شبيهة بالصور : ٢٧:٤

الفضيلة: ١١:٣١ // ١١:٧٤

الفضيلة: الخلقية: ١٥:٨٩

القضيلة: استعالها لأغراض أخرى: ١٥:٤٧

القضيَّلة : الغرض فيها هوالخير : ١٠١:١٠١

الفضائل: ٢٤:٥ / ٢٠٣٠/ ١٤٢١ / ٨:٦٤ //

Y: 12

الفضائل: الإنسانية: ٣٣:٥

الفضائل: صنفان خلفية ونطقية : ٣:٣٠

المعقولات: الكلَّية: ١٩:٨٩

العلم: ٥١١/ ١٤-١٢-١٤

العلمُ : بالحقيقة : ٧٠٣:٥٢ – ١٢

العلم: الطبيعي: صاحب العلم الطبيعي والكاهن: ١١:٩٨ – ١٦

العلم : الذي هو فضيلة الجزء النظري : ١١:٥١

العلم: يحفظ ويضبط بالقوادين الكليّة: ١٩:٩٧

العلم: النظري: تنال به السعادة: ۹۷: ۱۷ - ۱۷

العلم : النظري : المستكمل للعلم النظري والموحى إليه : ٢٠:٩٨ //١٩٩٠

العلم: اليةين: ٩:٥٠

علم الطبيعيات وما بعد: ١٢:٩٧

العلوم: ٦:٢٩

العلوم: الطبيعية : ٦:٩٦

العلوم: مبادئ: ١:٥٠ – ٧٠

العلوم: النظرية والفلسفة: ١٠١:١ – ١٢

المعلومات: ١٢:٨٩

المالم: ١٢:٨٩

العالمُ : كيف ابتدأ وأجزاوه : ١٢:٧٠ العالمُ : مراتب أجزائه ومنزلتها من الله تعالى :

17 - 17:V+

العوالم : روحانية وسماوية وهيولانية : ١٧:٧٨ العوالم : الروحانية والسماوية ليس فيها شر:

العادة : نمكن الفضائل والرذائل بالعادة : ۲۲:۳۲ / ۷٬٤:۳۳ / ۴:۳۲

غ

١٥،١٠،٦:٢٧ : الغذاء :

الأغذية: المتوسط والمعتدل منها: ٣:٤٤

٥ - ٢

18 - 1

الفلاحة: ٢٩:٥١

الفلاحون : ١:٦٦ الفلسفة: ١:١٠١ الفلسفة : النظرية : ١١:٩٦ – ١٨ فيلسوف: ۲۰:۱۰۰ ق القتل: ١٨:٩١ القتل: شفاء للغيظ: ١:٧٨ - ٢ - ٢ المقاتلة: ٥٥:١٤ المقادير المساوية لمقدار واحد متساوية : 10:00 المقدرون: ١٢:٦٥ القدماء: ٣:٢٣ // ١:٤٠ // ٢٥٢٧ القدمات : الحاصلة عن مشاهدة الأشباء المجسوسة : ١٠:٥٤ – ١١ المقلمات : الكلية الضرورية : ٥٠: ٩ // 10:01 القوص مر٧٧ زي الأقسام الأول : ١٨،٣:٧٨ الْقَــوة : ١٢:٦٤ / ١٢.٤ الإقناع : جودة : ١٥:٦٧ // ٣:٣-٤ القوانين الكلية : ١٩:٩٢ الأقاويل: ٦٤:٦٢ القوَّة: الجاذبة: ١٢:٢٧ // ٦:٢٨ القوَّة: التجربية: ٩٤ // ٩٤: 14-4 القوَّة: الحاسَّة: ١١:٢٨ القوَّة : المتخيَّلة : ١٢:٢٨ القوَّة: الدافعة: ١٣:٢٧ // ١٠:٢٨ القوَّة : الشهوانية : ٢:٨٢ القوَّة: الغضبية: ٢:٨٢ القوَّة: الماسكة: ١٢:٢٧ // ٨:٨ القوَّة: المميَّزة: ١٣:٢٧ / ٨:٢٨

فهرس محتويات النص الفضائل: العملية والنظرية: ٩:٩٦ الفضائل: الفكرية: ٣:٩٩ // ٩٩:٣ الفضائل: المظنون أنهيا فضائل: ٨٤: الفاضل: بالفضائل الخلقية: ٧٥:٥٧ الفاضل: عليه الهجرة إلى المدن الفاضلة: 11:90 الفاضل: غريب في الدنيا: ١٢:٩٥ الفاضل: الفرق بينه وبين الضابط لنفسه: 4-7:48 الفاضل: ليس بنبغي له أن يستعجل الموت: 14:41 الفاضل: وما يفوته بالموت: ٨٤: ٤ -- ١٢ --الفاضل: من أصحاب قوَّة الخطابة: ١:٦٣ الفاضل : ينبغي أن يُقدم على الموت : 10:18 الفاضل: المجاهد: لا يفزع من الموكت الم الفاضل: الجاهد: لا ينبغي أن يُناح عليه إذا مات أو قتل : ١٥:٥٥ – ١٧ الأفاضل: ورئاسة الأفاضل: ٦٠:٦٥ // 17:33 الأفضل: التمتع باللذَّات واليسار: ٥٤:

الفطرة: مصنوعة من متضادات: ١٠٠:

الأفعال: الإرادية: ١٢:٨٠

الأفعال: الجميلة: ٢٤:٤ ــ ٥

الأفعال: القبيحة: ٢٣:٩ / ٢٤:٥

الأفعال: المعتدلة: ٢٠٤٧ / ١٠٤٧

الفكرى: الجزء: ٢٩:٥١ // ٥٠: ٥٠٧

الكاهن: ۱۲-۱۱ - ۱۲ الكيس : ٥٥:٩ // ٧:٦١ الكيكس: يلزم أن يكون فاضلاً بالفضائل الخليقة: ٧٥٠٧ اللَّجَمِ: ٦٨:٤ - ٥ الألحان : أصناف الالحان والأغاني تابعة لأصناف الأشعار: ٧:٦٥ الملحنين: ١٢:٦٥ اللذات: الخسيسة: ٥٠:٣ // ٣:٠٥ اللذَّات: خيرات: ٨١:٥ // ١٩:٨٤ اللذَّات : غاية أهل المدن : ١٤-١٣ - ١٤ اللذات: بالذات وبالعرض: ٥٦: ٨-اللازم عن الشيء : ١٥:١٤-١٥ الألسنة : ذرو : ١١:٦٥ – ١٢ <u> باللعب کی ۲۲:۳۲</u> آللين: ٤،٢:٦٥ مثالات: ٥٥:٢ الحبون: ۲۳:۲۳ المادة: ٢٦:١٥ المدينة: أهلها: لكل قسطه من الخيرات حسب استيهاله: ١٢:٧١ المدينة : تأتلف من أجزاء مختلفة : ٧:٤١ المدينة : جزء المدينة الفاسد ينبغي أن ينفي ويبعد: ١٤:٤٣ المدينة : خادم : ١٠:٦٩ المدينة : رؤساء : ٢:٦٦

المدينة : روساء : أجزائها : ٢٣:٦٧–١٥

المدينة: سننها: ١٤:٤٧

القوَّة : النزوعية : ٢٨:١٥ القوَّة : النزوعية : آلات : ٣:٢٩ القرآة: الناطقة: ٢٩:٥ // ٧:٦٤ القوَّة : الناطقة : منها عملي ومنها نظري: القوَّة: المنميَّة: ١٦:١٢:٢٧ القوّة: الهاضمة: ١٢:٢٧ القوَّة: المولَّدة: ٢:٢٧ // ٢:٢٨ ك الكبّد: ۲:۲۷ التكبير: ٣٦:٣٦ الكتابة : ١١:٣٠ // ٤:٣١ // ٤:٣١ // الكتابة : أشرف أصنافها ما استعمل في خدمة الرئيس الأوَّل : ٦:٩٤ الكتاب: ١٢:٦٥ // ٤:٧٦ الكرم : ٣٣:٣٦ الكرانة : ١١:٧١ // ١٢:٤٧ الكرامة : أفضل رؤساء : ٣:٤٨ الكرامة : بالحسب وباليسار : ٤٠٤٨ – ٥ الكرامة: عية: ١٣:٦٤ // ٤:٨٢ الكرامات : خيرات الجاهلية : ١:٨٥ الكلُّ أعظم من الجزء : ٥٠:٥٠ الكال: ٢:٤٦ الكمال: للانسان كمالان أول وأخير: الكيال: الأخير هو السعادة القصوى: الكمال : الإنسان محتاج إلى مبادئ عقلية ليسعى إلى الكمال: ١٦:٩٧ الكيال: كمال الكاتب والطبيب: ٤٦:

٤ - ٣

الملك: في الحقيقة: ٢٢:٣٣ // ٧:٤٧ r: 77 // الملك : ملك السنة : ١٠:٦٧ الْمُلَكُ : شرائط : ۳:۵۰ الْكُلُكُ: صناعة: ٧:٢٥ // ٤:٤٩ المُللَك : العَاية المقصودة بالمُللَك : ١١:٤٧ المُللُك: السنى : ٩٧:١٧ الملكية: المهنة: ٩:٤٧ // ٧٤:٩ // 14.4: 59 الملائكة : ٢٨:٧ المهتى : ٢٩:٤١ الْمِتَ : ١٨٤٤ ـ ٢ ، ١٣ ـ ١٩ // ٨٥: Y: A4 // 45 الموت ؛ كمال : ٨٦: ٤ الموسيقى: ١٤:٩٧ الأموال ! ١١:٧١ // ١٢:١٠ // ١٩:٨٤ الماليون: ١٤:٦٥ النجّار : ١١:٢٦

النجارة: ٢٩:٥١ المنجّمون : ١٣:٦٥ النخوة : ١٢:٦٤ الندالة: ٢٦:١٤ النزوعي : ٢:٢٧ // ١:٨٢ – ٢ المنزل: ١١،١:٤٠

المنزل: جزء مدينة: ١١:٤١

المنزل : ربّ المنزل مثل مدبر المدينة : 4: 11

المنزل: غرضه: ١٠:٤١ المنزل: قياسه قياس البلد: ٤:٤١

النشوء: ١:٢٨

الناطق: ٦:٢٧

المدينة : صحتها واستقامتها : ٨:٢٤

المدينة: عدُّتها الاموال: ١:٧٦

المدينة : عند القدماء : ١:٤٠

المدينة: غرضها: ١٠:٤١ // ٢:٤٢

المدينة : قياسها قياس بدن الإنسان : ٤:٤١

المدينة: مديّرها: ٣:٤١

المدينة: مرضها: ٧:٧٤ ـ ٨

المدينة : يأتلف أجزاؤها ومراتب أجزائها ۳:۷۰ : مطل

المدينة : الضرورية : ١:٤٥ – ٢

المدينة : النظلية : ٩:٩٥

المدينة: الفاضلة: ٣،١:٤٥

المدينة : القاضلة : أجزارُها : ٩:٦٥

المدينة : الفاضلة : كلُّ واحد فيها ينبغي

أَنْ يُفُوِّضَ إليه صناعة واحدة : ١٤:٧٤

11-1:40 //

المدينة : الفاضلة : مراتبها : ١٦:٦٧ ﴿

المدينة : القاصلة : ملكها : ٩:٤٧ – مه

للدنيّ : ١٢:٢٤ // ٦:٢٥ // ٢٦:٤

المدنى : أشرف من الطبيب : ١٤:٢٤

المدنيِّ : المعالج للانفس : ٢٤:١٥–١٦

المدني : موضوع المدنيُّ هو الأنفس : ٢٤:

المدنية: الصناعة: ٦:٢٥ // ٣٩:١٤

المعدة: ١٥:٢٧

التمقّت: ٢:٣٧

المكثر : ٩:٩١

المكنة الطبيعية: ١١:٨١

الملاحة: ٢٩:٥١

التمليّق: ٣:٣٧

اللك: ١٦:٢٤ // ٢٠:٦ ٧ // ٢٧:

A:91 // 1+64:59 // 5

المتكوح : ١:٣٥ الناموس : ١١:٣٥ المنتهى (هو السعادة) : ١٠:٧٠ // ١٠:١ هرمس :. ۹۱:۹۰ الهزل : ۲۲:۳۲ المهندسون: ١٣:٦٥ التهوّر : ١١:٣٦ // ٨:٨٥ هيئات : البدن : ٩:٢٣ هيئات: الطبيعية: ١٤:٣٢ // ٢٢:٣٢ هيئات: النفس (النفسانية): ٧:٢٣ // 7: 77 // 1: 71 الولجود : خبر واللاوجود شر : ٣:٨١ الرجود : النقص في : ٣:٨٠ // ٩:٨٠ الموجودات : ۷۸:۵ – ۲ الموجودات: البرينة عن المادَّة (الروحانية) : 10417:44 الموجودات : أجناس : ١٢:٧٨ الموجودات: أفضلها وأتقصها: ٧٩: ٥ ــ ٩،٦ الموجودات: أقسام: ٣:٧٩ الموجودات: مراتب: ٢:٥٤ الموجودات: النظرية: ٨،٢:٥١ الواحد (والوحدة) : ٣٠٥:٣–١٤ // ٥٤:١ المُوحى إليه : والمستكمل للعلم النظري : التودد: ۲:۳۷ المتوسط: في نفسه وبالاضافة: ٣٧:

المتوسط : في الأغذية والأدوية : ٣٩: ٤

الناطق: الجزء الناطق النظري: ٥٠: ٥ الناطق : الجزء الناطق الفكري : ٥٠ : ٥ النطقية : الفضائل : ٣:٣٠ – ٤ النظر الإلمي : ٩٨:٥ النظري : الجزء النظري في الفلسفة وأنَّه النظري: فضيلته: ١:٥٠ // ١٥٠٨ نفاذ الأمر والنهى : ١٢.٤٧ النفس: ٢٦:٥ // ٥٠١٨ النفس : أجزاؤها : ٢٧ : ٥ النفس: أشرف من البدن: ١٣:٢٤ -التفس : رقة : ٣:٦٥ التفس : عوارض : ١٤٢٩ - ٢ // ١٤٦٤ 1:44 // 11 النفس: عزّة: ١٢:٦٤ النفس : المعالج للانفس هو اللبني : ٢٤٠ : £: Y7 // 17-10 النفس: مفارقتها للبدن: ١٢:٨٦ – ١٤ النفس : وقبولها الفضائل : ١٢:٩٩ – ١٤ النفس : لها صحة ومرض : ٢: ٣٣ – ٧ النفس : لها ملذَّات ومؤذِّيات : ٨:٥٦ النفس: مرض الأنفس: ٧٥:٢ النفس: تمكين الفضائل والرذائل في : ٣٠: 10: TT // A-V النفس: من أجل الكيال الأخير والحكمة والفضيلة : ٢٠٠٠ ت – ٤ النفس : الناطقة : ٧:٩٧ النقيصة: (الثقائص): ٢:٢٤ // ٢٦:٥ // Y:30 // 4:38 // 17:71 // ٣: ٨٤ -.

أولياء الله : ٨٦:٧

الهبة : ۷۲: ٥

ي

اليسار : ٤:٤٨ - ٥ // ١:٥٨

اليسار : الغرض من تدبير المدن : ٧:٤٨

المتوسط : في الأفعال والأخلاق : ٣٨: ٥ //

Y-1:44 // Y:44

المتوسطات: ١٥٥٥ - ٦

التواضع : ١٣:٣٦

الوقاحة : ٢:٢٧

القحة : ١٢:٦٤







## CONTENTS

| PREFACE      | ı.                                       | . 9     |
|--------------|------------------------------------------|---------|
| Introduction |                                          | 10-19   |
| A.           | Verification of the Book's Title (10-12) |         |
| В.           | Method of Editing Text (13-15)           |         |
| C.           | Description of the Manuscripts (15-18)   |         |
| D.           | Other Symbols (19)                       |         |
| Bibliography |                                          | 20      |
| Text         |                                          | 21-102  |
| Index        |                                          | 103-115 |
|              | (Se made timber to the                   |         |



h.

## AL-FĀRĀBĪ'S

## FUSŪL MUNTAZA'AH

(Selected Aphorisms)

Arabic Text, Edited with an Introduction and Notes by

FAUZI M. NAJJAR (Michigan State University)





.

## AL-FĂRĂBÎ'S ... FUŞÜL MUNTAZA'AH



عنق ذلا الزدوقع بدا بوروس ومعضم يسيح المؤر نصفر صنف موهور يعرداس والعله مع ذلا مورا عن عَمْلَ الْدِيدَةِ وَصَعْدَ مَعْد بِينَ كَيْصُدُ ولا يَعْدَا و اللَّالِيدِ عَلَمُ لَا فَعَمِّنُ مُنْ وَمِي أَنْسُ لَا مِنْ وَالْمُ الْأَنْفُونَ الْرَبِّعُوا عَلَا اللَّهِ وَال مناعند الفدونع بدا المؤرة تعضم بريان يغدا عالمان اد اعدا عند الزياق قع بدا بور و بعضم بيمار بعدا عن عض و لا تعقاعي بعنى وم لذ أن الزيد بستو ببد الجاري فالسراء ا معربه الموادر بروقع المورد وزاموالوديه فعفاداه الانسار الريدواير عبر عليسل طدا بعاد المفااعل المرانية أولينا مرطلهم لم للنفتة ال عفو من وفع علم ألمور سل والعرب فريعا على عاددا عرو عواسعا الاستان فعارا تغصيله فيابيه وسينعباه الدفعيلة لات كالعراد والعب والد و معه مادس معود عوالعدل الاعر والاعلى بين بالعداد من د المرثلة الفؤ صديته عارته وهانية صاعدوان بعرديها وعد والموسوم بعاما فهوسة هومة والمافي وبدراسه اليعداما واسل اعرمه واطلاعها كيم والعرف صفاعة واهوا لاحل الألانة الساب المهدا الدليس الفؤالا



•

,

اراجور فرانسان معلم لحرعمل ولحلصا عد المربوجوانسان مُورِّ انسَانِ يعلمُ لعرد وزعس والله المار والساريوم تعل وبمناعة فامد بدور فياسه بدا سلة انظر ديم يه اوري والمعم عملا من الفرة به و فشا عليه من صا الم ولوسط عربش موسقاه والنات الحسير أمزا عسر لما اوفات مُمَّا دَرْبُ عَنِها فانت وَقُوسِغِفَ السَّوْلَ عبلان وَها إِنَّ وادل بعينه فان نشا غريا مرسما فالداد بروم فيره وف تان ملدلد بنعي ال يعرد لمرى الموسوالعلس السان والامي بحد طروا در منالعملي عملي و فنه والبعوت ومو موه المرسد عيادوالالعوة بعمالية الأمراس ورسامي المحسبواه لا والزفر في مولد و تعراب والله اولا وعوالعمد م الأورعل أرجيع مرتبة الكرزة المناه المناقة الناعز معم أفساء المرسة الزبي عايات منهم على لعضاء والسوائيو موال مترجد الرس ومنال الدار والاطها و فرويم مان مولا فالمربة مامنا العنع ولينا وزالاموالة والمعلال فوم مزموي الوروالزمن أأرس لمنة فيم أن ينسواا اعوال وَقَوْمِ رَاوُا الْ يَعْلَمُ فِي الْمِنْدُ مِنْ الْمِنْدِ مِنْ الْمِنْدِ مِنْ الْمِنْدِ مِنْ الْمِنْدِ مِنْ الْمُنْدِ مِنْ الْمِنْدِ مِنْ الْمُنْدِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينَامِ اللَّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللّلِيقِيلِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِيْلِي اللَّهِ مِنْ اللَّالِي مِنْ اللَّهِ مِل يستى مزال عمال نيا بعد دنيا وموم من وبها المدراق الن



